

(الجزء ا

تألیف م<u>صطفی</u> صادق الرا<del>فعی</del>

راجعه وضبطه عبدالله المنشاوى مهدى البحقيرى



النصف ألم بالمتان النصف ألم بالمتالناف

# تاريخ آداب العرب

تاليف مصطفى صادق الرافعى

راجعه وضبطه

مهدى البحقيري

عبد الله المنشاوي

(الجزء الثاني)

ميكت والايمسان المصوف أمم جاسة الذهر ت: ٢٥٧٨٨٢

# مقدّمة الطبعة الأولى

## بقَلَم محَمَّد سَعيثد العريانُ

\*\*\*\*

#### بني إللهُ الجمز الحيث

قلت عن طريقة الرافعى فى الكتابة ما وسعنى أن أعرفه بنفسى حين كنت أكتب له، فقد أملى على أكثر من مائة مقالة كنت شاهده فيها إذ يُلقَّى الوحى، ويهذب الفكرة، ويرتب المعانى، ويتألَّف الألفاظ، حتى تفصل عنه المقالة إلى نفس قارئها كما هى فى نفسه (١).

وأحسب أن طريقته العامّة في كل ما كتب من المقالات هي ما وصفت عن عيان وملاحظة، ولكن لم يتهيأ لي أن أشهده حين يؤلف في موضوع من موضوعات العلم، مما يقوم على التتبع، والاستقراء، وتقليب الصحائف، وبعث الدفائن، والارتفاق إلى الكتب، والاستعانة بما انتهى إليه السابقون من حقائق العلم ونتائج البحث والروية، ثم التهدي من ذلك إلى رأى ينتهى بمقدماته إلى نتيجة.

وأنا قد قرأت الجزء الأول من كتاب (تاريخ آداب العرب) منذ بضع عشرة سنة، وألمت منه بما ألمت، واهتديت به ما اهتديت؛ ثم عدت إلى نفسى أسائلها: أين ومتى اجتمع لمؤلفه هذا القدر من المعارف في شئون العرب والعربية فألّف بين أشتاتها في هذا الكتاب؟.

وظل هذا السؤال قائماً فى نفسى زمناً وما أزال من مطالعاتى فى الأدب القديم أقع على شىء بعد شىء فى صفحات متفرقة من كتب عدة يُنسى آخرُها أولها من تباعد الزمان بينها، وكلها مما اجتمع للرافعى فى كتابه، وكان ذلك يزيدنى عجباً وحيرة... وهممت أن أسأل الرافعى مرة، ولكنى لم أفعل؛

<sup>(</sup>۱) حياة الرافعي ص ١٨٠ ـ ١٨٦.

وهممت أن أعرف بنفسى فلم أبلغ؛ ثم عزوت ذلك إلى ذاكرة الرافعى وسرعة حفظه؛ وقلت: متفرقات قد عرفها في سنين متباعدة فوعتها حافظته، فلما هم أن يؤلف كتابه أمدَّته الذاكرة بما وعت منها، وكان مستحيلاً عليه أن يجمعها لو لم تجتمع له من ذات نفسها، واطمأننت إلى هذا الاستنتاج ونسبت إليه عدم ذكر الرافعي للمراجع التي استعان بها في ذلك الكتاب؛ لأنه يروى عن ذاكرته! ثم قرأت له بحثه في (الرواية والرواة)؛ فإذا هو يتحدث عن أثر الحفظ في مؤلفات العلماء، وينادى بإحياء هذه السنة، سنة حفظ العلم واستظهار كتبه؛ فتأكد لي ما رأيت، وكان وهماً من الوهم عرفت حقيقته فيما بعد. . .

\* \* \*

يعرف قراء العربية أن كل كتب المراجع في لغتنا ليس لها فهارس تعين الباحث على التماس ما يريده منها في أقصر وقت، إلا بضع كتب من المطبوعات الحديثة؛ فالأغاني، والعقد الفريد، والكامل، والعمدة، والخزانة، والحيوان، والبيان والتبيين، وكتب الطبقات، وحتى كتب الفهارس والتراجم، ليس لها فهارس يمكن الاعتماد عليها عند البحث؛ فمن أصاب منها غرضاً فعن طريق المصادفة والاتفاق، أو بعد المطاولة وضياع الزمن؛ وحسبى أن أذكر أننى ذات مرة أنفقت ليلة كاملة في البحث عن كلمة في البيان والتبيين ثم لم أعثر بها فطويته على سأم (۱) وملالة؛ فلما كنت بعد أيام وقد فات على الغرض الذي كنت أقصد فتحت الكتاب عرضاً، فإذا الكلمة التي كنت أريدها أمامي...

هذه الحقيقة يعرفها كل من عانى مشقة البحث فى هذه الكتب، فهى كتب للقراءة المجردة لا للبحث والتنقيب العلمى. عرف الرافعى ذلك فاتخذ له طريقاً...

فكان أول ما يصنع أن ينتخب كل الكتب التي يعنيه أمرها فيما يمهد له من البحث فيقرأها كلها قراءة درس؛ أعنى ينفضها نفضاً بحيث لا يفوته منها معنى يتصل بموضوعه. ثم يشرع بعد ذلك في العمل، فيكتب لكل كتاب مما قرأ

<sup>(</sup>١) قلت: سأم: بمعنى مل كما في القاموس .

ملخصاً يضم المجلدات الكثيرة في كراسة أو كراسات يرجو أن تغنيه عن أصولها المطولة. ثم يعود إلى هذه الملخصات فيرتب أجزاءها ترتيباً بضم القريب إلى القريب بحيث يجد طلبته عند النظرة الأولى من غير أن يتعب في تقليب الأوراق. ثم تكون الخطوة الرابعة، فيزاوج بين ملخصات الكتب المختلفة بضم الأشباه منها إلى الأشباه. ثم يكتب...

ثم يعود إلى ذلك المكتوب فيقرؤه قراءة الباحث: يزاوج بين رأى ورأى ليخرج منهما إلى رأى ثالث. وتجتمع له من ذلك المقدمات التي تبلغ به النتيجة...

ثم تأتى المرحلة الأخيرة، وهى التهذيب والصقل الفنى، من صناعة البيان وتحكيك الألفاظ وتجميل المعانى وتزيين الأسلوب.

سبع مراحل بين البدء والنهاية.. ثم يخرج الكتاب لقارئه ليسائل نفسه في عجب: أين ومتى اجتمع لمؤلفه ذلك القدر من المعارف في شئون العرب والعربية فألف بين أشتاتها في هذا الكتاب؟

سؤالٌ كنت أسأله نفسى قبل أن أرى وأعرف وأضع يدى على تلك الأوراق التي خلفها في درج مكتبه لأؤلف من أشتاتها هذا الكتاب.

قلت: كانت المرحلة الأولى في مؤلفات الرافعي العلمية أن يختار طائفة من الكتب يرجو أن تعينه على البحث. . . وأقول إن أول ما كان يختار من ذلك، كتب التراجم. وطريقته في التحصيل من هذه الكتب، أن يقرأ الكتاب ما بين دفتيه، ثم يكتب له ملخصاً يشمل أسماء أهل الفنون الأدبية وامتياز كل منهم، مثل الشعراء، والخطباء، والكتاب، والرواة؛ ثم أسماء الكتب، وموضوعها، وفنون العلم، ومعارضات العلماء بعضهم لبعض؛ ثم الطرائف الأدبية التي تشير إلى معنى يتصل بشيء من موضوعه. وفي كتب التراجم من هذه الطرائف ما ليس في كتاب.

وأستطيع أن أقول جازماً: إن الرافعي اعتمد على كتب الطبقات والتراجم في الجمع لهذا الكتاب أكثر مما اعتمد على الكتب الخالصة للأدب، وكان اتجاهه إلى

ذلك سبباً في توفيقه إلى ما لم يوفّق إليه غيره في موضوعه.

#### \* \* \*

قدّمت في الجزء الأول من هذا الكتاب ذكر السبب الذي حفز الرافعي للتأليف في تاريخ آداب العرب، قلت: إنه انقطع لذلك في منتصف سنة ١٩٠٩ ثم أخرج الجزءين الأول والثاني في سنتي ١٩١١ و ١٩١٢ ولم يظهر له بعد ذلك شيء حتى وافاه أجله!

وكنت سمعت منه رحمه الله أنه أتم الجزء الثالث ورأيت موضعه من خزانة كتبه، ولكنى لم أقرأ منه شيئاً ولم أعرف موضوع بحثه، ثم قرأت على غلاف بعض مؤلفاته المطبوعة إعلاناً عن الجزء الثالث وموضوعه «تاريخ الخطابة والأمثال والشعر» فأيقنت أنه كتاب تام التأليف والتصنيف.

فلما كان الشتاء الماضى واتفقت «المكتبة التجارية» على نشر مكتبة الرافعى، ذكرتُ فيما ذكرتُ هذا الكتاب وعرضتُ أمره؛ فرغبت المكتبة فى نشره ووكلَتْ إلى أن أقوم بترتيب مواده وتنظيم أبوابه وتحقيق أصوله وإعداده للطبع، وضربت لذلك أجلاً قريباً، فرضيت؛ كل ذلك ولم أقرأ الكتاب، ولم أستيقن موضوعه، ولم أطلع عليه، وكل مبلغى من العلم به أننى أعرف موضعه من خزانة كتب مؤلفه...

وأخذت أهبتى للعمل، وزرت المكتبة التى خلفها صاحبها أوراقاً مركومة وكتباً تستند إلى الجدران؛ وبحثت عن الكتاب حتى عثرت به، وكشفت عنه، فعرفت...

هذا كتاب مطبوع بين يدى قارئه، لا يكاد يخطر بباله حين رآه أن يسأل نفسه: ما كان هذا الكتاب وماذا صار؟ ولكنى محدَّثه بخبره، لعله ـ إن عرف ـ يجد لى عذراً مما قد يراه فيه موضعاً للعتب أو المؤاخذة:

لقد كنت مخطئاً حين حسبت في أول أمرى أنى سأجد حين أجد كتاباً تام التأليف والتصنيف، ليس على منه إلا أن أهيئه للطبع ثم أصحح تجاربه في المطبعة؛ فإنى ما كدت أحل الرباط عن الأضابير التي تضخمه حتى وجدت أوراقاً

بالية حائلة اللون من تقادم السنين، وقصاصات مبعثرة على غير نظام لا يكاد يُعْرَف أين مكانها من موضوعات البحث...

... ثم جهدت أن أعرف موضوعات الكتاب، ونهجه، وتبويبه؛ فلم أهتد إلى شيء، ولم أجد بين يدى إلا ورقات قد اجتمعت على غير ترتيب ولا نظام، في كل صفحة منها حديث عن موضوع، ليس لها بما قبلها ولا بما بعدها سبب. ...

... وحاولت أن أقرأ صحيفة مما بين يدى، فأعيانى ذلك إعياءً أيأسنى من الاستمرار.. فإن خط الرافعى كما قلت فى بعض ما كتبت عنه: هو أردأ خط قرأت فى العربية؛ حتى لقد كان يعيا هو نفسه أحياناً عن قراءة بعض ما يكتبه بخطه بعد مضى ساعات...!

... وحملت على نفسى ما حملت، ومضيت فى القراءة متكلماً ما لا قبل لى به؛ فإذا الحديث ينقطع بعد أسطر، وإذا هو يحيل على مراجع مختلفة يريد أن ينقل منها نصاً، أو خبراً، أو رأياً، ومنها ما لا أملك ولا يتيسر لى، وقد يذكر رقم الصفحة المنقول عنها وقد لا يذكره، وحيناً يذكر رقم الصفحة ويُغفل اسم الكتاب... وأحياناً كثيرة يقول: "ص كذا كتاب كذا إلى العلامة» وهو يعنى علامة وضعها على الصفحة المشار إليها فى نسخته الخاصة. وأين منى نسخته الخاصة وبينى وبين كتبه ما بين القاهرة وطنطا؟

تلك صعوبات لم أكن أتوقعها حين رضيت القيام على نشر هذا الجزء، ولكنى لم أستطع أن أنكص. وحاولت أن ينسأ الناشر الأجل المضروب لتقديم الكتاب إلى المطبعة حتى أفرغ منه على وجه تطمئن إليه نفسى؛ ولكن ضرورات تجارية كانت تحدَّد له مواعيده. . فطأطأت رأسى وقلت: ذلك على أيّ أحواله خير من إهمال الكتاب حتى يأتى عليه الزمن. وأخذت في طريقي. . .

أما ترتيب الكتاب فقد استهديت فيه بما ذكر المؤلف عن نمط الكتاب وأبوابه في الجزء الأول ومقتضى هذا الترتيب أن يكون أول هذا الجزء - الباب الرابع في

تاريخ الخطابة والأمثال، ولكنى لم أجد فيما بين يدى من المخطوط حديثاً عن هذا الباب، إلا فهارس وجزازت وأرقام صفحات فى مراجع مختلفة؛ فتركت هذا الباب إلى ما بعده، وجعلت أول الكتاب الباب الخامس فى تاريخ الشعر ومذاهبه وفنونه؛ ثم رتبت فصول هذا الباب على ما بدا لى، وكذلك فعلت فى البابين السادس والسابع، ثم تجاوزت البابين الثامن والتاسع، إذ كان شأنهما شأن الباب الرابع؛ ثم أثبت فى الباب العاشر فصلين كنت أحسبهما مما يشملهما موضوعه، ثم بان لى من بعد أنه أعدهما ليكونا تماماً للباب الخامس وموضوعه (تاريخ الشعر العربى ومذاهبه) كما ذكرت، ولكنى كنت قد فرغت من طبع ما قبلهما فلم أستطع تدارك ما فات. وكان شأن الباب الثانى عشر شأن الأبواب المُغفَلة مما سبق.

-

وإذا كان خط المؤلف على ما وصفت، وعلى ما يدل النموذج المصور مع هذه المقدمة، فإن أشق ما عانيت كان في قراءة الأعلام؛ ولم تتهيأ لى الفرصة لمراجعة كل هذه الأعلام وتصحيحها؛ فصححت ما صححت منها وتركت سائرها على ما هو؛ إذ كان في التعجيل بنشر الكتاب حفظ له من الضياع وكان تحقيق الأعلام شيئا يمكن استدراكه. على أني أحسب أن المؤلف رحمه الله لم يكن قد فرغ من تأليف الكتاب والبلوغ به إلى المرحلة الأخيرة من مراحله في التأليف على ما وصفت في أول هذا البحث؛ فنقل كثيراً من الأعلام كما هي في مراجعها ولم يفرغ من تحقيقها، وكذلك جاءت في هذا المطبوع. فهذه معاذيري أقدمها لعلها تكون شفيعاً عند الناقد المتصفح.

ولا يفوتنى وأنا أكتب هذه المقدمة، أن أنوه بالمساعدة المشكورة التى أسداها إلى (أحمد ممدوح دسوقى أفندى) المدرس بوزارة المعارف فقد قام بنسخ الكتاب عن أصله المكتوب بخط المؤلف، وهو عناء فوق ما أصف، احتمله راضياً لوجه العلم ووفاءً بحق الرافعي على أهل الأدب وتقديراً لأياديه.

\* \* \*

ولا أختم هذا الحديث قبل أن أذكر ما وقفت عليه من تاريخ تأليف هذا الكتاب، فقد كنت أحسب أن ذلك كان بعد سنة ١٩١٢، أى بعد الفراغ من إصدار الجزء الثانى، ولكنى رأيت إشارات فى بعض الفصول من هذا الجزء تدل

على أن تأليفها كان قبل ذلك التاريخ (انظر التعليق في بحث «الشعر الحكى» وبحث «الشعر الأخلاقي») ولعله بدأ به مع الجزء الأول في منتصف سنة ١٩٠٩ ثم رتبه أجزاء وأبواباً فنشر منه ما نشر وطوى ما طوك. ومما يرجح عندى هذا الظن، أن جُزازات مما كتب عليها بعض مباحثه، هي (استمارات) استعارة كتب من المكتبة الخديوية وعليها تاريخ الاستعارة، ولا يكون ذلك إلا أن يكون تاريخ التأليف هو تاريخ الاستعارة. ومما يلذ أن أذكره هنا أن جزازة من هذه الجزازات هي تذكرة دعوة إلى عُرْس عليها تاريخها، قد اتخذ ظهرها للكتابة...

#### \*\*\*

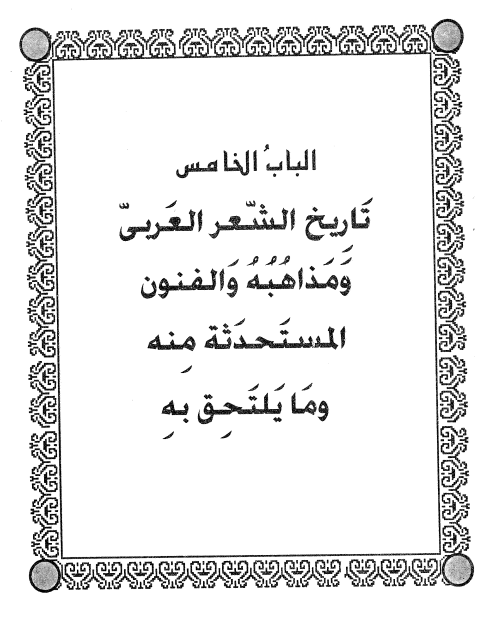
أما بعد، فهذا كتاب جديد قديم... أحسب أن قراء العربية كانوا في شوق اليه، فلعلهم إذ يقرءون يجدونه فيه \_ على قدمه \_ جديداً كانوا يتشوّفون إليه، فيذكرون مؤلّفه بما بذل للعربية حياً وميتاً؛ فيدعون له دعوة ترطّب ثراه، وتكون له شفاعة عند الله.

#### محمد سعيد العربان

٢٠ من ربيع الآخر سنة ١٣٥٩
 ٢٧ من مايـــو سنة ١٩٤٠

ابوا عدد داوا محدد داوا دارداد داوا





#### يا معين الأقوال في أوليَّة الشعر العَربي

إذا ذهبنا نتتبع الشعر العربي إلى أوليته، رأينا لدينا من أحوال الجاهلية تاريخاً سقيم التركيب متفكك الأجزاء مضطرب الجهات، لا يكشف منه التعب ولا يبلغ فيه النصب<sup>(۱)</sup>؛ وإذا كان ما ورد في كتب اليونان والروم عن جزيرة العرب، وما كشفوه من الآثار في هذا العهد، مما يستأنس به في تأريخ بعض أول الجاهلية، فليس للشعر من مثل ذلك شيء؛ لأنه لا يعني غير أهله، وهم عرب أميون، ولم يكن للشعر في جاهليتهم الأولى ما كان له من الشأن في جاهليتهم الأخيرة؛ نعرف ذلك من تتبع أحوالهم الاجتماعية كما سنشير إليه.

وقد تصفحنا التواريخ العربية وراجعنا ما نقلوه عن أهل الرواية وهم مصدر آداب الجاهلية وأخبارها، فرأينا أن ما كتبوه من ذلك إذا صلح أن ينقل فهو لا يصلح أن يعقل، وهذا المسعودي يروى في (مروج الذهب) أشعاراً عربية للقبائل البائدة: كعاد وثمود وطسم وجديس، وهي روايات لا يقيدها بتاريخ ولا يحدّها بزمن؛ فيمكن على ذلك أن تدخل في غمار المفتريات والأقاصيص.

ولكنا رأيناه يذكر ممن كان في الفترة، أسعد أبا كرب الحميري أول من كسا الكعبة الأنطاع والبرود، قال: وكان مؤمناً، وآمن بالنبي ﷺ قبل أن يبعث بسبعمائة سنة، ثم استدل على ذلك بشعر نسبه إليه، وهذا منتهى العجب (٢).

ويقول الجاحظ في كتاب (البيان) عن هذه القبائل: وقد ذكرت العرب هذه الأمم البائدة والقرون السالفة، ولبعضهم بقايا قليلة وهم أشلاء<sup>(٣)</sup> في العرب متفرقون مغمورون: مثل جرهم وجاسم ووبار وعملاق وأميم وطسم وجديس ولقمان والهس ماس وبني الناصور، وقَيْل بن عثر<sup>(1)</sup> وذي جدن، ويقال في بني

<sup>(</sup>١) قلت : النَّصَب: نصب الأمر فلاناً أي: أتعبه وأعياه، ونَصِبَ: أعيا وتَعَبِّ.

<sup>(</sup>٢) مروج الذهب: ١/٣٢.

<sup>(</sup>٣) قلت : أشلاء: مفردها (شِلْو) أي عضو كما في الوسيط .

<sup>(</sup>٤) قلت: في تفسير الطبرى: عنز.

الناصور أن أصلهم من الروم.

فجعل لهذه القبائل بقایا مغمورین فی العرب، ولعل ذلك كان مستفیضاً بین الرواة لیرجحوا به صحة ما نقلوه، إذ الخلف مستودع أخبار السلف؛ ولكنهم إنما أثبتوا هذه البقایا لما جاء فی القرآن عن ثمود من قوله تعالى: ﴿وثمود فما أبقی﴾(١) وقوله: ﴿فهل تری لهم من باقیة﴾(٢) فأخذوا من ذلك أن غیر ثمود لهم بقیة فی العرب، وغفلوا عما یعطیه لفظ الآیة ویدل علیه السیاق.

وقد بالغنا في تتبع أخبار الوقائع والأيام التي ورد فيها للعرب شعر؛ لأن مثل هذه الوقائع لا يسوقها الرواة نفياً لدليل ثابت ولا إثباتاً لحجة مقتضية، فهي بعيدة بطبيعتها عن اختلاف الشعر؛ ثم جهدنا أن نثبت تاريخ أقدم تلك الأيام؛ ولا سبيل إلى ذلك إلا بقرينة الأعلام التي ترد فيها، فرأينا في أخبار يوم الرحرحان أن زهير ابن جذيمة بن رواحة سيد قيس بن عيلان تزوج إليه النعمان بن امرئ القيس ملك الحيرة، ولزهير هذا شعر جيد، فحسبنا شعره قيل في أوائل القرن الخامس للميلاد؛ لأن النعمان بن امرئ القيس توفي سنة ٤٣١، ولكنا رأينا في أخبار داحس والغبراء أن عنترة بن شداد رثي مالك بن قيس المعروف بقيس الرأى. وهو ابن زهير الذي ذكرناه، وقالوا إنه أنشد أباه وقومه القصيدة؛ وعنترة توفي في القرن السابع للميلاد. فلم نظفر مع هذا الخلط بشيء.

وروى الجاحظ فى كتاب الحيوان عن الهيثم وابن الكلبى وأبى عبيدة، أن كل أمة تعتمد فى استبقاء مآثرها وتحصين مناقبها على ضرب من الضروب وشكل من الأشكال، وكانت العرب فى جاهليتها تحتال فى تخليدها بأن تعتمد فى ذلك على الشعر الموزون والكلام المقفى وهو ديوانها... قال: ثم إن العرب أحبت أن تشارك العجم فى البناء وتنفرد بالشعر فبنوا غمدان وكعبة نجران إلخ.

وذلك يدل على أن العرب اقتصروا في تخليد مآثرهم على الشعر أولاً ثم شاركوا العجم في تخليدها بالبناء، ولكن الهمداني وياقوت ذكرا أن الذي بني غمدان، هو ليَشَرَحُ بن يحصب، وهو من ملوك حمير، كان حوالي تاريخ الميلاد،

<sup>(</sup>۱) سورة النجم: ٥١. (٢) سورة الحاقة: ٨.

وقد بقى غمدان إلى زمن عثمان بن عفان وهو الذى هدمه (١)، ووقف الهمدانى على بقاياه فى القرن الرابع للهجرة. وعلى ذلك يكون الشعر العربى فخر حمير من قبل الميلاد، ويقول الجاحظ: إذا استظهرنا الشعر وجدنا له إلى أن جاء الله بالإسلام خمسين ومائة عام، وإذا استظهرنا بغاية الاستظهار فمائتى عام؛ وهذا هو الذى نذهب إليه.

وقد ترجح لدينا أن سبب هذا الخلط في كلام الرواة، غفلتهم عن تأريخ الوقائع المعروفة، وجهلهم بما أثبته الفرس والروم في تواريخهم عن ملوك العرب التابعين لهم من المناذرة والغسانيين؛ فابن قتيبة يقول في طبقاته عن زهير بن جناب: إنه جاهلي قديم، ثم يقول: ولما قدمت الحبشة تريد هدم الكعبة بعثه ملكهم إلى أرض العراق ليدعو من هناك إلى طاعته. وإنما كانت حادثة الحبشة في القرن السادس للميلاد، ونسب ابن قتيبة لزهير هذا البيت المشهور:

#### من كل ما نال الفتى قد نلته إلا التحية

وهذا البيت نسبه غيره للجُيم بن صعب، وعدّه صاحب المزهر في قدماء الشعراء؛ وكل ما وقفنا عليه من أقوالهم في قدم الشعر يمكننا أن نورده أمثلة على ذلك الخلط؛ وقد بالغ بعضهم فعد آباء القبائل في الشعراء، كربيعة ومضر، وكمنبه \_ أبى باهلة \_ وغنى، والطفاوة، وغيرهم من الأسماء التي لا دليل عليها من خبر أو زمان وكل ما فيها تسلسل النسب وقدم العهد.

#### تحقيق هذه الأولية:

والذى عندنا أن أولية الشعر العربى لا ترتفع عن مائتى سنة قبل الهجرة، ولا يذهب عنك أننا لا نريد بالشعر التصورات والمعانى، فهذه فطرية فى الإنسان، ولابد أن تكون قد استقلت طريقتها فى العرب من أقدم أزمانهم إلى ما وراء ألفى سنة قبل الميلاد، وكذلك لا نريد بالشعر مطلق ما اصطلحوا على وصفه من ذلك، فهذا قد يكون منه شىء فى العدنانية قبل الميلاد أو حواليه، ولكنه بغير اللغة المضرية طبعاً، وإنما نريد بالشعر هذا الموزون المقفى، باللغة التى وصلت إلينا،

<sup>(</sup>١) الحيوان للجاحظ : جـ١

وكل بحث فيما وراء ذلك لا يتعلق بهذه اللغة نفسها.

كانت منازل العدنانيين شمالي بلاد اليمن في تهامة والحجاز ونجد وما وراءها شمالاً إلى مشارف الشام والعراق، ويقال إن لغتهم واللغة الحميرية التي هي لغة عرب الجنوب في اليمن، من أصل واحد، على الاختلاف بينهما في الإعراب والضمائر والاشتقاق والتصريف، وهم ينتسبون إلى إسماعيل، فيكون بدء تاريخهم في القرن التاسع عشر قبل الميلاد إذا صح ذلك النسب، وآخر ما ذكرته منهم التوراةُ يرجع إلى القرن السادس قبل الميلاد، وذلك زمن بختنصر الذي غزا قبيلة معد، وهي أحد فرعي العدنانية: عك، ومعد. ثم ظل العرب خاملين حتى نبه اسمهم قبيل الميلاد، وذلك أن عقب عدنان إنما هو من قبيلة معد، وقد انقسمت إلى فرعين: نزار، وقنص، والكثرة والنسل في نزار، وهم قروع، أشهرها خمسة: قضاعة، ومضر، وربيعة، وإياد، وأنمار؛ وقد ذكر البكري أن مساكن قضاعة ومراعى أنعامهم كانت جدة من شاطئ البحر فما دونها شرقاً إلى منتهى ذات عرق، وهي الحد بين نجد وتهامة، إلى حيز الحرم من السهل والجبل. وقبائل مضر أقامت في حيز الحرم إلى السروات وما دونها من الغور وما والاها من البلاد، وأقامت ربيعة في مهبط الجبل من غمر ذي كندة وبطن ذات عرق وما صاقبها من بلاد نجد إلى الغور من تهامة. وأقامت إياد وأنمار معاً ما بين حتث أرض مضر إلى حد نجران وما والاها وصاقبها، وصار لقنص وغيره من ولد معد أرض مكة وأوديتها وشعابها وجبالها وما صاقبها من البلاد (١).

فاستقرت هذه القبائل في منازلها حتى وقعت بينهم الفتن وفرقتهم الحروب، فتباينت مساكنهم، وكانت قضاعة أول من نزح منهم حوالي تاريخ الميلاد، فنزلت بطونها في مساكن مختلفة، ثم نزحت أنمار، ثم إياد، ثم ربيعة، ثم مضر؛ ولذلك تاريخ لا محل له هنا، فملأوا الجزيرة وابتدأ تاريخهم الاجتماعي الحديث؛ لأن بأسهم أصبح بينهم، فنشأت فيهم يومئذ مقتضيات الشعر ومثلت لهم أغراضه.

<sup>(</sup>١) تاريخ العرب : ص ١٧٠ .

#### نشأة الشعر

ليس شعر الجاهلية مطلق الكلام الموزون، ولكنه مع وزنه ينبغى أن يكون متازاً في تركيبه وتأليف ألفاظه، فإذا عارضته بالمنثور من كلامهم رجح برونق العبارة والاختصار في الدلالة واستجماع الغرض من الكلام، حتى يصح أن يقال فيه إنه إحساس ناطق. وهذه الأمة من أمم الفطرة، فليس لديها من أسباب التعلم والأخذ عن الأمم الأخرى شيء، فلابد أن يكون شعرها كمالاً في اللغة، فلم ينطقوا به حتى هذبت وصفيت وصارت إلى المطاوعة في تصوير الإحساس وتأديته على وجهه الأتم؛ وهذا شأن لا يكون في لغة من اللغات إلا بعد أن تستقل طريقة تصريفها واشتقاقها ثم يتناولها التنقيح (۱)، ثم يُجمع عليها في الاستعمال؛ وقد جرت على ذلك لغة العرب العدنانية؛ فإنها انفصلت عن اللغة السامية التي تفرعت منها، ثم استقلت طريقتها بالوضع (۲) والارتجال، ثم أخذوا في تهذيبها وتصفيتها حتى خرجت منها لغة مضر؛ ومن هذه اللغة خرج الشعر، ولا يتجاوز ذلك مائتي سنة قبل الهجرة على التحقيق.

اعتبر ذلك بما قاله أبو عبيدة من أن العرب لا تروى شعر أبى دؤاد وعدى بن زيد؛ لأن ألفاظهما ليست بنجدية، فلابد أن يكون أساس الشعر عندهم على صميم العربية من لسان مضر، وما عدا ذلك فهو مما تبعث عليه فطرة صاحبه، ولكن العرب لا يبالون به ولا يروونه، وعلى هذا مشى المتأخرون فى الاحتجاج بالشعر العربي، فالعلماء لا يرون شعر عدى بن زيد حجة (٣٤ ـ الطبقات ٣٠)؛ لأنه كان يسكن بالحيرة ويدخل الأرياف، فثقل لسانه؛ وهذا الاعتبار يحدد لنا منشأ الشعر، فإن عرب الجنوب وعرب الشمال كانوا يرتضخون لكنة (٤١ حميرية أو أرامية أو نبطية أو عربية مشوبة بإحداها، وإن أكثر قبائل مضر هى التى نزلت نجداً وماحوله إلى تهامة والحجاز، فهى صميم العربية، وهنا منشأ الشعر على ما نرجح.

<sup>(</sup>١) قلت: نَقَّح: بالغ في التنقيح، وتنقيح الكلام أو الكتاب: تهذيبه وإصلاحه كما في الوسيط .

<sup>(</sup>٢) قلت: الوضع: وَضَعَ الكلاّم وَضُعًا: اختلقه.

<sup>(</sup>٣) قلت: يقصد المؤلف الشعر والشعراء لابن قتيبة.

<sup>(</sup>٤) قلت: لكنة بالضم: مالا يقيم العربية لعجمة لسانه كما في القاموس.

ومن الأدلة على حداثة الشعر ما رووه من أن كل قبيلة ادعت لشاعرها أنه الأول، ولم يدعوا ذلك لقائل البيتين والثلاثة، لأنهم لا يسمون ذلك شعراً، فادعت اليمانية لامرئ القيس، وبنو أسد لعبيد بن الأبرص، وتغلب لمهلهل، وبكر لعمرو بن قميئة والمرقش الأكبر، وإياد لأبي دؤاد<sup>(1)</sup> وأقدم هؤلاء في القرن الرابع للميلاد، وليس يدل ذلك على أنهم تنازعوا في أول من قال الشعر، ولكن في أول من أطاله وتصرف فيه، ولولا أن مبدأه قريب من هؤلاء لوقع إليهم من الشعر المروى ما يحسم مادة النزاع.

ودليل آخِر، وهو أن لعبيد بن الأبرص قصيدته التي مطلعها: \* أقفر من أهله ملحوب (٢)\*

وهى مما لا يستقيم على وزن معروف من أوزانهم، ولا يطرد الموزون منها على وزنه، وهم مع ذلك يروونها وتُعَدُّ من مفردات قائلها، وقد أسقطوا غيرها كثيراً، فلولا أن أوزان الشعر كان يومئذ لم يمر عليها جيل بحيث لم تكن ألفتها الطبائع بعد لانكروا قصيدة عبيد، ولالتوت دونها ألسنتهم؛ ولم يبلغنا من ذلك شيء على كثرة اهتمام الرواة بالتجريح والتعديل.

#### الباعث على أختراع الشعر:

الشعر قديم في فطرة العرب كما قلنا، ولكنا إنما نبحث في هذا الكلام المقفى المرزون، فهو بهذا القيد لا يكون شعراً حتى يكون قد استوفى صفة اللفظ، ولا يستوفيها حتى تكون الألفاظ قد مرت بها اللغة في أدوار كثيرة كما أشرنا إلى ذلك، وقد بقى أن نعرف كيف نطقوا بهذا الكلام، وما الذي نبههم إليه وأجراه على ألسنتهم، وهو معلوم أن ذلك لا يمكن أن يكون احتذاء لشعر أمة أخرى، فإن السريانيين والعبرانيين لا يشترطون في شعرهم التقفية، والعبرانيون قد يشترطون القافية دون الوزن، فيكون الشعر شبيها بالسجع عند العرب؛ فضلاً عن أن هذه الأوزان العربية ليست لأمة من الأمم؛ قال ابن رشيق في ذلك: كان الكلام كله

<sup>(\*)</sup> المزهر : ۲۲۸/۲.

<sup>(</sup>٢) قلت: ملحوب: لحبُّ الطريق لُحُوبًا، وَضَح. فهو لاحِبُّ.

منثوراً فاحتاجت العرب إلى الغناء بمكارم أخلاقها، وطيب أعراقها، وذكر أيامها الصالحة، وأوطانها النازحة، وفرسانها الأنجاد، وسمحائها الأجواد، لتهز نفوسها إلى الكرم، وتدل أبنائها على حسن الشيم، فتوهموا أعاريض<sup>(۱)</sup> فعملوها موازين للكلام؛ فلما تم لهم وزنه سموه شعراً؛ لأنهم قد شعروا به، أى فطنوا له.

وهو كلام يعطيك من ظاهره ما شئت أن تتأول ولا باطن له؛ ولكن الذى عندنا من ذلك أن الوزن نفسه مر فى العرب على أدوار، فكانوا يحدون (٢) الإبل من أقدم أزمانهم بكلام وأصوات تشبه التوقيع؛ لأنه من المعلوم بالضرورة أنه لا ينفس من التعب ولا يبعث على النشاط غير الأصوات الموقعة على وزن ما؛ وقد نقل ابن رشيق فى العمدة أن أصل الحداء عندهم من النصب، وهو غناء الركبان والفتيان، اشتقه رجل من كلب يقال له جناب بن عبد الله بن هبل، فسمى لذلك: الغناء الجنابى، وكله يخرج من أصل الطويل فى العروض. وهو لا يريد إلا الحداء المنظم الموزون الذى جروا عليه أخيراً صنعة لا فطرة فيها. وقال فى موضع آخر: ويقال إن أول من أخذ فى ترجيع الحداء، مضر بن نزار؛ فإن سقط عن جمل فانكسرت يده، فحملوه وهو يقول: وايداه وايداه! وكان أحسن خلق الله جرماً فانكسرت يده، فحملوه وهو يقول: وايداه وايداه! وكان أحسن خلق الله جرماً هايدا هايدا» يحدون به الإبل وقالوا فى أصل الحداء غير ذلك (٣) ولكنهم لم يرجعوه الى ما قبل زمن مضر، وهى أقوال لا دليل عليها، وإنما جاءوا بها تأويلاً للفظ الحداء عند العرب.

ثم خرجوا عن هذا الوزن في الحداء إلى وزن الأصوات في الحروب، إذ كانوا في ذلك لا يجرون على نظام كنظام الأمم المتحضرة، ومن أجل ذلك كان طبيعياً أن تكون تلك الأصوات القوية مما تشد به القلوب على القلوب، وهم لا يمدحون شيئاً كجهارة الصوت وسعة الجرم (٤)، ولهم في ذلك أخبار عريضة ذكر الجاحظ

<sup>(</sup>١) قلت: أعاريض: مفردها (العروض)، وهو علم موازين الشعر.

<sup>(</sup>٢) قلت: يحدون: حدا الإبل: ساقها وحثها على السير بالحداء أي بالغناء للإبل.

<sup>(</sup>T) Ilanci : 7/137.

<sup>(</sup>٤) قلت: الجرم: جرم الصوت: جهارته.

منها طرفاً في كتابه «البيان»؛ ثم إنهم كانوا يخرجون تلك الأصوات في مواقفهم للضرب والطعن والصراع والجلاد، وتارة مقاطيع من الحروف تكون صيحات، وتارة كلمات، كقولهم مثلاً عند الطعن: خذها وأنا فلان! ونحو ذلك، وهو مما تبعث عليه فطرتهم وأحوالهم من الأخلاق والاجتماع، فلابد أن يكون ذلك منشأ انتباههم إلى الوزن؛ إذ لا يبعد أن يكون قد صاح بعضهم بكلمات قذفها القلب غضباً وحدة، فجاءت كما يجيء قسيم بيت، ثم خرجت على أثرها كلمات أخرى وكانت أشد من تلك، فانتهت بحركة مفزعة هي حركة القافية، ثم انتبه الصائح إلى تتابع هذه الحركات، ووافق ذلك رفيف قلبه واهتزاز نفسه وتحريك الحمية والإعجاب، فقفي على البيت بآخر؛ وكان هذا سبب الانتباه إليه والشعور به، ثم من المقارضة والمماتنة والمفاتنة حين بعثتهم على ذلك طبيعة التفرق وأحوال من المقارضة والمماتنة والمفاتنة حين بعثتهم على ذلك طبيعة التفرق وأحوال الاجتماع البدوي، بعد أن طارت بهم الفتن ومزقتهم الحروب على ما نعرفه من التاريخ؛ فتبعوا الوزن وبنوا عليه ورتبوا فيه المحاسن التي يقع الاضطراب بوزنها وتهش النفوس إليها، ثم خصوه بعد ذلك عا ينصرف إليه القول من وجوه النفاصح، فكان ذلك سبباً في إطالته وإحكامه.

وانت إذا تدبرت حركات الأبحر التى شاع فيها نظم العرب، رأيتها من الحركات الحماسية، ولذلك بنى أكثر شعرهم على الحماسة، خصوصاً ما وقع إلينا من الشعر القديم، فإن لم تكن تفاعيل الوزن من الحركات الحماسية كانت موسيقية عما تتحرك به العواطف؛ من أجل ذلك قلّت فى شعرهم القوافى الضعيفة إلى حد الندرة، لأن القافية قرار المعنى، وهى الصوت الطبيعى الذى ينزل من الشعر منزلة الإشارة ألتى تصحب كلام المتكلم؛ وتلك العناية منهم بها عما يرجح عندنا أن أصل الاهتداء إلى الوزن إنما كان بالقافية وما فيها من الرنين وما وافق من ذلك حمية الجاهلية كما سلفت الإشارة إليه.

وعلى هذا كان لابد في الأوزان التي نظموا بها من موافقة المعنى في حركاته النفسية، للوزن في حركاته اللفظية، حتى يكون هذا قالب ذاك؛ وإذا أنت اعترضت شعر الجاهلية فإنك ترى كل بحر من البحور مخصوصاً بنوع من

المعانى، فالطويل وهو أكثر الأوزان شيوعاً بينهم، إنما اتسع لتُفْرَغ فيه العواطف جملة، فهو يتناول الغزل الممزوج بالحسرة، والحماسة التى يخالطها شيء من الإنسانية، والرثاء الذي يُتوسع فيه بقص الأعمال مبالغة في الأسف والحزن؛ ويتصل بذلك سائر ما يدل على التأمل المستخرج من أعماق النفس، كالتشبيهات والأوصاف ونحوها؛ وبالجملة فإن حركات هذا الوزن إنما تجرى على نغمة واحدة في سائر المعانى، وهذه النغمة تشبه أن تكون حركة الوقار في نفس الإنسان، بخلاف الكامل؛ فإن كل ما يحمل من المعانى لا يدل إلا على حركة من حركات النزق(۱) في هذه النفوس، فإن كان حماسة كان شديداً، وإن كان غزلاً كان أدخل في باب العتاب والارتفاع إلى الشكوى، وإن كان رثاء كان أقرب إلى التذمر والسخط، وإن كان وصفاً كان نظراً سريعاً لا سكون فيه ولا إبطاء؛ وقس على ذلك سائر الأوزان، وهذه الأسرار الدقيقة هي التي امتاز بها الشعر العربي على كل ما سواه من أشعار الأمم، وهي هي التي يتفاضل بها الشعراء على مقدار رعايتها وعلى حساب ما يلهمون منها فيما ينظمون.

#### أول من قصّد القصائد:

قال محمد بن سلام الجمحى ـ فى طبقات الشعراء ـ : لم يكن لأوائل العرب من الشعر إلا الأبيات يقولها الرجل فى حاجته، وإنما قُصِّدت القصائد وطوّل الشعر على عهد عبد المطلب أو هاشم بن عبد مناف، وهاشم هذا هو الجد الثانى للنبى على أن فيكون ذلك قبل الهجرة بمائة سنة على الأكثر، وهو العهد الذى نبغ فيه عدى بن ربيعة التغلبي الملقب بالمهلهل، خال امرئ القيس. وقال الأصمعى: إنه أول من يروى له كلمة تبلغ ثلاثين بيتاً من الشعر. نقول: ولعل هذه الكلمة هي التي قام بها على قبر أخيه كليب ومطلعها:

#### \* أهاج قذاة عيني الادِّكار \*

وإذا كان الشعر العربي طبيعياً كما أسلفنا، فإن العوامل في نموّه لابد أن تكون طبيعية، وعلى ذلك فنحن نرجح ما قالوه من أن عدياً هذا هو أول من قصّد

<sup>(</sup>١) قلت: النَّزَق: الخفة والطيش في كل أمر.

القصائد وذكر الوقائع في شعره؛ لأنه كان غزلاً على همته، زير نساء على شجاعته، وكان أخوه كليب بن وائل الفارس المشهور أحد الثلاثة الذين اجتمعت عليهم معد، وهم عامر بن الظرب، وربيعة بن الحارث وكليب هذا (١)، فلما قتل في الخبر المعروف، وكان قتله سبب الأيام بين بكر وتغلب، سيَّر فيه عدى قصائد عدة، أرق بها الشعر وهلهكه؛ وبهذا السبب لزمه لقب المهلهل، فكان طبيعياً بعد أن كان أخوه يعيره بأنه زير نساء، أن يعلن همته في القيام بثأره وحميته لذلك، وأن يشير بهذه الفجيعة ليعرف العرب منزلته من أخيه في الهمة، ومنزلة أخيه من فنه في الحمية والجاهلية؛ وسنأتي على وصف هذه المراثي في ترجمته.

فكان الشعر قبل مهلهل رجزاً وقطعاً، فقصده مهلهل، ثم جاء امرؤ القيس فافتن به، وظل الرجز على قصره بمقدار ما تمتح الدلاء (٢)، أو يتنفس المنشد في الحداء، حتى كان الأغلب العجلى وهو على عهد النبي عليه فطوّله شيئاً يسيراً وجعله كالقصيد، وجاء بعده العجاج وهو ابنه رؤبة أشهر أهل الرجز، ففعل به ما فعل امرؤ القيس بالشعر بعد المهلهل.

#### الرجز والقصيد:

ومما نقله ابن رشيق أن الراجز قلما يقصد، فإن جمعهما كان نهاية، نحو أبى النجم؛ فإنه كان يقصد، وأما غيلان \_ ذو الرمة \_ فإنه كان راجزاً، ثم صار إلى التقصيد، وسئل عن ذلك فقال: رأيتني لا أقع بين هذين الرجلين على شيء، يعنى العجاج وابنه رؤبة؛ وكان جرير والفرزدق يرجزان، وكذلك عمر بن لجأ كان راجزاً مقصداً، ومثله حميد الأرقط والعماني أيضاً، وأقلهم رجزاً الفرزدق (٣). والرجز كثير عند العرب لسهولة الحمل عليه، حتى سمّاه المتأخرون حمار الشعر، وقد وقع إلى الرواة من ذلك شيء كثير، فكان الأصمعي يحفظ ستة عشر ألف أرجوزة على ما قيل، وعندنا أن ذلك ليس بكثير إذا علمت ما نقله الجاحظ عن أبى عبيدة، قال: اجتمع ثلاثة من بني سعد يراجزون بني جعدة، فقيل لشيخ من

<sup>(</sup>١) ابن الأثير : ٢٣٧/١.

<sup>(</sup>٢) قلت: تمتح الدلاء: تضرب رشاءَها، والمتوح: القوى في نزع الدلو.

<sup>(</sup>٣) العمدة : ١/٤/١.

بنى سعد: ما عندك؟ قال: أرجز بهم يوماً إلى الليل لا أفتج (١)؛ وقيل لآخر: ما عندك؟ قال: أرجز بهم يوماً إلى الليل لا أنْكَفُ (٢)؛ فقيل للآخر الثالث: ما عندك؟ قال: أرجز بهم يوماً إلى الليل لا أنْكَش (٣). فلما سمعت بنو جعدة كلامهم انصرفوا وخلوهم (١). وكانوا يُروون صبيانهم الأرجاز ويعلمونهم المناقلات ويأمرونهم برفع الصوت وتحقيق الإعراب؛ لأن ذلك يفتق المهاة ويفتح الجرم، واللسان إذا أكثرت تحريكه رق ولان، وإذا قللت تقليبه وأطلت إسكاته جسأ وغلظ (٥). وليس كالرجز ما يهرت الأشداق (٦) ويوطئ للشعر ويأخذ النفس بهذه الملكة الموسيقية، ويكاد يكون منفصلاً عن الشعر من حيث الارتباط بين وزنه ومعناه، فهم يرسلونه كلاماً كالكلام، ولكنه أخص ما يكون فيما يؤلف بين حركات البدن وحركات النفس؛ فكانوا يتراجزون على أفواه القلب، وفي بطون حركات البدن وحركات النفس؛ فكانوا يتراجزون على أفواه القلب، وفي بطون الطرق، وعند مجاثاة الخصم، وساعة المشاولة، وفي نفس المجادلة ونحو ذلك (٧).

\*\*\*\*

<sup>(</sup>١) لا أعيا. (٢) لا أنقطع.

<sup>(</sup>٣) لا أنزف. (٤) البيان: جـ ٢.

<sup>(</sup>٥) البيان: جـ١.

<sup>(</sup>٦) قلت: الأشداق: مفردها (الشَّدْق): جانب الفم مما تحت الحد.

<sup>(</sup>٧) البيان: جـ٢.

## الشعرفي القبائل

كان الشعر إلى مائة سنة قبل الهجرة فى أول عهده بالافتنان والتصرف، ولم يكن تم تهذيب اللغة على نحو ما صارت إليه لعهد القرآن، فكان طبيعياً أن لا ينصرف العرب إلى المباهاة به والمفاخرة بقائله منهم؛ ولكن لما جعل الشعراء يحتفلون ويتصرفون فى اللغة ويتناولون أعذب الفاظها ثم يأتون مكة فى موسم الحج فيعرضون أشعارهم على أندية قريش، فما استحسنوه منها روى وكان فخراً لقائله فى القبائل كلها؛ إذ يحضرون الموسم جميعاً لأن كل قبيلة كان لها صنم فى الكعبة تأتى لزيارته حتى زادت عدة الأصنام فيها على ثلاثمائة صنم - أصبح العرب بعد ذلك يفاخرون بشعرائهم، وصار الشاعر أيضاً يباهى بقبيلته ويغض من غيرها، فذلك دينه السياسي وديدنه، حتى لا يصدق الرواة أن شاعراً يمدح قبيلة بينها وبين حيه عداوة؛ وكان أبو عبيدة إذا أنشدوه أبيات العرندس (١) وهو أحد بنى بكر بن كلاب التى يقال إنه مدح بها بنى يدر الغنويين، ومنها البيت المشهور:

من تلق منهم تقل لاقيت سيدهم مثل النجوم التي يسرى بها السارى

يقول: هذا والله محال، كلابى يمدح غنوياً؟ يعنى عداوة الحيين (٢) كان من ذلك أن انصرفوا إلى المنافرات وهى تزيد مادة الحرص فى الطبائع، وتمكن غريزة الفخر فى النفوس، فصاروا من حاجتهم للشعراء إلى حال كانوا إذا نبغ الشاعر فى قبيلة أتت القبائل فهنأتها بذلك وصنعت الأطعمة واجتمع النساء يلعبن بالمزاهر كما يصنعن فى الأعراس وتتباشر الرجال والولدان، لأن حماية لأعراضهم وذب عن أحسابهم وتخليد لمآثرهم وإشادة لذكرهم؛ وكانوا لا يهنئون إلا بغلام يولد أو شاعر ينبغ أو فرس تنتج؛ وسنلم بشىء من أدلة ذلك فى باب الهجاء.

ولا عجب بعد ما مر بك أن يكون الشعر عصبية في القبائل، ومن ذلك ما يقولون إن الشعر كان في الجاهلية في ربيعة، فكان منهم مهلهل والمرقشان،

<sup>(</sup>١) قلت: العرندس: من الإبل الشديد والسيل الكثير والأسد كما في القاموس.

<sup>(</sup>٢) سرح العيون: ص٢٩٦.

والأكبر منهما عم الأصغر، والأصغر عم طرفة بن العبد، واسم الأكبر عوف بن سعد، واسم الأصغر عمرو بن حرملة، وقيل ربيعة بن سفيان؛ ثم كان منهم أيضاً سعد بن مالك، وطرفة بن العبد، وعمرو بن قمئة، والحارث بن حلزة، والمتلمس، والأعشى، وخاله المسيب بن علس. ثم تحول الشعر إلى قيس، فمنهم النابغتان، وزهير بن أبى سلمى وابنه كعب، ولبيد، والحطيئة، والشماخ وأخوه مزرد، وخداش بن زهير؛ ثم استقر الشعر فى تميم، ومنهم كان أوس بن حجر شاعر مضر فى الجاهلية، لم يتقدمه أحد منهم حتى نشأ النابغة وزهير فأخملاه وبقى شاعر تميم فى الجاهلية غير مدافع.

وقال الأصمعي: قال أبو عمرو بن العلاء: أفصح الشعراء لساناً وأعذبهم، أهل السروات، وهن ثلاث \_ وهي الجبال المطلة على تهامة مما يلي اليمن \_ فأولها هذيل، وهي تلي السهل من تهامة؛ ثم بجيلة السراة الوسطى وقد شاركتهم ثقيف في ناحية منها؛ ثم سراة الأزد أزد شنوءة، وهم بنو الحارث كعب بن الحارث بن نضر بن الأزد. وقوم يرون تقدمة الشعر لليمن في الجاهلية بامرئ القيس، وفي الإسلام بحسان بن ثابت، وفي المولدين بالحسن بن هانئ وأصحابه: مسلم بن الوليد، وأبى الشيص، ودعبل، وفي الطبقة التي تليهم بالطائيين حبيب والبحترى(١) على أنه ليس من الممكن أن يحاط بالشعراء المعروفين في قبائلهم وعشائرهم في الجاهلية والإسلام، ولم يقع لأحد من العلماء أنه استغرق شعر قبيلة حتى لم يفته منها شاعر إلا عرفه، وأشهر من يعرفون أكثر شعرائهم قبائل هذيل، فقد رووا منها لأربعين شاعراً في الجاهلية والإسلام، وجمع بعض شعرهم في ديوان شرحه العسكري (وطبع الجزء الأول منه في أوربا)؛ وقد ترجم منهم ابن قتيبة في طبقاته طائفة قليلة، وكان منهم بنو مرة، وهم عشر رهط كلهم دُهاة شعراء، وهم أبو خراش وأبو جندب والأبحّ والأسود وأبو الأسود وعمرو وزهير وجناد وسفيان وعروة. ومرة أبوهم هو أحد بني قرد بن معاوية بن تميم بن سعد ابن هذيل. وأمهم أم سفيان لبني وهي امرأة من بني حنيفة. وذلك لم يتفق في العرب لغير هذيل. ومن شعراء هذه القبيلة، جنوب المشهورة أخت عمروذي

<sup>(</sup>١) العمدة : ١/٥٥.

الكلب وأختها عمرة، وأول من عرف من شعرائها خويلد ابن وائلة بن مطّحل من بنى سهم بن معاوية وهو أبو معقل بن خويلد الشاعر المعدود ـ وكان معقل زمن أبى يكسوم ملك الحبشة صاحب الفيل ـ ولكن أشهرهم جميعاً وأشعرهم أبو ذؤيب الذى كان فى زمن عبد الله بن الزبير وخرج معه فى مغزى نحو المغرب فمات.

ومن عجيب أمر الشعر في القبائل ما ذكره الجاحظ أن عبد القيس بعد محاربة إياد، تفرقوا فرقتين؛ ففرقة وقعت بعمان وشق عمان وفيهم خطباء العرب، وفرقة وقعت إلى البحرين وشق البحرين وهم من أشعر قبيلة في العرب، قال: ولم يكونوا كذلك حين كانوا في سرة البادية، وفي معدن الفصاحة (١)، وهذا يصح دليلاً على ما قدمناه من أن الشعر لم ينشأ في العرب حين كانوا قبائل مجتمعين، وإنما نشأ بعد تفرقهم وتمزيق الحروب لهم، إذ مثلت لهم أغراضه واتفقت البواعث عليه.

وقال يونس بن حبيب الضبى: ليس فى بنى أسد إلا خطيب أو شاعر أو قائف أو زاجر أو كاهن أو فارس، وليس فى هذيل إلا شاعر أو رام أو شديد العدو<sup>(۲)</sup> وقد يظن بعضهم أنه لم تخل قبيلة من قبائل العرب بعد الإسلام أن ينبغ فيها شاعر أو شعراء، ولكن ذلك غير مطرد، فقد ذكر صاحب الأغانى أن قبيلة قيس لم يكن بها فى الإسلام شعر قبل أشجع السُّلمى وهو من شعراء الرشيد، وإنما كان الشعر فى ربيعة واليمن، فلما نجم أشجع وقال الشعر انتهضت به قيس وافتخرت على العرب<sup>(۱)</sup>.

#### بيوتات الشعر والمعرقون فيه جاهلية وإسلاماً:

تلك وراثة الشعر في القبائل، وأما ورائته في البيوتات فهم قد عدوا من ذلك أشياء، لقرب بعضها من الإسلام ولظهور بعضها معه وبعده، ولكنهم لم يذكروها

<sup>(</sup>١) البيان: جدا.

<sup>(</sup>٢) البيان: جـ ١ .

<sup>(</sup>٣) الأغاني : ١٧/ ٣٠.

فى المفاخرات كما ذكروا بيوتات المجد الغلابة فى عرب الجاهلية، وهم بيت تميم بنو عبد الله بن دارم ومركزه بنو زرارة، وبيت قيس بنو فزارة ومركزه بنو بدر، وبيت بكر بن وائل بنو شيبان ومركزه بنو ذى الجدين (١).

ومن بيوتات الشعر في الجاهلية بيت أبي سلمي. . . إلخ (٢).

\*\*\*\*

<sup>(</sup>١) الكامل للمبرد: ١/ ٣٥.

<sup>(</sup>Y) Ilaali : 7/07Y.

#### سيما الشغراء

لابد لكل متميز من شكل ومنظر يلقى فى الأنفس عنوان حقيقته؛ ومرجع التميز فى الأشكال من اللباس والحلية وهيئة الحالة ونحوها إنما يكون إلى مطابقة إحساس الشخص أو موافقة إحساس المجتمع الذى هو مناط العادات ومبنى الصفة القومية، فليس زى الشاعر فى بيته وهيئته فيما ينشد لنفسه كزيه فى يوم الحفل وبين السماطين، ولا كهيئته فيما ينشد للناس يومئذ. وقد اصطلح أهل الأدب والمناصب العلمية وغيرها من رتب الملك فى الاجتماع الإسلامي على أزياء يرون فيها أنفسهم أجزل اعتباراً وأكمل وقاراً وأفخم أقداراً، وكذلك تحشو هذه الآلات صدور الناس من إفراط التعظيم، وتملأ قلوبهم من سكون المهابة؛ وقد شاع ذلك فى الحضارة الإسلامية منذ أمر أبو جعفر المنصور رجاله سنة ١٥٣ أن يتخذوا القلانس (١) الفارسية الطويلة تدعم بعيدان من داخلها، بدل العمائم التي كانت إلى الكلاسراء الفارسية الطويلة تدعم بعيدان من داخلها، بدل العمائم التي كانت إلى شعارهم السواد كما كان البياض شعار الأمويين؛ ثم تنوعت الأزياء، فكان للقضاة زى ولأصحابهم زى وللشرط زى، وللكتاب زى، ولكتاب الخبر زى؛ وأصحاب السلطان ومن دخل داره على مراتب، فمنهم من يلبس المبطنة، ومنهم من يلبس المناء، ومنهم من يلبس المناء ومنهم من يلبس المناء ومنهم من يلبس المناء ومنهم من يلبس المناء وهكذا عما لا محل لاستيفائه وتفصيله هنا.

وفى علم الفراسة نوع من قيافة الآثار النفسية يمتاز به الناس، وربما وجدت من الشعراء مثلاً من يكون منظر وجهه وحالة تركيبه أشعر عند التأمل من شعره؛ وكان العرب يعرفون هذه القيافة ولكنهم يستعملونها فى تحقيق الأنساب وتميز القبائل، وفى الحديث: أن قوماً يزعمون أنهم من قريش أتوا عمر بن الخطاب رضى الله عنه وكان قائفاً ليثبتهم فى قريش. فقال: اخرجوا بنا إلى البقيع، فنظر فى أكفهم ثم قال: اطرحوا العطف (جمع عطاف) ثم أمرهم فأقبلوا وأدبروا، ثم أقبل عليهم فقال: ليست بأكف قريش ولا شمائلها، فأعطاهم فيمن هم منه (١).

<sup>(</sup>١) قلت : القلانس: مفردها (القَلَنْسُوَّة): لباس للرأس مختلف الأنواع والأشكال.

<sup>(</sup>٢) الكامل للمبرد: ١٣/١.

ولسنا بسبيل ما يكون من هذه القيافة في الشعراء، ولكنا نذكر ما وقفنا عليه من تمييز الهيئة دلالة السيما بعد مطاولة التعب في البحث والتنقيب.

ذكر المرتضى في أماليه في خبر وفود العامريين على النعمان بن المنذر وكانوا ثلاثين رجلاً فيهم لبيد بن ربيعة وهو يومئذ غلام له ذؤابة، وكان القيسيون قد صدوا وجه النعمان عنهم فأرادوا تقديم لبيد ليرجز بالربيع بن زياد رجزاً مؤلماً مضاً، وكان هو الذي صرف الملك بالطعن فيهم وذكر معايبهم، فحلقوا رأسه وتركوا له ذؤابتين وألبسوه حلة وغدوا به معهم فدخلوا على النعمان. فقام وقد دهن أحد شقى رأسه وأرخى إزاره وانتعل نعلاً واحدة، قال: وكذلك كانت الشعراء تفعل في الجاهلية إذا أرادت الهجاء (۱). وكانت لشعراء الأعراب هيئة في الإنشاد إلى ما بعد الإسلام، فقد دخل العماني الراجز على الرشيد ينشده شعراً وعليه قلنسوة طويلة على الزي العباسي وخف ساذج، فقال له الرشيد: إياك أن تنشدني إلا وعليك عمامة عظمية الكور (الطي) وخفان دمُالقان فبكر عليه من الغد وقد تزيا بزى الأعراب فأنشده. . . (۲). وكان الشاعر العربي ينشد في يوم الخفل وقد أخذ المخصرة بيده أو اتكاً على سية قوسه؛ وإذا فاخر جاثي خصمه والناس حولهما؛ وكذلك كان للخطيب زي خاص سنذكره في بحث الخطابة .

وكان زى حسان بن ثابت فى خضابه، فكان يلوث شاربيه وعنفقته (٣) بالحناء دون سائر لحيته، فيبدو لأول وهلة كأنه أسد والغ فى الدم (٤). ومن أزياء الجاهلية وإن كانت فى غير ما نحن بسبيله، أن فرسان العرب كانوا فى أيام المواسم والجموع وأسواق العرب كعكاظ وذى المجاز وما أشبه ذلك، يتقنعون، وذلك زيهم، إلا ما كان من أبى سليط طريف بن تميم أحد بنى عمرو بن جندب، فإنه كان لا يتقنع ولا يبالى أن يثبت عينه جميع فرسان العرب، وكانوا يكرهون أن يعرفوا، وربما أعلم الفارس نفسه بسيما، كريشة نعامة أو عمامة مصبغة (٥).

<sup>(</sup>١) أمالي المرتضى : ١/١٣٥.

<sup>(</sup>٢) البيان: جـ١.

<sup>(</sup>٣) قلت: العنفقة: شعيرات بين الشفة السفلي والذقن لخفة شعرها.

<sup>(</sup>٤) الأغاني : ٣/٤.

<sup>(</sup>٥) البيان: جـ٢.

وكان من زى الكاهن أن لا يلبس المصبغ، والعرّاف لا يدع تذييل قميشه وسحب ردائه، والحكم لا يفارق الوبر(١).

وكان الشعراء في أوائل الدولة العباسية يلبسون الوشى والمقطعات والأردية السود وكل ثوب مشهر، قال الجاحظ: وكان عندنا منذ نحو خمسين سنة شاعر يتزيا بزى الماضين وكان له برد أسود يلبسه في الصيف والشتاء (٢) وهذا يدل على أن ذلك الزى بطل في زمنه.

وقد اخترعوا في تلك الدولة أثواب المنادمة وهي خاصة بالشعراء والأدباء ولا تقييد لها بشكل خاص إلا ما يكون من الأصباغ والخلوق ونحو ذلك مما يستعان به على زيادة التبسط والانشراح، ولا يزال مثل ذلك في جهات العراق إلى اليوم؛ ومن هذه الثياب رداء يسمونه رداء الشرب، ويظهر أنه كان خاصاً بالشعراء في منادمة الملوك والأمراء، وقد وصفه ابن الحجاج من شعراء المهلبي بقوله:

أبيض الغزل فيه خط سواد مثل خط الرئيس في القرطاس (٣)

\*\*\*\*

<sup>(</sup>١) البيان: جـ٢.

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع السابق.

<sup>(</sup>٣) يتيمة الدهر: ٢/ ٢٣٧.

#### علوم الأدب وكتبه

كان الأدب \_ كما أسلفنا \_ مجموع علوم المؤدّبين، فلا جرم حَدُّوه كما رأيت فيما نقلناه عن ابن خلدون، وهو حدٌّ يطابق أمرهم كل المطابقة، فلما أرادوا تعيين هذه العلوم، نظرو في غرض الأدب فجعلوا له غرضين: أحدهما يقال له الغرض الأدنى، والثانى الغرض الأعلى، فالأول أن يحصل للمتأدّب بالنظر في الأدب والتمهر فيه قوةٌ يقدر بها على النظم والنثر، والغرض الأعلى أن يحصل للمتأدّب قوةٌ على فهم كتاب الله تعالى وكلام رسوله على بعض حتى تستنبط منها الأحكام الألفاظ الواردة في القرآن والحديث بعضها على بعض حتى تستنبط منها الأحكام وتُفرّع الفروع وتنتج النتائج وتقرن القرائن على ما تقتضيه معانى كلام العرب ومجازاتها.

قال البَطليوسي \_ وهو الذي ننقل عنه هذه الكلمات من شرح أدب الكاتب \_: والشعر عند العلماء أدني مراتب الأدب. ثم نظروا في تعيين العلوم التي تُقضى إلى هذه المقاصد، فاختلفوا فيها، ولكنها في الجملة كانت علوم العربية، ولم يعينها أحد للي أواخر القرن الخامس. فلما أنشئت المدرسة النظامية ببغداد، أنشأها نظام الملك \_ وزير ملك شاه السلجوقي \_ المتوفي سنة ٤٨٥، اختير لتدريس الأدب فيها أبو زكرياء الخطيب التبريزي المتوفي سنة ٢٠٥ وهو من أئمة اللغة والنحو، ثم مدرسه بعده على بن أبي زيد الفصيحي، وكان نحويا، ثم عزل «لتهمة التشيع» بأبي منصور الجواليقي. وتعاقب هؤلاء المدرسين جعل للأدب موضعاً معيناً كان لا يزال مقرراً عند العلماء إلى آخر القرن السادس، على ما ذكره ابن الأنباري المتوفي سنة مقرراً عند العلماء إلى آخر القرن السادس، على ما ذكره ابن الأنباري المتوفي سنة كان عالماً بالنسب، وهو أحد علوم الأدب؛ فلذلك ذكرناه في جملة الأدباء، فإن علوم الأدب ثمانية: النحو واللغة والتصريف والعروض والقوافي وصنعة الشعر وأخبار العرب، وأنسابهم. . . «ثم قال»: وألحقنا بالعلوم الثمانية علمين وضعناهما وهما: علم الجدل في النحو وعلم أصول النحو» (١)

<sup>(</sup>١) لذلك تفصيل سيأتي في موضعه عند الكلام على النحو.

إلا أن الزمخشرى المتوفى سنة ٥٣٨ أراد أن يجعل للأدب حداً علمياً من الحدود \_ الجامعة المانعة \_ على طريقة المتكلمين، فعرّف علوم الأدب بأنه علوم يُحترز بها عن الخلل فى كلام العرب لفظاً وكتابة ، وجعلها اثنى عشر، منها أصول لأنها العمدة فى ذلك الاحتراز، وهى: اللغة، والصرف، والاشتقاق، والنحو، والمعانى، والبيان، والبديع «وجعلوه ذيلاً لعلمى المعانى والبيان داخلاً تحتهما» والعروض، والقوافى.

ومنها فروع، وهي: الخط ـ أي الإملاء ـ وقرض الشعر، والإنشاء، والمحاضرات، ومنه التواريخ.

وهذا التقسيم هو المعروف عند العلماء إلى اليوم.

وقال صاحب نفح الطيب: «إن علم الأدب في الأندلس كان مقصوراً على ما يحفظ من التاريخ والنظم والنثر ومستظرفات الحكايات، قال: وهو أنبل علم عندهم، ومن لا يكون فيه أدب من علمائهم فهو غُفُل مستثقل».

أما كتب الأدب فهى على الحقيقة كتب العلوم التى مرت، بَيْد أن أهل اللغة كانوا ينتحلون لفظة الأدب فى تسمية كتبهم الخاصة بأوضاع اللغة وشواهدها، لأن اللغة أصل المادة، فمن ذلك: ديوان الأدب، وكتاب ديوان العرب وميدان الأدب، وروض الآداب، ومفتاح الأدب، وسر الأدب، ومقدمة الأدب، وعنوان الأدب، وكلها فى اللغة ذكر صاحب «كشف الظنون» وغيره، وبعضها موجود، كديوان الأدب للفارابي، ومقدمة الأدب للزمخشرى، ومن هذا القبيل «أدب الكاتب» لابن قتيبة ولابن دريد ولابن النحاس وغيرهم.

أما الكتب التي هي من شرط الأدب فكثيرة، وأصولها كما قال ابن خلدون: أربعة دواوين، وهي: أدب الكاتب لابن قتيبة، وكتاب الكامل للمبرد، وكتاب البيان والتبيين للجاحظ، وكتاب النوادر لأبي على القالى البغدادي<sup>(1)</sup> وما سوى هذه الأربعة فتبع لها وفرع عنها.

<sup>(</sup>۱) كل هذه الكتب مطبوع مشهور، وقد شرحت كلها شروحاً مختلفة، ما عدا البيان والتبيين؛ ولولا التفادى من الملل لاتينا على تاريخ كل كتاب منها.

#### ألثناب الشعراء

كان العرب ربما اخذوا الكلمة يصيبونها في بيت من الشعر فيطلقونها لقباً على قائله بحيث تغلب على اسمه وكنيته فلا يعرف إلا بها، كشأس بن نهار العبدى؛ وفي البيان للجاحظ: سالم؛ لقب بالمزّق لقوله:

والممزَق هذا بالفتح، قال الآمدى: وهو جاهلى، وأما الممزِّق الحضرمى فبكسر الزاى متأخر وابنه عباد ولقبه «الممزق» وهو القائل:

إنى الممزِّق أعراض الكرام كما كان المزق أعراض اللثام أبي

وقد نقل السيوطى فى المزهر عن الوشاح لابن دريد وغيره، وأورد الجاحظ فى الجزء الأول من البيان، وابن رشيق فى كتابه العمدة ـ زهاء ستين لقباً لشعراء من الجاهلية والإسلام.

قال ابن رشيق في سبب هذه التسمية: وإنما هذا لمكان الشعر من قلوب العرب وسرعة ولوجه في آذانهم وتعلقه بأنفسهم.

وليس ذلك بشىء وإلا لزم أن يطرد ذلك فى مشاهير الشعراء، ولم يقل به أحد، والذى عندنا أنه لا يصح كل ما نقلوه من ذلك، وأن بعضه من وضع الرواة والنقلة، وإلا فما وجه تسمية منبه بن سعد بأعصر لقوله:

أعمسير إن أبساك غيّر لونسه مرُّ الليالي واختلاف الأعصر

إلا أن تكون الكلمة قد ارتجلها منبه هذا ولم تكن معروفة قبله في لغات العرب بحيث تستغرب منه فيكون السبب في التسمية وجه الغرابة، وهو ما لا سبيل إلى تحقيقه وتصديقه.

والذى تغلب عليه الصحة من ذلك ما يكون سبب التسمية به صفة يحكيها الشاعر عن نفسه ويمكن أن يكون في إطلاقها عليه نوع من الغرابة كالمرقش الذى لقب بذلك لقوله:

#### رقش (١) في ظهر الأديم قلم

الدار قفر والرسوم كما

فهذه صفة غريبة من شاعر أمى يمكن أن ينبز بها تهكماً أو مزحاً، كما يمكن أن تطلق عليه تحبباً أو مدحاً أو تكون الصفة المسمى بها من الصفات التي تدل على عمل يصح أن ينعت به، كالجوّاب الذي سمى بذلك لقوله:

لا تسقنى بيديك إن لم تأتنى رقص المطية، إننى جواب

أو تكون الكلمة التي تطلق على الشاعر مما يصح أن تشق منه صفة ذلك سبيلها، كجابر الكلبي المسمى المرنى لقوله:

إذا ما مشى يُتبعنه عند خطوه عيوناً مراضا طرفهن روانيا(٢)

ولابد من هذا القياس لأن الألقاب إنما تشعر بمدح أو ذم، والأسماء لم توضع الا للامتياز في التعريف، فأما أن تجيء الكلمة لا هي مما يمتاز بمثله عادة، وليست موضع مدح أو ذم ولو من طريق العتب، ثم يقال إنها اسم أو لقب - فهذا ما لا يصدق. ولو أجزنا ذلك لاستغرق جميع الشعراء إلى اليوم، وذلك شيء لم يكن، وقد ذكر الجاحظ أن الحارث بن عبد الله بن أبي ربيعة - وكان خطيباً من وجوه قريش ورجالهم سمى القباع - قال: وإنما سمى القباع لأنه أتى بمكتل لأهل المدينة فقال: إن هذا المكتل لقباع، فسمى به. والقباع الواسع الرأس القصير (٣) فهذا سبب يدلك على أنهم لم يكونوا يجازفون بالتلقيب والتسمية، ولابد من معنى لذلك، وهو أمر شائع في كل زمن؛ ومن هذا القبيل - وإن كنا نورده استجماماً وفكاهة - ما ذكره الجاحظ أيضاً في سبب تسمية على بن إسحاق ابن يحيى المجنون المسمى بمقوم الأعضاء، أنه جلس مع بعض متعاقلى فتيان العسكر وجاءهم النخاس بجوار، فقال: ليس نحن في تقويم الأبدان، إنما نحن في تقويم الأعضاء، ثمن أنف هذه خمسة وعشرون ديناراً، وثمن أذنيها ثمانية عشر، وثمن عينيها ستة وسبعون، وثمن رأسها بلا شيء من حواسها مائة دينار. فقال صاحبه

<sup>(</sup>١) قلت: رقش رَقَشَه (رَقُشًا): نقشه وزخرفه وزينه.

<sup>(</sup>٢) قلت: روانيا: الرواني: حلوى تتخذ من البيض والدقيق والسكر.

<sup>(</sup>٣) البيان: جـ١.

المتعاقل: ها هنا باب هو أدخل في الحكمة من هذا؛ كان ينبغي لقدم هذه أن تكون لساق تلك، وأصابع تلك أن تكون لقدم هذه؛ وكان ينبغي لشفتي تيك أن تكونا لفك تيك، وأن يكون حاجبا تيك لجبين هذه. فسمًى مقومً الأعضاء (۱) والشرط في التلقيب بالكلمات أن تسير الكلمة؛ فإذا قرنت بالاسم زادته معنى، وإذ كانت مفردة أغنت عنه؛ وهذا ما لا يتفق إلا بمثل الأسباب التي ذكرنا، فتنبه له.

\*\*\*

<sup>(</sup>١) البيان: جـ٢.

### المُقلّون والمُكنثرون

من الشعراء شاعر نفسه الذي يقول على مؤاتاة السجية (١) والطبع دون أن يستكره على الشعر أو يرهق بالأغراض المتنوعة، وهذا إنما جهده أن يصيب حظ نفسه أقلُّ أو أكثر؛ ولكن منهم شاعر الناس الذي يحرث حياته الأرضية على أقفيتهم، فهم إن تركوه أو تركهم مات، ومثل هذا لا يصيب حظ روحه من القول إلا بعد أن يصيب حظ جسمه منه، فهو مكثر أبداً من الشعر، يقلبه على أغراض الناس ليأخذ به مكاناً على الأفواه ينزل فيه بضاعته من سوق الكلام، ولا يعرف المقل من المكثر في شعراء الجاهلية إلا بهذا التقسيم؛ لأنهم قد استووا في ضياع كثير من شعرهم وسقوطه من أيدى الرواة المصححين، بحيث لو اعتبرت شهرة أحدهم بقيمة ما يصح له من الشعر لنبا(٢) به موضعه حيث وضع من الشهرة والتقدم. فقد عدوا من المقلين طرفة بن العبد، وعبيد بن الأبرص، وعلقمة بن عبدة الفحل، وعدى بن ريد، وسلامة بن جندل، وحصين بن الحمام المرى، والمتلمس، والمسيب بن علس؛ وهؤلاء الثلاثة فيما رووا عن أبي عبيدة أشهر المقلين في الجاهلية باتفاق، وعدُّوا منهم عنترة، والجارث بن حلزة، وعمرو ابن كلثوم، وعمرو بن معديكرب، والأشعر بن حمران الجعفى، وسهيل بن أبى كاهل، والأسود بن يعفر؛ ومن أولئك من يعرف بالقصيدة الواحدة كطرفة، ومنهم من يعرف بثلاث قصائد كعلقمة، ومنهم من يعرف بالأربع كعدى بن زيد، ومنهم من يعرف بالأبيات المتفرقة ولا عبرة بما ينسب إليهم عند غير المصححين وأهل التحقيق، فإن الحمل على شعراء الجاهلية كثير، وهو يتفاوت في هذه الكثرة بحسب صنعة الشاعر المحمول عليه وتلاحم كلماته وامتلاء أعطافها، ولذلك قالوا: إن عدى بن ريد لقربه من الريف وسكناه الحيرة في جيرة النعمان بن المنذر لانت الفاظه فحمل عليه كثير، وقد ذكر ابن رشيق بعض مطالع القصائد المشهورة في أيدى الناس التي صحت نسبتها لبعض هؤلاء المقلين<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) قلت: السَّجيَّة: الطبيعة والخُلُق (جمعها) سَجَايا.

<sup>(</sup>٢) قلت: نبا : قبح فلم تقبلها العين كما في القاموس .

<sup>(</sup>r) العمدة: 1/17.

ولا يبعد أن يشتهر الشاعر الجاهلى بالقصيدة الواحدة، بل بالأبيات القليلة، بل بالبيت المفرد؛ لأنهم يزنون الكلمة بمقدار ما تحرك من ميزانها الطبيعى الذى هو القلب، وكانوا يسمون البيت الواحد يتيماً، فإذا بلغ البيتين والثلاثة، فهى نتفة، وإلى العشرة تسمى قطعة، وإذا بلغ العشرين استحسن أن يسمى قصيداً؛ قال ثعلب: وذلك مأخوذ من المخ القصيد، وهو المتراكم بعضه على بعض، وهو ضد الراد، ومثله الرئيد<sup>(1)</sup>؛ وهذا أصح مما ذهب إليه المتأخرون من أن أدنى حد القصيدة سبعة أبيات، لأنه لا يلتئم مع وجه الاشتقاق الذى رواه ثعلب كما ترى. وكانوا يستحبون الإطالة عند الإعذار والإنذار والترهيب والترغيب والإصلاح بين القبائل، كما فعل زهير والحارث بن حلزة وغيرهما، والقطع أطير في بعض المواقف المشهورات. والمنازعات والتمثيل والملح وغيرها مما ليس من المواقف المشهورات.

وكان العرب يعرفون للإكثار من الشعر صفة طبيعية، وهي قرع روثة (٢) الأنف بطرف اللسان، كأن اللسان إذا طال كان ذلك أدعى إلى رقته ولينه ومؤاتاته على التغليب فيبعث من الصغر على الارتياض للكلام والحمل في شعابه وفنونه؛ ولا نعرف أصل هذه الصفة ولا تاريخها فيهم، ولكن ذكر الجاحظ في البيان أن النبي عليه قال لحسان بن ثابت: ما بقى من لسانك؟ فأخرج لسانه حتى قرع بطرفه طرف أنفه، ثم قال: والله إنى لو وضعته على صخر لفلقه، أو على شعر لحلقه، وما يسرنى به مقول من مَعدً! فهذا يدل على أن الصفة كانت معروفة فيهم، وإلا فلا أسقط من هذا الكلام. قال الجاحظ: وأبو الصمت مروان بن أبى الجنوب بن مروان بن أبى حفصة وأبوه وابنه في نسق واحد: يقرعون بأطراف ألسنتهم أطراف أنوفهم (٣). والعجيب في أمر الإقلال والإكثار أنك تجد شعراء من المطبوعين لا يقدر على جمع شعرهم لكثرته (٤) وقد عدوا من هؤلاء بشار العقيلي، والسيد الحميري، وأبا العتاهية، وابن أبي عيينة؛ وكان بشار يقول: إن له اثني عشر ألف

<sup>(</sup>١) إعجاز القرآن: ص١١٩.

<sup>(</sup>٢) قلت: روثة طرف اللسان حيث يَقطُر الرُّعانُ. ﴿ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّالِيلَالِلْمُ اللَّالِيلُولُولُولُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

<sup>(</sup>٣) البيان: جـ١.

<sup>(</sup>٤) سرح العيون: ص ٣٢٠.

قصيدة؛ قال الجاحظ: وقد ذكر الناس في هذا الباب يحيى بن نوفل، وسلما الخاسر، وخلف بن خليفة، قال: وأبان بن عبد الحميد اللاحقى أولى بالطبع من هؤلاء، وبشار أطبعهم كلهم (١).

وتجد شعراء آخرين لا يزيدون في شعرهم الجيد عن البيتين والثلاثة إلى القطع الصغيرة، وقد يتعمدون ذلك في أغراض معلومة، كعقيل بن عُلفة الذي كان يقصر هجاءه ويقول في الاحتجاج لذلك: يكفيك من القلادة ما أحاط بالعنق؛ وأبى المهوس أيضاً وكان يقول محتجاً: لم أجد المثل النادر إلا بيتاً واحداً، ولم أجد الشعر السائر إلا بيتاً واحداً.

وكان ابن الزهرى يقصر أشعاره ويقول: إن القصار أولج (٣) فى المسامع، وأجول فى المحافل، ويكفيك من الشعر غرة لائحة، وسبة فاضحة، وقد يكون الإقلال فى بعض أولئك عاماً فى جميع الجيد من شعرهم كالجماز، وقال له بعض المحدثين وقد أنشده بيتين: ما تزيد على البيت والبيتين؟ فقال أردت أن أنشدك مذارعة! وهو القائل:

# أقول بيتاً واحداً أكتفى بذكره من دون أبيات (٤)

وكابن لنكك البصرى «من شعراء القرن الرابع» قال الثعالبي في اليتيمة: وما أشبّه شعره في الملاحة وقلة مجاوزة البيتين والثلاثة إلا بشعر كنيّة أبي الحسن بن فارس، وأقدر أنه في الجبال كهو في العراق؛ وكان يقال في منصور الفقيه: إذا رمح بزوجيه قتل (٥)! وكذلك ابن لنكك: إذا قال البيت والبيتين والثلاثة أغرب بما جلب وأبدع فيما صنع، فأما إذا قصد القصيد فقلما يفلح (٦). واشتهر بجودة القطع من المولدين قبل هؤلاء، بشار بن برد، وعباس ابن الأحنف، والحسين بن الضحاك، وأبو نواس، وأبو على البصير، وعلى بن الجهم، وابن المدل، وابن

<sup>(</sup>١، ٢) البيان: جـ١.

<sup>(</sup>٣) قلت: أولج: دخل فيه.

<sup>(</sup>٤) العملة : ١/٥٧١ .

<sup>(</sup>٥) في العمدة: كانوا يقولون: إياكم ومنصوراً إذا رمح بالزوج، وكان ربما هجا بالبيت الواحد. وفي بعض النسخ: إذا رمي، وهو خطأ.

<sup>(</sup>٦) اليتيمة : ١١٧/٢.

المعتز، وإن كان بعضهم يحسن فى الإطالة، كبشار وأبى نواس وابن الجهم؛ ومن الإسلاميين قبلهم الفرزدق، حتى قال الجاحظ: إن أحببت أن تروى من قصار القصائد شعراً لم يسمع بمثلة فالتمس ذلك فى قصار قصائد الفرزدق، فإنك لم تر شاعراً قط يجمع التجويد في القصار والطوال غيره. وقد قيل للكميّت: الناس يزعمون أنك لا تقدر على القصار، قال: من قدر على الطوال فهو على القصار أقدر. وهذا الكلام يخرج فى ظاهر الرأى والظن، ولم نجد ذلك عند التحصيل على ما قال(١).

أما المعروفون بالإطالة فهم كثير، وأشهرهم ابن الرومي، وهو على إطالته محسن، وربما تجاوز حتى يسرف.

Aller did not be a superior of the superior of

<sup>(</sup>۱) الحيوان : ۳/۳. "أَنْ وَالْمُوانِّ الْمُوانِّ الْمُوانِّ الْمُوانِّ الْمُؤْمِّنِينِ الْمُؤْمِّنِينِ الْمُؤْمِّنِينِ

## الارغالُ والبَديَهة والرويّة

قد يكون لفظ الارتجال مأخوذًا من الانصباب والسهولة، ومنه قيل: شُعُرٌ رَجُل إذا كان سَبُطاً مسترسلاً غير جعد، أو من ارتجال البئر، وذلك أن ينزلها الرجل برجليه من غير حبل؛ لأن الشعر لا يسمى مرتجلاً إلا إذا كان انهماراً واندفاقاً لا تعمل فيه ولا تروئة، وكانت هذه سنة العرب في جاهليتهم، إذ هم لم يحتذوا الشعر على مثال، بل كان ذلك نوعاً من كلامهم متى بُعث أحدهم عليه انبعث، ولما كانت أسبابه الطبيعية فيهم ترجع إلى جمله النفس، كان هذا الكلام كامناً فيها، لا يهيجه إلا اضطرابها فكان من أسباب ذلك ما تجد النفس في لذة المغالبة والمدافعة، كالمماتنة والمقارضة ونحوها، وما يرفه عليها ويحسم عنها كالحداء وما في حكمه مما ينشدونه على أفواه القلب وعند الانكفاء من الغارات وأمثال ذلك، ومما يغمر النفس فتكون فيه طافية راسبة؛ ومن هذا النوع شعر العواطف، كالغزل والرثاء والاستغاثة والتحريض وما إليها، ومن أجل ذلك ابتدأ الشعر عند العرب بالبيتين والأبيات يقولها الرجل في حاجته، حتى وجد فيهم من جعل تلك الأسباب همه وهو الشاعر، فتركوا ذلك له وصار مَن عدا الشعراء منهم كما كان العرب في أوليتهم: لا يكاد الرجل يجد سبب الأبيات حتى ينتزعها من نفسه وينبعث بها طبعه، ثم فعلت الوراثة في ذلك فعلها فعظم الشعر وصار في الارتجال شيء من الصنعة يكفي له تقليب العين وخطرة الوهم، فيجيء الشاعر بالقصيدة فيها من بديع الشبيه وبارع الاستعارة وكرم الديباجة وحسن الرونق، لا يتعاون عليها إلا طبعه ومادته من الأسباب التي قدمناها، فإذا اعترض النفس ما يصرفها عن تلك الأسباب، تبلد الطبع ونضبت المادة، فربما استحالت البديهة بعد الارتجال، وربما استحالت الروية بعد البديهة، كما وقع لعبيد بن الأبرص وهو من أقدم شعراء الجاهلية وأقواهم غريزة، إذ يقول له النعمان في يوم بؤسه: أنشدني، فقال حال الجريض دون القريض! قال: أنشدني قولك:

أقفر من أهله ملحوب فالقطبيّات فالذَّنُوب!

#### أقفر من أهله عبيد فاليوم لا يبدى ولا يعيد!

فبلغت به حال الجزع إلى مثل هذا القول بعد روية ومراجعة. وقد عدوا نفراً من الشعراء في عصور مختلفة كانوا في هذه الحال كما يكونون في غيرها من أحوال الأمن والدعة، وذلك لقدرتهم وسكون جأشهم وقوة غريزتهم، كهدبة بن الحشرم والعذري، وطرفة بن العبد البكري، ومرة بن محكان السعدي، وعبد يغوث بن صلاءة، وتميم بن جميل، وعلى بن الجهم وغيرهم. قال الجاحظ: وكل شيء للعرب فإنما هو بديهة وارتجال، وكأنه إلهام، وليست هناك معاناة ولا مكابدة ولا إحالة فكرة ولا استعانة، وإنما هو أن يصرف وهمه إلى الكلام، وإلى رجز يوم الخصام، أو حين يمتح على رأس بئر، أو يحدو ببعير، أو عند المقارعة والمناقلة، وأو عند صراع أو في حرب، فما هو إلا أن يصرف وهمه إلى جملة المذهب، وإلى العمود الذي إليه يقصد، فتأتيه المعاني أرسالاً، وتنثال عليه الألفاظ انثيالاً (١).

واستمر ذلك شأنهم حتى نشأ الذين تكسبوا بالشعر والتمسوا به الصلات والجوائز، وجعلوه للسماطين وأيام الحفل، كالنابغة وزهير والأعشى وغيرهم فلم يجدوا من السبب ما وجد الذين قبلهم، لأن الشاعر إذا مدح اليد وأشاد بالصنيعة لم يكن له بد من التكلف والاستكراه، إذ يعلم أنه لا يقبل منه عفو الكلام، ولأن ذلك المقام لا تجدى فيه غير المبالغة التى تكون من استعراض الصفات وتخير المعانى والتغلغل والإغراق وأشباهها، فكان من ذلك القيام على الشعر ومعاودة النظر فيه وتتبع الشاعر على نفسه حتى يخرج شعره مستوياً في الجودة، لأن الطبع في مثل تلك المعانى يندفع ويتبلد، ويضعف ويتجلد؛ فإذا لم تجتذب الألفاظ ولم تجتلب المعانى جاء الشعر جديداً مرقعاً أو لبيساً عمزقاً، فلا يصلح أن يكون حلة الفخر التي لا تبلى على الدهر؛ وقد يكون من أسباب ذلك أيضاً أن الشعر لما فشا فيهم بعد نبوغ امرئ القيس ومن في طبقته، وكان الشعراء يستعينون عليه بالروية استجماعاً لمحاسنه حشى آخرهم أن يقصر عن أولهم إذا هو لم يجار سنة النمو والارتقاء، فكان يبيت المعانى يلتمس لها وجوه الصنعة، ويدع القصيدة تمكث عنده

<sup>(</sup>١) البيان رالتبيين: جـ٢.

زمناً طويلاً يردِّد فيها نظره ويقلب رأيه ويرصد أوقات نشاطه، فيجعل عقله زماماً على رأيه، ورأيه عياراً على شعره؛ وكانوا يسمون تلك القصائد الحوليات والمقلحات والمحكمات، ليصير قائلها فحلاً خنذيذاً (١) وشاعراً مفلقاً (٢).

وأول من ذهب لذلك منهم طفيل الغنوى؛ وكان يسمى محبراً لحسن شعره «العمدة» وكلا السبين قد اجتمعا فى زهير، لأنه كان يروى شعر ثلاثة من الفحول منهم طفيل، وكان مذهب شعره المديح كما ستراه فى الكلام عنه؛ ولذلك كان أول من اشتهر بالثابت المحكك<sup>(٣)</sup> من الشعر، وهو الذى كان يسمى كبار قصائدة الحوليات، لأنه ينظم القصيدة منها فى شهر ثم لا يزال ينقحها ويهذبها حتى يمر عليها الحول؛ غير أن مثل زهير من أهل السيادة والورع لا يمدح لرغبة ولا يكذب فى مديح، فكان بديهياً أن يكون من بعض بواعثه على الرواية مغالبة الأنفة ومدافعة الطبع والتماس عذر النفس الأبية فى صدق المديح، وهذا كله مما لا يغنى فيه الارتجال شيئاً.

وما ظهرت الصنعة والتجويد في الشعر حتى اتقته العرب اتقاء شديداً لأنها رأت الشاعر في ترويته إنما يسم كلماته فلا يرمى بها إلا قاتلاً؛ ولا جرم كان ذلك أيضاً سبباً من الأسباب في ضعف الارتجال، لأن شاعر الجاهلية الآخرة ميزان الأحساب، لا يصلح إلا أن يرفع ويضع، غير أن سبيل هؤلاء [الصنعيين] في غير تلك الطرائق سبيل غيرهم من أهل الطبع، فهم يرتجلون في الحماسة والهجاء وغيرهما.

ثم جاء الإسلام فكانت أسباب الشعر في أوله على ما كانت في أولية العرب؛ إذ كان مثل حسان ينصب له منبر في مؤخر المسجد لينافح عن رسول الله

<sup>(</sup>١) قلت: الخنذيذ من الشعراء: الشاعر المجيد المُنقح.

<sup>(</sup>٢) البيان جـ١.

<sup>(</sup>٣) قال الجاحظ في كتابه (البيان جـ١) كنت أظن قولهم «محكك» كلمة مولدة، حتى سمعت قول الصعب ابن على الكناني:

أبلغ قرارة إن الذئب آكلها وجاثع سغب شر من الذيب أدل أطلس ذو نفس محككة قد كان طار زماناً في اليعاسيب

عَيَلِكُهُ(١)، ولذلك مر المخضرمون برونق الطبع ووشي الغريزة، حتى نبغ الحطيئة وهو من هو في الضراعة والجشع وسقوط الهمة، وكان راوية زهير وابنه، فاستعبده الشعر، واستفرغ مجهوده، وكان الأصمعي يسميه هو وزهيراً وأشباههما (عبيد الشعر) لذلك. ثم ضعف شأن الارتجال إلا في بعض المماتنات، وفي الأبيات القليلة من غيرها تخرج على الطبع وتنبعث بها المادّة؛ واستحال الارتجال إلى البديهة وهي الإطراق القليل التفكير غير الطويل، وما قصر عنها فهو الروية. وامتاز بالبديهة شعراء الدولة الأموية، وقليل من شعراء العباسيين، وأشهر هؤلاء في ذلك أبو نواس، فقد كان قوى البديهة والارتجال، لا ينقطع ولا يروِّي إلا فلتة، وقالوا: إنه بهما غلب على مسلم بن الوليد. غير أن ذلك لم يكن منه إلا في الأبيات المعدودة، أما الطوال كقصائد السماطين وغيرها فلم نعثر على رواية في ارتجالها بعد المخضرمين إلا ما رواه ابن خلدون عند ذكر استقبال عبد الرحمن الناصر من أمراء الدولة الأموية بالأندلس لرسل الملوك الوافدين عليه من رومة والقسطنطينية وغيرهما؛ قال بعد أن وصف من جلال مجلس الخلافة ما قال: وأمر يومئذ الأعلام أن يخطبوا في ذلك الحفل. . . وكان من خطباء هذا المجلس منذر ابن سعید (توفی سنة ٣٥٥) وهو فقیه شاعر كاتب خطیب جریء علی ذلك كله، وقد أورد الجلسة صاحب نفح الطيب وفصل أبهة ذلك المجلس وحالة الخطباء فراجعه هناك<sup>(٢)</sup>.

ولا يبعد أن يكون في كل عصر من يرتجل مثل ذلك حتى في المتأخرين إلا أنه لا يجيء بالجيد ولا يبارى أهل الروية. ومن عجائب ذلك في المتأخرين ما ذكره صاحب خلاصة الأثر في ترجمة أبي السماع البصير المصرى أنه كان أعجوبة الزمان وأحد الأفراد في البديهة وارتجال الشعر؛ قال: وكانت طريقته إذا أراد الارتجال أن يبدأ بإنشاد قصيدة من كلام أحد الشعراء المتقدمين بصوت شجى، وفي أثناء إنشاده يبتدر على وزن تلك القصيدة في أي باب كان من أبواب الشعر مدحاً كان أو غزلاً أو غيرهما. (ص١٣٩ جـ١) ولم نقف على نظير لهذه الرواية إلى

<sup>(</sup>١) قلت: ينافح (نافح) عنه: دافع، نافح فلاناً: كافحه، والحديث رواه البخاري في الأدب (٦١٥٠) .

<sup>(</sup>٢) نفح الطيب : ١٧١/١.

عصرنا، ولكن هناك عجيبة أخرى في ارتجال الرسائل ذكرها الثعالبي في التيمة (١).

أما البديهة فهى عند سببها فى كل عصر وزمن، وقد جمع على بن ظافر كتاباً حسناً فى ذلك سماه «بدائع البدائة» وهو مشهور.

ومن البديهة سريع يقارب الارتجال، وهو الذي تجوز المتأخرون في تسميته بالارتجال، وفي كتب الأدباء أشياء كثيرة منه كالذخيرة لابن بسام والقلائد وغيرهما.

#### \* \* \*

[كان عمود الارتجال القافية، وربما حدا بعضهم بالرجز حتى إذا شردت عليه القافية تركه وسجع بغيره] .

[... من أسباب ضعف الارتجال... غلبة اللحن ومعاشرة اللحانين، حتى صار الشاعر يحتاج إلى الإطراق ونحو ذلك].

\*\*\*\*

<sup>(</sup>١)اليتيمة : ١٤/ ٣١ .

# النبُوغ وألقَابه في الشُعراء

جرى المتأخرون على أن يصفوا الشاعر المحسن إحساناً عالياً بالنابغ والنابغة في المبالغة، ويطلقون هذا الوصف إطلاقاً عاماً غير ملتفتين إلى أصل الكلمة ووجه اشتقاقها، ولا إلى استعمال العرب إياها، وإن كان ذلك يطابق ما ذهبوا إليه بعض المطابقة، ولكنا رأينا الاستعمال العلمى الحديث (السيكوفسيولوجيا) والاستعمال اللغوى القديم، يضعفان هذه الكلمة في جنب القوة التي يحركونها لها كما سنبينه فيما يلى:

لم يكن النبوغ عند العرب لقباً عاماً كما توهموا، ولكنه كان خاصاً بالشعراء الذين يقولون الشعر ويجيدونه ولم يكونوا في إرث الشعر، ومن أجل ذلك لم يلقبوا بالنابغة إلا ثمانية من الشعراء ذكرهم بأسمائهم جميعاً الزبيدى في تاج العروس في شرح مادة ـ نبغ ـ وهم: زياد بن معاوية الذبياني، وقيس بن عبد الله الجعدى، وعبد الله بن المخارق الشيباني، ويزيد بن أبان الحارثي المعروف بنابغة بني الديان، والنابغة ابن لأى الغنوى، والحارث بن كعب اليربوعي، والحارث بن عدوان التغلبي، والنابغة العدواني ولم يسموه.

وعلى السبب في تلقيب هؤلاء بالنوابغ بني اللغويون تعريف النبوغ في الشعر كما مر، فيظهر من ذلك أنه تعريف خاص مقيد بسبب معروف فلا يطلق إلا مجازاً. أما الألقاب العامة عند العرب قد ذكرها الجاحظ في البيان، قال: والشعراء عندهم أربع طبقات: فأولهم الفحل الخنذيذ، والخنذيذ هو التام، ودون الفحل الخنذيذ، الشاعر المفلق، ودون ذلك الشاعر فقط، والرابع الشعرور (۱) فالحنذيذ هو الذي يجمع إلى جودة شعره رواية الجيد من شعر غيره؛ وسئل رؤبة عن الفحولة قال: هم الرواة، والمفلق الذي لا راوية له إلا أنه مجود كالأول في شعره [وقالوا في سبب هذه التسمية إنه يأتي في شعره بالفلق وهو العجب، وقيل الفلق الداهية] والشاعر فقط هو الذي يكون فوق الردىء بدرجة، أما الشعرور فهو

<sup>(</sup>١) البيان والتبيين: جـ١.

لا شيء. قال الجاحظ: وسمعت بعض العلماء يقول: طبقات للشعراء ثلاثة: شاعر، وشويعر؛ وشعرور. وأول من سمّى بالشويعر امرق القيس؛ سمى به محمد بن حمران بن أبي حمران، وقد سمّى بعده بذلك نفر، منهم المفوّف شاعر بنى حميس، وصفوان بن عبد ياليل من بنى سعد إلا أنهم إنما ينبذون بذلك فى الهجاء وعلى وجه النقيصة؛ وقبل هذه الألقاب كان عندهم لقب بسيط لا يدل على أكثر من هيئة النظم، وبهذه البساطة استدللنا على أنه أقدم من الألقاب المذكورة آنفاً؛ ذكر صاحب المخصص<sup>(1)</sup> قال أبو زيد: العرب تقول: خطيب مصقع وشاعر مرقع؛ فالمصقع: الذي يأخذ في كل صقع من الكلام أي ناحية منه. والمرقع: الذي يصل الكلام بعضه ببعض يرقع ما انخرق منه، وبهذا قيل للشعر نظام، لاتصاله واتساقه، فكأن هذا اللقب نشأ عندهم في أوائل العهد بإطالة الشعر ومجاوزة البيتين والثلاثة، لأن مدّ البيتين مثلاً إلى أن يبلغا أبياتاً هو حقيقة ذلك الوصل الذي وضعوا هذه الكلمة لتعريفه.

وبعد أن أخذ شعراء العرب في التروية والتنقيح وتحكيك الشعر نشأ عندهم لقب المطبوع واستعملوه فيمن يجرى على طبعه العربي ولا يتصنع ولا يتكلف ما يلزم التروية من التبييت ومعاودة النظر ونحو ذلك، فهذه جملة ألقاب الشعراء عندهم.

أما تعريف النبوغ في علم السيكوفيسيلوجيا، وهو الذي يبحث فيه عن ارتباط أحوال النفس بالوظائف العضوية، فإن أهل هذا العلم يقولون: إن النبوغ تميز المخلوق بتأدية أعمال مألوفة على وجه من الإتقان يصعب على كثير ممن يقومون بهذه الأعمال عادة، فهو إذن استعداد فطرى تنميه المثابرة على العمل حتى يبلغ حظه المقسوم له من الكمال، وعلى ذلك يكون عاماً في كل المخلوقات؛ لأن كل جنس منها يمتاز بعضه على بعضه في أداء الحركات والأعمال الطبيعية له.

ولكن عندهم نبوغاً عبقرياً خاصاً بالإنسان يصح أن يسمى بالجهبذة، وهو ابتداع المرء ما يكون غيره قد غفل عنه، أو اتباعه ما جرى عليه غيره ولكن على

<sup>(</sup>١) المخصص: ٢/١١٥.

وجه ذاتى يكون له فيه صفة من الابتداع، فهو إذن نمو عضوى كمالى يثبت للعامل شخصية العمل. وهذا المعنى في الشاعر هو الذي يريده العرب بلقب الفحل والخنذيذ ـ كما سبق ـ وبه ميزوا السرقة من الاختراع في المعانى، كما سيأتى في موضعه.

\*\*\*\*

# الاختراع والاتباع

لم يغفل علماء الأدب العربى عن معنى الجهبذة والنبوغ العبقرى، وهم يسمون ذلك بقسميه الاختراع والإبداع، والفرق بينهما عندهم أن الاختراع خلق المعانى التى لم يسبق إليها والإتيان بما لم يكن منه قط، والإبداع إتيان الشاعر بالمعنى المستظرف والذى لم تجر العادة بمثله، ثم لزمته هذه التسمية حتى قيل له بديع، فصار الاختراع للمعنى والإبداع للفظ، قالوا: فإذا تم للشاعر أن يأتى بمعنى مخترع في لفظ بديع فقد استولى على الأمر وحاز قصب السبق<sup>(۱)</sup> وإنما ذلك معنى شخصية الكلام التى تميزه وتجعله خلقاً وابتكاراً فيكون عملاً ذاتياً يدل على صفة شعرية متخصصة، وليس يصح لقب الشاعر لغير هذه الصفة وإلا فهو منتحل أو مغتصب. واشتقاق الاختراع من التلين، يقال: بيت خرع إذا كان ليناً، والخروع منه، فكان الشاعر سهل طريقة هذا المعنى أو لينه حتى أبرزه، وأما البديع فهو الجديد، وأصله في الحبال، وذلك أن يُفتل الحبل جديداً، ليس من قوى حبل نقضته ثم فتلته فتلاً آخر.

والاختراع فى شعر العرب مما يظلمون به عند المحدثين والمولدين؛ لأن أولئك أهل البادية وتربية العراء وشعراء الفطرة، وهؤلاء أهل الحضارة التى تفتق القرائح بما تنوعه من المآخذ المختلفة؛ ولذلك كانت المعانى قليلة فى شعر الجاهليين تكاد تحصر لو حاول ذلك محاول، وإنما نريد المعانى التى لا يشتركون فيها بطبيعة الاجتماع، والتى لو اختلطت جميع أشعارهم لتزايلت وانفصل بعضها عن بعض، فكأن كل معنى قلبٌ فيه سر حياة القصيدة أو القطعة، كقول امرئ القيس:

سموت إليها بعد ما نام أهلها سمو حباب الماء حالا على حال

فهذا المعنى الذى لا تصوره إلا الحواس الدقيقة، قد سلمته له الشعراء جميعاً فلم ينازعه فيه أحد، وقد مكن مزية الاختراع فيه أنه وصف طبيعى ثابت لا يطاوع في التوليد والتشقيق (٢) إلا بالعنت والاستكراه، ومن أجل ذلك لم يأخذه أحد إلا

<sup>(</sup>١) العمدة : ١/٧٧/١.

<sup>(</sup>٢) قلت: التشقيق: شقق الكلام: وسُّعه وبيُّنه وولد بعضه من بعض.

فضحه؛ وسنلم به في ترجمة امرئ القيس.

وقد جاء المخضرمون ولا مزية لهم على شعراء الجاهلية في الاختراع، ثم جاء بعدهم شعراء الصدر الأول من الإسلاميين فزادوا في ذلك بعض الزيادة بما مكنتهم منه الحالة الدينية، ثم كانت طبقة جرير والفرزدق والأخطل وأصحابهم فذهبوا في التوليد والإبداع والاختراع مذهبا واضحاً، وطرقوا لذلك طريقاً سابلة (١)، ثم أتى أبو المحدثين بشار بن برد وأصحابه فنظروا إلى مغارس الفطن ومعادة الحقيقة ولطائف التشبيهات فأحكموا سبرها وساروا إليها بالفكر الجيد والغريزة القوية، وقد التقى إليهم طرفا العربية في منطقة البداوة الزائلة ومفتتح الحضارة الثابتة، فأصبح شعرهم خلقاً جديداً، ووقف شعر من قبلهم عند الاستشهاد بالفاظه، حتى لتجر اللفظة الواحدة قصيدة بطولها. وكان من افتنان هؤلاء المحدثين أن نصبوا لانفسهم منزلة تضارع المنزلة التي وقف عندها الشعر القديم، فصار يستشهد بهم في المعاني كما يستشهد بالقدماء في الألفاظ، وعلماء الأدب مجمعون على أن أكثر الشعراء الولدين اختراعاً وتوليداً، أبو تمام وابن الرومي.

وهذا الأخير كان ضنيناً (٢) بالمعانى حريصاً عليها: يأخذ المعنى الواحد ويولده فلا يزال يقلبه ظهراً لبطن، ويصرفه فى كل وجه وفى كل ناحية، حتى يميته ويعلم أنه لا مطمع فيه لأحد يتخصص به ويزيد بذلك مادة النبوغ العبقرى فى شعره؛ وقد تجد من يجىء بعده ممن لا يعد فى طبقته قد أخذ هذا المعنى بعينه فولد فيه زيادة ووجّه جهة حسنة تدل البصير بالصناعة على أن ابن الرومى مع شرهه لم يتركها عن قدرة. وقد ذكر ابن رشيق فى موضع من كتابه (العمدة) عزمه على تأليف كتاب يحصى فيه معانى الجاهلية ويذكر ما انفرد به المحدثون وما شاركهم فيه المتقدمون، كصفات النجوم ومواقعها، والسحب وما فيها من البروق والرعود، والغيث وما ينبت عنه، وبكاء الحمام، وكثير مما لم يتسع له كتاب العمدة، وشرط على نفسه فى ذلك إحصاء المخترعات للمحدثين وإقامة البرهان منها على أن ابن الرومى أكثر الشعراء اختراعاً. وابن رشيق أهل لهذا التأليف، ولكنا لم نعرف عنه خبراً غير ما ذكره هو.

<sup>(</sup>١) قلت: طريقا سابلة : طريقا مسلوكا كما في القاموس .

<sup>(</sup>٢) قلت : ضنينا: شديد البخل.

والمعانى بما فيها من صفة الحياة وفسحة الروح خاضعة كالأحياء لناموس (١) الانتخاب الطبيعى الذى يقضى بتنازع البقاء، ولولا ذلك لأقفل باب الاختراع والتوليد، لأنه إذا اقتصر الناس على طبقة واحدة من الشعر ولم يكن فى طباعهم ما يساعد معنى من الكلام على إماتة معنى آخر أو إسقاطه والحلول محله لم يبق من الكلام ما يتفتح للتوليد، ولم يبق من القرائح ما يتمخض للولادة؛ ولو تتبعت معانى الشعر السائرة ورتبتها ترتيباً تاريخياً على العصور التى قيلت فيها، لأمكنك أن تضع من ذلك تاريخاً لهذه الوفيات المعنوية، ومن أمثلة ذلك ما قاله الجاحظ أن الناس كانوا يستحسنون قول الأعشى:

تشب لمقرورين (۲) يصطليانها وبات على النار الندى والمحلق فلما قال الحطيئة:

متى تأته تعشو إلى ضوء ناره تجد خير نار عندها خير موقِد

سقط بيت الأعشى (٣) مع أن بيت الحطيئة مولد من قول الأعشى، والتوليد أن يستخرج الشاعر معنى من معنى شاعر تقدمه أو يزيد فيه زيادة، وليس باختراع لما فيه من الاقتداء بغيره، ولا يقال له أيضاً سرقة إذا كان الشاعر ليس آخذاً على وجهه.

#### الاتباع وأنواعه :

فالتوليد اتباع، ولكن هذا الاتباع على نوعين: اتباع فى طريق المعنى، واتباع للمعنى نفسه؛ والأول يكون إلماماً وملاحظة واسترواحاً، والثانى لا يكون إلا غضباً وسرقة واستكراهاً، وذلك دليل البلادة وسقوط الهمة وضعف القدرة والعجز؛ وقد ذكروا للاتباع فى الشعر أنواعاً سموها بأسماء خاصة، وهى ألقاب محدثة وضعوا أكثرها فى القرن الرابع وذكرها الحاتمى فى حلبة المحاضرة، وتبسط فيها ابن رشيق (٤) وأورد مثالاً لكل من هذه الألقاب فارجع إليها إن شئت.

<sup>(</sup>١) قلت : الناموس: القانون أو الشريعة.

<sup>(</sup>٢) قلت : المقرور: يقال يوم مقرور: بارد، ورجل مقرور: أصابه البرد.

<sup>(</sup>٣) البيان والتبيين: جـ١.

<sup>(</sup>٤) العملة : ٢/ ١٦.

ولا غنى للشاعر \_ جاهلياً أو إسلامياً \_ عن اتباع غيره من الشعراء، وأول ذلك الرواية، وقد كانت شائعة إلى أن انتشر الخط وكثرة الدواوين فصار الشعراء يتلقّون عنها، وقد وقفنا على أسماء بعض الشعراء الذين رووا لغيرهم وتخصصوا بهذه الرواية لهم مبعثرة في بطون الأوراق فجمعناها، وهي على قلتها كافية في الدلالة، فمنهم امرؤ القيس، كان راوية أبي دؤاد الإيادي<sup>(1)</sup>، وكان زهير راوية أوس بن حجر، وهو زوج أمه وطفيل الغنوي<sup>(7)</sup> وكان الحطيئة راوية زهير وابنه <sup>(۳)</sup> ولم يقتصر على الرواية لهما بل كان يروى شعر الحجازيين أيضاً وكان منقطعاً لهم <sup>(3)</sup> وكان هدبة بن الخثرم راوية الحطيئة، وجميل راوية هدبة، وكثير راوية جميل أو بلغ من اعتباره إياه أنه كان إذا استنشد لنفسه بدأ فأنشد لجميل أو وكان أبو ذؤيب الهذلي راوية ساعدة بن جوبة الهذلي ( $^{(8)}$  ولا نظن استغراق هذا الباب عكناً إلا أن يكون قد كتب فيه أحد المتقدمين من أثمة الأدب

\* \* \* \* \*

<sup>(</sup>١) العمدة : ١/١٦.

<sup>(</sup>٢) العملة ١/ ١٣٢، ١٥٥.

<sup>(</sup>٣) الأغاني : ٧٨/٧.

<sup>(</sup>٤) الطبقات: ص٣٤.

<sup>(</sup>٥) الأغاني: ٨/٧.

<sup>(</sup>٦) العمدة : ١٣٢/١.

<sup>(</sup>٧) الطبقات: ص١٥٤.

### شياطين الشعراء

نذكر فى هذا الفصل ما يعتقد العرب من قول الجنّ على السنة الشعراء ولا نجاوز ذلك، لأن استيفاء هذا البحث خاص بالتكاذيب (الميثولوجيا) ولهم من هذا القبيل عقائد وعادات كثيرة سنشير إليها فى ذلك الموضع.

لم يكن الشعر في فحول أهله من العرب لفظ كسان يطير ويقع، ولكنه كان حسباً ونسباً، وكان الشعراء هم أهل التاريخ، فإذا لم يستطع الشاعر أن يرفع ويضع، وأن يبعث لسانه مع الموت إلى الموتى بحيث يكون كما وصفوا الجني بأن فمه يتأجج ناراً، فذلك الساقط المغمور؛ من أجل هذا كان يجنح الشعراء إلى اعتقاد أن شعرهم أحرف نارية تلقى بها الجن على السنتهم، وأنهم إنما يتناولون من الغيب، فهم فوق أن يُعَدُّوا من الناس ودون أن يحسبوا من الجن؛ فإذا جاء أحدهم بالقصيدة البارعة، ورمى بالكلمة النافذة، ضرب قلبه أنها من هناك، وأنه إنما يؤديها عن لسان قائلها، فيكون ذلك مدعاة إلى توكيد الثقة والاعتداد، والى الذهاب بالنفس ونفرة الأنف ونحو ذلك مما هو من كبر القرائح وترفع العقول. والعرب فيما حكاه أبو عبيدة يعرفون الجنيّ بأسماء، فإذا كفر وظلم وتعدّى وأفسد قيل شيطان. . . إلخ، وقد يسمون الغضب شيطاناً، ومن ذاك قول أبي الوجيه العكلي في أمر: كان ذلك حين ركبني شيطاني! قيل: وأي الشياطين تعني؟ قال: الغضب! كما يسمون به الكبر، ومنه قول عمر: الأنزعنُّ شيطانه من تَغرته؛ وكذلك يريدون بالشيطان في بعض معانيه الفطنة وشدّة العارضة (١) فيكون ما جاء في الشعر من ذكر شياطين الشعراء على وجه المثل؛ لأن كل الصفات التي سبقت إنما هي خصيصة بالشاعر قبل الشيطان؛ وعندنا أنهم أخذوا هذا الاعتقاد من الكهانة وهي أقدم فيهم من الشعر، وكان لكل كاهن نجى يسمونه الرئى والتابع، فذهب الشعراء هذا المذهب وسموا شياطينهم أو سماها لهم الرواة.. كما ستعرف. وقد درج شعراء الأمم على استعانة القوى الغيبية من قديم، لأن البيان وحي، ولأن الشعر يكاد يكون تفاعلاً روحياً من امتزاج روح الشاعر بروح

<sup>(</sup>١) الحيوان: جـ١.

أخرى، إذ هو كالحالة الطارئة على النفس: تشعر بها وقتاً دون وقت، وفى موضع دون موضع؛ فكان شعراء اليونان والرومان يستدعون فى أوائل منظوماتهم (Les Muses) وقد اصطلحوا عى تسميتها بآلهة الشعراء أو عرائسه أو ربات الأغانى، ولهم فى هذه العرائس أساطير منقولة (انظر شرح الجزء الثالث من الديوان) وقد انسحب على آثارهم المتأخرون من شعراء الأوربيين، فهم يسمون ربة الشعر، بالمنشدة السماوية، ونحو ذلك مما يتوكأ عليه القلب ويلوذ به الاعتقاد.

والعرب لم يكونوا يفتتحون في أشعارهم باستدعاء تلك القوة الغيبية أو الاستمداد منها، كما فعل اليونان والرومان، ولكن ذلك كان لا يجاوز الاعتقاد وحركة النفس كبراً وغروراً، وكان ذلك فيهم قبيل الإسلام؛ ونظن أن الذي اخترعه الأعشى؛ لأنه أول من احترف الشعر وجعله تجارة؛ إذ هو لم يكن مكفى المؤنة ولا سرى التكسب كالنابغة؛ وقد ذكر صاحب القاموس أن جهنام تابعة الأعشى ـ أى شيطانه ـ وهو نفس لقب عمرو بن قطن (١) من بنى سعد بن قيس ابن ثعلبة، وكان يهاجى الأعشى، فكأنه شيطانه لأنه لا يزال يهيجه ويبعثه على الشر، ولعل هذا هو الأصل. ثم اتخذ الأعشى، بعد ذلك مسحلاً؛ أما ما نسب من ذلك إلى أوائل الشعراء كامرئ القيس، وما زعموا من أن له قصائد ومطارحات مع عمرو الجنى وأن شيطانه لافظ بن لاحظ، فهو من تخرصات الرواة وما يجيئون به استيفاء لهذا البحث الخرافي وتكثّرا من النظائر والأشباه في الروايات، ولهم في ذلك أخبار ذكر بعضها صاحب جمهرة أشعار العرب وصاحب كتاب آكام المرجان وغيرهما.

ونحن ذاكرون ما وقفنا عليه من أسماء شياطين الشعراء، إذ هم جعلوا ذلك مادة في تاريخ آدابهم:

قالوا إن لافظ بن لاحظ هو صاحب امرئ القيس، وهبيد صاحب عبيد بن الأبرص وبشير بن أبى حازم، وهاذر بن ماهر صاحب زياد الذبيانى، وهو الذى استنبغه وهو أشعر الجن وأضنهم بشعره؛ فالعجب منه كيف سلسل لذبيان به؟ . . (٢)، ومسحل بن آثاثة صاحب الأعشى، وجهنان صاحب عمرو بن قطن،

<sup>(</sup>١) قلت: انظر القاموس المحيط ص (١٤٠٩) ط . مؤسسة الرسالة . (٢) الجمهرة: ص١٩.

وعمرو صاحب المخبل السعدى وصاحب حسان بن ثابت من بنى الشيصبان، ومدرك بن واغم صاحب الكميت؛ قالوا وكان الصلادم وواغم من أشعر الجن، وسنقناق صاحب بشار؛ وذكر جرير أنه يلقى عليه الشعر مكتهلٌ من الشياطين؛ والفرزدق يقول إن لسانه أشعر خلق الله شيطاناً، ولكنهما لم يسميا هاجسيهما.

وقالوا إن رجلاً أتى الفرزدق فقال: إنى قلت شعراً فانظره، قال أنشد، فقال: وفيهم عمر المحمود نائله كأنما رأسه طين الخواتيم

فضحك الفرزدق ثم قال: يا ابن أخى إن للشعر شيطانين يدعى أحدهما الهوبر والآخر الهوجل، فمن انفرد به الهوبر جاد شعره وصح كلامه، ومن انفرد به الهوبر في الهوجل فسد شعره، وإنهما قد اجتمعا لك في هذا البيت فكان معك الهوبر في أوله فأجدت، وخالطك الهوجل في آخره فأفسدت (١).

وكانوا يسمون الشعراء كلاب الحي، وأول من لقبهم بذلك عمرو بن كلثوم في مقوله:

وقد هرت كلاب الحي منا وشذبنا (٢) قتادة من يلينا

والرواية التى أتت كلاب الجن خطأ، لأن المراد بكلاب الجن شعراؤهم وهم الذين ينبحون دونهم ويحمون أعراضهم كما ذكر الجاحظ<sup>(٣)</sup> وقد تابعه الشعراء على هذه التسمية، لأن كل هجّاء منهم يفخر بأنه عقور...

ولم يلتفت المحدثون من الشعراء بعد بشار بن برد لأمر هؤلاء الشياطين إلا ما يجىء لهم من سبيل الفكاهة والبادرة، ولكنهم لم يدعوا الاستعانة بأسماء الله فى رأس القصيدة، فيكتبون اسم الفتاح أو العليم أو المعين، أو يبتدئون البسملة، وقد درجوا على ذلك إلى اليوم، وبخاصة في العراق.

\*\*\*\*

<sup>(</sup>١) الجمهرة: ص٣٤.

<sup>(</sup>٢) قلت: شذبنا شذب اللحاء شذبًا: قشَّره، وشذب العود: أزال ما عليه من الأغصان حتى يبدو لحاؤه.

<sup>(</sup>٣) الحيوان: جدا .

#### طبقات الشعراء

يقسمون الشعراء باعتبار عصورهم إلى أربع طبقات: جاهلى قديم. ومخضرم، وهو الذى أدرك الجاهلية والإسلام. وإسلامى. ومحدث. قال ابن رشيق: ثم صار المحدثون طبقات: أولى، وثانية مع التدريج؛ وهكذا فى الهبوط؛ ويسمى المحدثون بالمولدين أيضاً، وبعضهم يطلق هذا اللقب على الإسلاميين ويخصه بهم.

وأصل المخضرم عندهم من أدرك الجاهلية والإسلام، ثم أطلقوه على هذه الطبقة، فقالوا شاعر مخضرم، قال ابن برى: أكثر أهل اللغة على أنه مخضرم بكسر الراء ـ لأن الجاهلية لما دخلوا في الإسلام خضرموا آذان إبلهم: قطعوا أطرافها، (وكان أهل الجاهلية يخضرمون نَعمهم، فلما جاء الإسلام أمروا أن يخضرموا من غير الموضع الذي يخضرم فيه أهل الجاهلية) لتكون علامة لإسلامهم إن أغير عليها أو حوربوا؛ وأما من قال: مخضرم ـ بفتح الراء ـ فتأويله عنده أنه قطع عن الكفر إلى الإسلام (١).

وأشهر المخضرمين: لبيد، وحسان، والحطيئة، والنابغة الجعدى، والحنساء. ثم شعراء الجاهلية عند بعض العلماء ثلاث طبقات، يعدون في الأولى: أصحاب السبع الطوال على المشهور، والنابغة، وأعشى قيس، والمهلهل، وعدى بن زيد، وعبيد بن الأبرص، وأمية بن أبى الصلت؛ وفي الطبقة الثانية: الشنفرى، وأبو داؤد، وسلامة بن جندل، والمثقب العبدى، والبراق بن روحان، وتأبط شرا، والسموأل بن عادياء، وعلقمة الفحل، والحارث بن عباد، وخداش بن زهير، وعروة بن الورد، والأسود بن يعفر، وحاتم الطائى، وأوس بن حجر، ودريد بن الصمة، والحنساء؛ ولا يعدون من الطبقة الثالثة غير لقيط بن زرارة. وهذا التحديد يسقط كثيراً من شعراء الجاهلية وشواعرهم. وهم إنما قسموهم على رتبهم في الإجادة كما يقولون؛ ثم إن من يقف على مجازفتهم في التفضيل بالقطعة

<sup>(</sup>١) تاج العروس : ٧ / ٢٨.

والبيت، بل وبنصف بيت، لا يرى فى هذا التقسيم إلا أنه رأى مرسل كما اتفق، لا كما تجرى به الأدلة وتسيره البراهين؛ ولهم بعد كلام كثير فيمن هو أشعر العرب، تجده مبثوثاً فى سطور الكتب، وهو مما لا يؤخذ به لأن سبيله سبيل ذلك الرأى؛ وعندنا أن قولهم فلان أشعر العرب لبيت كذا أو لقصيدة كذا، محمول على المبالغة فى الاستحسان، كما يقولون أشعر الإنس والجن ونحو هذا؛ فكأنهم يمدحون الشاعر بكلام على مذهب الشعر.

وشعراء الجاهلية معروف أكثرهم، والمخضرمون معروفون جميعاً، ولكن الإسلاميين لا يعرف منهم إلا عدد قليل، وذلك راجع للفتن الإسلامية التي صرفت قرائحهم واستأصلت أكثر أهل الاستعداد منهم، كما سنبينه في موضعه.

\*\*\*\*

أما المحدثون فلم يسقط من مشاهيرهم أحد، وقد وضعت لهم كتب التراجم في عصورهم المختلفة إلى اليوم، وسنذكرها في «بأب التاريخ» إن شاء الله.

## الشكاعرات

كان ابن أبى دُواد يقول: ليس أحد من العرب إلا وهو يقدر على قول الشعر، طبع ركب فيهم، قلّ قوله أو كثر، فإن صدق هذا على رجالهم صدق على نسائهم، إذ الطبع واحد واللغة متفقة والغريزة لا تختلف، وإنما يتفاوت الجنسان في فنون القول لا في القول نفسه، ثم في براعة الصناعة من جهة قوة الشعر وسبكه ورصفه والتئامه، ومن ناحية المعنى وصحته والإبداع فيه؛ أما في استقامة الألفاظ وفصاحتها، وفي استقامة الأوزان الشعرية بعضها أو كلها فما أحسب ذلك يعيى أحداً منهم رجالاً ونساء متى أراد وحمل طبعه عليه، إن لم يكن في جميعهم ففي أكثرهم؛ ولهذا كان الذي قصر بالشعر العربي وجعل أكثره متخلفاً لا يثبت على أفواه الرواة \_ كثرته وتعاطى كل أصوله، حتى العامة والسفلة؛ وما من قائل إلا وهو معلً لقوله سامعاً، ولا من سامع إلا وهو يحفظ ويروى بعض ما سمع، فقد خرج الأمر إلى أن صار كالعادة والطبيعة؛ وإذا وجدت أمة كلها شعراء تساقط شعراؤها حتى لا يثبت منهم ولا يتفرد إلا من كان فرق الطبيعة وجاء من وزاء العادة فيما قالوا وفيما سمعوا، أو من احتاجوا أن يعتبروه كذلك لأمر من أمورهم كما يحتاج أهل الملكة إلى الملك إلى الملكة وما هو بنفسه يعتبروه كذلك لأمر من أمورهم كما يحتاج أهل الملكة إلى الملك، وما هو بنفسه عار مكاً ولكنه بما رضوا وخضعوا وبما سمعوا وأطاعوا.

فهذان سببان إن وقعا في حكم الشعراء من الرجال لم يتفق أحدهما ولا كلاهما للشاعرات من النساء؛ إذ كانت المرأة دون الرجل في هذه القوة، فلا هو ينقلب أنثى ولا هي تنقلب رجلاً، ثم كان لها من الشأن في التاريخ على مقدارها، فما قط عرفت شاعرة أخملت شعراء دهرها، ولا كاتبة غطت على كتاب زمنها، ولا عرف مثل هذا في الأدب ولا في الرواية ولا في شيء من هذه الصناعة بوسائلها وأسبابها، فكانت الطبيعة نفسها حجاباً مضروباً على النساء قبل الحجاب الذي ضربه الرجال عليهن.

بهذين السببين قُلَّ الشاعرات من النساء طبيعة، ثم زادهن قلة في العرب أن تاريخ النساء فيهم كان ينشئ جزءاً من تاريخ السيوف، فكانت المرأة العربية كأنها

طبيعة من طبائع النقمة؛ إذ لم تكن إلا عرضاً يُحمَى بالسيف أو عرضاً يُسلَبُ بالسيف، وجعلها ذلك منهم بمنزلة الذاكرة من وقائع التاريخ، فهى التى تذكرهم الثار وأيام الدم، وهى التى لا تنسى شيئاً مما هيأتها له الطبيعة الاجتماعية فى أرضها وقومها، فإن كانت لم تعش إلا فى ظلال السيوف، وإن كانت أماً لم تلد إلا قاتلاً أو مقتولا، فهى فى الأولى يتصل بها تاريخ القتلى من أهلها، وفى الثانية تتصل هى بتاريخ القتلى من ذويها؛ فمن ثم انصرفت عن الشعر إلا فى الخوص شئونها، وشغلت من الحيال بإحساسها الذى لا هم لها إلا أن تستمده من الحادثات لتوقع منه حادثات مثلها، سيئة بسيئة؛ فهى بعيدة عن القول بمقدار قربها من العمل.

ولذلك بنيت المرأة العربية على أخلاق شديدة، لمكان الطباع والعادات والحوادث التي أنشأتها] وانحدرت فيها وجرت عليها، فجاءت في مثل تركيب الصحراء: إن يكن فيها ساعات ندية من الليل وضوئه ونسجه وأحلامه، ففيها نهار يصب النار على الأحياء ملء أقطار السموات، كأنه لم يقسم لها إلا شدة الحب وشدة البغض، تجرى فيهما على أسباب وعلل مذ صارت جزءاً من طبيعتها الثانية فتستفرغ فيهما كل وسائلها وتبلغ بهما ما بلغت قواها. فتنتهى إلى خلقبن ثابتين: شدة الجزع، وشدة الصبر؛ وكل ذلك عما لا يترك للشعر في طبعها إلا مكاناً محدوداً في معان محدودة.

وسبب رابع فى قلة الشاعرات عند العرب، وهو أن كل قبيلة إنما تعتد الشاعر لسانها السياسى، وتعده للخصومة فى تاريخها والنضح عن أحسابها، وتنال به ما ينال الأسد من أنيابه، فهو منهم إن أرادوه كان المعنى المتوحش فى المعنى الإنسانى، وإن أرادوه لأفئدتهم كان المعنى الإنسانى فى المعانى الوحشية ولذلك يسمون الشعراء «أظفار العشيرة». والمرأة لا تصلح ظفراً ولا ناباً، ولا تحسن أن تمضغ لحوم الأعداء فى هجائها، ولا أن تأتى بالكلام الذى تترقرق فيه دماؤهم، ثم هى نفسها جزء تقع عليه الخصومة بينهم، وفيها أكثر المعانى التى يستبون بها، بل هى أم هذه المعانى. . . ثم كانت طبيعة جنسهم أن ينشئوها فى الحلية لا فى الخصام، وأن يجعلوها فاكهة العيش لا ثمره المر، وكل هذه حدود تتراجع فيها

حدًّا وراء حد، والشعراء منطلقون من جميعها .

والعرب لا يرون كل من تقول الشعر شاعرة؛ إذ كان ذلك طبيعياً فيهم وإنما الشان فيمن تتخطى حدود الحجاب الطبيعى وتكثر من القول وتتصرف فى فنونه ومعانيه بما يتعدد من حوادثها ومصائبها؛ فتلك هى الشاعرة عندهم لا غيرها، وبذلك جرت لهم العادة فى السماع والرواية؛ إذ المصائب تجعل المرأة فى جو الرجل أو قريبة منه، بما تضيف إليها من الشعور وبما تبعثها عليه من العمل، ثم هى فى تلك الحال إنما تدون لهم بعض التاريخ وتزيدهم لساناً فى رواية المفاخر، ومن هذه الجهة تشبه الشعراء، فيتناشدون شعرها ويستمعون إليها، وتنبغ بالمصائب ثم تكون ندرتها فيهم نبوغاً آخر، وقلما تقدمت المرأة عندهم فى باب من أبواب الكلام أو العمل إلا كانت غريبة نادرة، وهى سنة طبيعية فى التاريخ انتفعت بها النساء الشاعرات إلى يومنا هذا؛ فإن الشىء الغريب لو لم تكن له قيمة لكفى بغرابته قيمة فيه.

وكان نساء العرب يقلن الشعر في معان متقاربة يرجع أكثرها إلى إحساس المرأة وحسن تصريفه بين عقلها ولسانها؛ ولم يكن لهن من معانى الشعر غير الرثاء وبعض الغزل، وشعر ترقيص الأطفال، وشعر التحضيض يثرن به نخوة الرجال ويحضضنهم على طلب الثار والثبات والاستماتة في الحرب؛ وقد تجعل المرأة جسمها قصيدة مع شعرها في التحضيض، كالذي فعلته ابنتا الفند الزَّماني، فقد قالوا إنه لما اشتدت الوغي يوم التحالق وخاف بنو بكر من الفرار، عمدت إحداهما إلى أثوابها فالقتها عنها وأقبلت عارية مجردة وجعلت تحض الناس وترتجز، وفعلت أختها مثل ذلك، فتحمس القوم ووثبوا يقاتلون قتالاً منكراً؛ فهذه مادة من شعر النساء لا يستطيعها أبلغ الشعراء من الرجال.

والرجز الذى ارتجزت به إحدى هاتين هو الرجز المشهور: نحن بنات طارق نمشى على النمارق<sup>(۱)</sup>

وهذه الأبيات تروى أيضاً لهند بنت عتبة أم معاوية بن أبي سفيان، فقد كانت

<sup>(</sup>١) قلت: ذكره البيهقي في دلائل النبوة ٣/ ٢٢٣، وابن هشام ٣/ ٢٠.

ترتجز بها في وقعة أحد وخلفها النساء يضربن بالدفوف؛ وهند هذه هي التي شقت بطن حمزة لما قتل، وقد كان أسدا من أسود الله على قومها، فاستخرجت كبده فلاكتها في فمها فلم تطق إساغتها فلفظتها، وهذا من شر ما يعرف عن امرأة، وليس يشبهه إلا ما فعلته ريحانة أخت عمرو بن معديكرب الفارس المشهور؛ وأم دريد بن الصمة فارس هوازن وسيد بني جشم، فإنه لما قتل ابنها عبد الله بن الصمة لم تزل تعير أخاه دريداً وتحضه، حتى نفر في طلب الثأر من غطفان، فغزاهم وقتل منهم قوماً، ثم أسر قاتل أخيه وأتى به إلى فناء أمه فقتله تحت عينيها، فأحضرت السيف وجعلت تلحس الدم بلسانها إلى أن انقطع منه شيء وهي لا تشعر لغلبة الفرح عليها؛ ومع هذا الظمأ إلى الدم لا يروى لريحانة شعر في ابنها، ولا هي معدودة في الشواعر، وإنما رثته أختها كبشة بنت معديكرب، فأجزأت الخالة عن الأم؛ ومن أعجب ما يروى عن شاعرة، خبر عجوز تسمى خويلة، وكان يدخل عليها أربعون رجلاً كلهم لها محرم بنو إخوة وبنو أخوات، طرقتهم بنو واهن وبنو ناغب فقتلوا منهم ثلاثين، فوقفت خويلة على مصارعهم ثم عمدت إلى خناصرهم فقطعتها ونظمت منها قلادة وألقتها في عنقها وخرجت حتى لحقت بابن أختها تستنفره للثأر في شعر جاف [مقتضب] كخناصر قتلاها، رواه القالى في أماليه (١). ما يتم ملاؤه (١١ ١٢ سرد)

ومن أعجب شعر النساء القديم في الجاهلية الأبيات المشهورة المروية لليلى بنت لكيز الملقبة بالعفيفة، وهي التي تصف فيها ابتذال الأعداء لعفافها بهذا البيت النادر:

قيدوني غللوني ضربوا ملمس العفة مني بالعصا

وقولها «ملمس العفة» من الكلام الذى لا يفنى التعجب من بلاغته ومن حسن التعبير فيه؛ وكذلك أبيات جليلة أخت جساس، وكان أخوها قتل زوجها كليباً بن ربيعة؛ فلما اجتمع النساء يندبنه أخرجنها وحسبنها شامتة لأنها أخت القاتل، فبلغ ذلك إليها فقالت أبياتاً من أعجب الشعر:

الأمالي: ١٢٧/١.

جُلَّ عندى فعلُ جساس، فوا حسرتا عما انجلى أو ينجلى! فعلُ جساس على وجدى به قاطع ظهرى ومُدُن أجلى لو بعين فَقِئَت (١) عينٌ سوى أختها فانفقات لم أحفل يا قتيلاً قوَّض الدهرُ به سقف بيتى جميعاً من عَلِ هدم البيت الذى استحدثتُه وانثنى فى هدم بيتى الأول يشتفى المُدْرِكُ بالثار، وفى دَركى ثارى ثكل مُثكلى إننى قاتلةٌ مقتولةٌ ولعل الله أن يرتاح لى (٢)

قال صاحب المثل السائر: وهذه الأبيات لو نطق بها الفحول المعدودون لاستعظمت، فكيف بها من إمرأة!!

ولا يهولنك كثرة أسماء النساء اللاتي قلن شعراً، فعمود الشعر عندهن الرثاء، وليس لهن إلا المقاطيع والأبيات القليلة، ولم تَبِنْ منهن إلا الجنساء وليلي الأخيلية؛ وما شعرت الجنساء حتى كثرت مصائبها؛ وكانت قبل ذلك كغيرها من النساء: تقول البيتين والثلاثة، حتى قُتل أخوها صخر [...] به من كان مثله، فأجادت وأطالت؛ لأنها أصبحت مصروفة الهم إلى نوع من الحب في نوع من الشعر؛ وسمت همتها إلى أن صارت تعاظم العرب في مصيبتها بأبيها وأخويها صخر ومعاوية؛ فصارت تشهد المواسم وقد سوّمت (٣) هودَجها براية وتقول: أنا أعظم العرب مصيبة! وتبكى أهلها وتنشد مراثيهم فدارت أشعارها على الألسنة؛ وبلغها ما تفعل الخنساء في الموسم وتسويمها هودجها ومعاظمتها العرب بمصيبتها، قالت: أنا أعظم من الخنساء مصيبة! وأمرت بهودجها فسوم براية، وشهدت الموسم بعكاظ، وجعلت تسأل عن الخنساء فدلّت عليها، وجعلت كل منهما تعاظم الاخرى وتنشد مراثي أهلها. فلو كان يُعرَف عندهم أشعر من هاتين لسموهن.

<sup>(</sup>١) قلت : فقثت: فقأ العين أو البثرة ونحوها فَقَأ: شقها فخرج ما فيها.

<sup>(</sup>٢) كناية عن الموت.

<sup>(</sup>٣) قلت: سومته: علمته كما في القاموس .

وقد استفحلت الخنساء في رثاء أخيها صخر، وكان أخاها لأبيها ولكنه كان أحبِّ إليها من معاوية وهو لأبيها وأمها.

غير أن المصائب لا تجعل غير الشاعرة شاعرة، ولابد من تركيب ملائم في بعض الناس لتلقى مادة الشعر عن الروح والقلب والطبيعة، ولم يأت في شعر النساء خاصة أفحل ولا أجزل من شعر الخنساء، كأن فقد رجالها جعلها رجلاً.

وكثير من أشعار النساء يضعه الرواة ويهيئون له أخباراً يجرى فيها ذلك الشعر، ولكن ما تقوله المرأة في لوعتها لا يُحسن الرجل أن يقول مثله مهما تكلف لذلك ولبسه على تصنّع؛ وبهذا تستطيع أن تميز الصحيح والمنحول من شعر النساء.

وقد يُمسك لسان امرأة في مصيبتها زمناً إلى الحول إذا فجعت بحبيبها، فلا تقول شيئًا مع قدرتها على القول؛ لأنها لا تسلو ولا تفيق، ولا تريد أن تسلو ولا تفيق، كامرأة مالك بن عمرو الغسّاني، فلما روّجوها بعد زوجها الأول نطقت ترثيه ليلة عرسها؛ فكان شعرها طلاقها من بعلها الثاني!

ومن نادر الشعر في مراثي النساء أبيات تروى لامرأة من بني الحارث بن كعب كان لها طفلان من عبيد الله بن العباس بن عبد المطلب، وكان عبيد الله هذا عاملاً لعلى بن أبي طالب على اليمن، فوجَّه معاوية إلى اليمن بسر بن أرطأة فأرشد على الطفلين، فوارتهما أمهما تحت ذيلها، فأخذهما وذبحهما تحت عينيها؛ فكانت لا تُصدهم تقول في رثائهما وندبهما أبياتاً، منها:

كالدُّرْتين تشَظَّى عنهما الصدفُ سمعى وطرفى فطرفى اليوم مُختطف مُغُ العظام فمخى اليوم مُزْدَهَفُ

ياً من أحسَّ بُنيِّيِّ اللذين هما يا من أحس بنيَّى اللذين هما يا من أحس بُنيي اللذين هما

ولا أبلغ في البلاغة ولا أحسن حكاية لصوت البكاء والندب من قولها «بنَّيَّيُّ» فهاتان الياءان المشددتان تعصران الدموع عصراً وتصوران غصص العبرات مترددة في حلق الباكية أبدع تصوير.

ولم يكن نساء العرب يقلن في الغزل ووصف الهوى إلا قليلا، لمكان المرأة بينهم وشدة الغيرة فيهم، ثم لا يكون غزلهن إلا عفيفاً، كهذه الأبيات التي رواها ثعلب لامرأة من العرب تقول فيها تصف خلوة مع حبيبها:

وبتنا خلاف الحى لا نحن منهم ولا نحن بالأعداء مختلطان وبتنا يقينا ساقط الطل والندى من الليل بُرْداً يُمْنَة عَطِران نذود بذكر الله عنا من الصبى إذا كان قلبانا بناً يردان

وهذا المصراع الأخير من أبدع الكنايات ومن أبلغ البلاغة العربية.

فلما تحضر العرب ونشأت طبقة الشعراء العشاق، وبدأ عصر القيان الناديات المغنيات مثل جميلة وعزة الميلاء وسلامة الزرقاء ومن في طبقتهن فشا الغزل في شعر النساء، وكان يندر بعد ذلك أن تظهر الشاعرة المتفحلة التي تجرى على سنة العربيات، كليلي بنت طريف الشاعرة الفارسة التي كانت في أواسط القرن الثاني للهجرة، وكانت تسلك في رثاء أخيها الوليد بن طريف الشيباني الخارجي مسلك الخنساء في رثاء صخر، ولها الأبيات الطائرة التي منها هذا البيت البليغ المشهور في كتب النحاة:

أيا شجر الخابور ما لَكَ مورقا كأنك لم تجزع على ابن طريف ولا غرابة فى فروسية هذه الشاعرة وفصاحتها وجزالتها(١٠) فهى من نساء الخوارج، وهن فى النساء الإسلاميات كالعضل فى الجسم! هـ هذا مع العوارج ١١٤٤

وللقيان النادبات تأثير بعيد في تاريخ الأدب، لأنهن يتهالكن رقة وظرفاً وحباً، وشعر الشاعرات منهن كخفقان القلوب، كله مقاطيع لا قصائد، وكان منهن من تجلس للشعراء تناقضهم وللأدباء تحاورهم، كخلوب جارية يحيى بن خالد البرمكي، وفضل الشاعرة جارية المتوكل، ولم تكن تشعر الواحدة منهن حتى يتصل الهوى بينها وبين شاعر أو شعراء وكاتب أو كتاب، تأخذ منهم وتدع، وتعرف منهم وتنكر؛ وليس بعد الخنساء وليلى الأخيلية أشهر من فضل الشاعرة جارية المتوكل؛ وروى صاحب الأغاني في أخبار سعيد بن حميد الشاعر الكاتب

<sup>(</sup>١) قلت: الجزل: الكريم وخلاف الركيك من الألفاظ كما في القاموس.

المترسل، وكانت تهواه فضل، عن إبراهيم بن المهدى، قال: كانت فضل الشاعرة من أحسن خلق الله خطأ وأفصحهم كلاما وأبلغهم فى مخاطبة وأثبتهم فى محاورة؛ فقلت يوماً لسعيد بن حميد: أظنك يا أبا عثمان تكتب لفضل رقاعها وتفيدها وتُخرَّجها فقد أخذت نحوك فى الكلام وسلكت سبيلك، فقال لى وهو يضحك: ما أخبث ظنك . . ! والله يا أخى لو أخذ أوائل الكتاب وأماثلهم عنها لما استغنوا عن ذلك (١) .

ومن مضحكات فضل هذه أنها كانت تهاجى خنساء الشاعرة جارية هشام المكفوف، وذلك ما لم نعرف له نظيراً فى الأدب العربى، فقد عرفنا أن الهجاء قد يلج بين شاعرين، أو بين شاعر وشاعرة، ولكنا لم نعرفه بين شاعرة وأخرى مثلها، إلا ما قيل عن فضل وخنساء؛ وكان هجاؤهما نسائياً حييا وكانت كلتاهما تستعين فى ذلك بالرجال؛ فكان أبو شبل عاصم بن وهب يعاون فضلاً، وكان القصيرى والحفصى يعينان خنساء، وبهذا رجع الهجاء إلى حقيقته فصار بين رجال بعضهم وبعض.

وكان عند المتوكل شاعرتان غير فضل، هما: بنان ومحبوبة، غير أن السبق لفضل؛ فهي شاعرة زمنها.

وعلى كثرة أسماء النساء الشاعرات في التاريخ الأدبى وروايتهم؛ عن أبى نواس أنه قال: ما قلت الشعر حتى رويت لستين امرأة منهن الخنساء وليلى؛ وقول أبى تمام: لم أنظم شعراً حتى حفظت سبعة عشر ديواناً للنساء خاصة \_ لم ينته إلينا ولا ديوان واحد إلا المقطعات التي جمعت للخنساء، وهي ليست ديوانها؛ ولعل السبب في ذلك أن الناس لم يكونوا يحفلون بشعر النساء، إذ كان شعر الرجال قد ملأ الدنيا وذهب المذاهب كلها في فنون الكلام وبلاغته، وإنما كان يجمع بعض الرواة والعلماء أشياء من ذلك، كالكتاب الذي جمعه أبو عبدالرحمن العبي الشاعر البصرى المتوفى سنة ٢٢٨هـ من أشعار النساء اللاتي أحببن ثم أبغضن، وكلهن من العرب، وأشعار النساء للمرزباني، وهذا الكتاب لا يزال موجوداً؛ ثم ما ألف في طبقاتهن، كالإماء الشواعر للأصبهاني المتوفى سنة موجوداً؛ ثم ما ألف في طبقاتهن، كالإماء الشواعر للأصبهاني المتوفى سنة

<sup>(</sup>١) أعلام النساء (٤/ ١٧١ ـ ١٧١).

٠ ٣٥٠ والنساء الشاعرات لعدة أدباء.

والعجيب أن الذين الفوا في طبقات الشعراء لم يذكروا الشاعرات معهن، لا قي الحجاز ولا في الشام ولا في العراق ولا في مصر ولا في المغرب ولا في الأندلس؛ وضربوا الحجاب عليهن؛ إذ كان شعر النساء تظرفاً، وإذ لا يكاد يعرف في التاريخ كله من تستحق اسم الشاعرة غير بضع نساء معدودات أشهرهن من عددنا؛ وإذا عرفت امرأة واحدة في عصر؛ غطى عليها مائة رجل في حجاب من لحى الرجال فلا تكاد تظهر؛ فيا رحمتا لهؤلاء الضعيفات!

and the first figure and the first first the second of the first first the second of the second of the second

# تنوع الشعر العَربّى وفنونه

الشاعر إنسان منفرد في الناس، وهو في نفسه عالم مجتمع من حيث تشتبك في نفسه علائق الموجودات وترتبط أسباب الحوادث وتتألف من ذلك كله صور مرتبة تلقيها إليه حقائق هذا العالم التي يستمد منها الشعر؛ غير أن تلك الصور يدخل عليها ما يعتري الصور الحسية من الجمال والقبح على اختلاف أنواعها من الرقة والمناسبة والغلظة واختلال التركيب ونحوها؛ وذلك تابع لتأثير العصور على الشاعر ومقدار ما يكون قد تخلف في عصره من أسباب الرقى الإنساني، فإن جهد الشاعر أن يكتنه حكمة الخالق في خلقه \_ وليس العالم كله إلا تفسيراً مرتبأ على أجزاء هذه الحكمة البالغة ـ فالعصر الطويل بحوادثه التي تغير وجه الأرض إنما هو صفحة تطوى لتترك من المعانى ما تبنى عليه صفحة أخرى، وما هذا التشابه في حوادث العالم إلا نوع من الالتئام؛ كما يتشابه الثوب في جملة نسجه ولكن قطعة منه لا تغنى عن قطعة؛ بل لابد لظهور حقيقته من التئامها كلها على حسب ما يقدر له في كماله. وعلى ذلك يمكن تقسيم الشعر مطلقاً إلى ثلاثة أقسام باعتبار علاقة روح الإنسان بالقوى الغيبية؛ وعلاقتها بأحوال الناس؛ وعلاقتها بسائر الموجودات الأخرى؛ لأن الشعر ليس أكثر من أن يكون لغة الروح؛ فجميع أنواعه إلى هذه الأقسام الثلاثة وعلى مقدار ارتقاء كل أمة يكون مبلغ شعرها منها؛ فالعرب في جاهليتهم كانوا منصرفين عن الفكر في حقائق القوى الغيبية، مستسلمين للأوهام بحكم العادة ولذلك فقدت من شعرهم مادة الجمال الروحاني التي يتألق فيها نور السماء، فكان شعراً مادياً لا يصف المحسوس بأكثر من كونه محسوساً وإن تنوعت العبارات واختلفت الأساليب، وكذلك كانت علائقهم الاجتماعية بسيطة في أكثر أحوالها، لأنهم أهل بادية لا يختلطون بغيرهم ولا يعرفون من تاريخ العصور أكثر من عوائد أسلافهم الأقربين، فكأنهم في أوائل من عمروا الأرض، وكأنهم عند أنفسهم من آباء التاريخ؛ ولذلك جاءت فنون شعرهم غير مرتبة ولا مستقصاة، بل تنحصر في أنواع لا تكافئ ما يكون من العلائق في أمة راقية، وكانوا يعرفون ذلك النقص في مادة أشعارهم فوجهوا جهدهم وصرفوا

قواهم إلى الفصاحة وتشقيق الكلام وتصريف اللغة؛ فبلغوا في ذلك منزعاً بعيداً؛ لأنها من الصناعات التي تلاثم الظواهر النفسية، وكانت أحوالهم الاجتماعية كلها بعيدة عن أن يغاص عليها في قرارة النفس، فلما صادف ذلك الاتفاق منهم المشابهة التامة والمطابقة الصحيحة، نهضت به طباعهم الراقية إلى ما قصرت فيه عنهم سائر الأمم، لانصراف طباعها إلى غير ذلك وتوزع قوى الابتكار في أفرادها ونوابغها المعدودين.

اسم فاكان او اسم فلورك؟!

معد وبهذا يتضح لك خطأ ما حكاه ابن خلدان وأقره من اعتقاد أثمة الصناعة الادبية أن ما لم يجر على أساليب العرب كشعر المتنبى والمعرى ليس هو من الشعر في شيء؛ وهو يريد باساليب العرب ما صرفوا إليه جهدهم مما وافق ظواهر أحوالهم على نقصه؛ وقد سقط في ذلك جمهور الأدباء حتى كبارهم كالجاحظ وغيره؛ فكان من هذا علة أصل الجمود الذي جعل الشعر العربي يضطرب في دورة الأزمنة لأنه لا يدور معها إلا قليلاً عندما يدفعه أهل القرائح المستقلة، ومدار الاستقلال في القريحة على نوع من الإبداع خاص بها هو الذي يقال في نفس فلان وروح فلان، فإذا اقتدت القرائح بعضه ببعض فقد استعبدت وذلت؛ لأنها تتبع آثاراً في طريق مصنوعة؛ ولكن طريق الإلهام لا أثر فيها إلا حس الأرواح بعضها ببعض، وليس يمحق هذا الحس إلا خذلان من الله، فالقريحة المستقلة لا تتبع صفة قريحة أخرى؛ ولكنها تتبع الروح الملهم وتتبين آثاره في الصنعة وتبالغ في تمييزها حتى تتجه إلى مصدر الإلهام؛ وذلك سر النبوغ العبقري.

وقد يتفق للجاحظ أن يحوم بخاطره حول المعنى المقصود من الشعر ولكنه لا يسقط إلا على أطرافه وأعالي فروعه، وإنما يعمّى عليه أنه ينظر إلى أن الشعر عمل فرديٌّ مبدؤه الشخص وغايته الشخص؛ وكان ذلك صحيحاً في العرب لأنه ينطبق على حالتهم الاجتماعية؛ إذ كانوا أفراداً أو في حكم الأفراد؛ وكانت كل أعمالُهم تجرى هذا المجرى، فهم لا يغزون مثلاً مدافعة عن الحياة العامة للقبيلة؛ أي من أجل باعث سياسي؛ ولكنهم يغزون للحياة الفردية؛ أي مدافعة عن العيش أو التماساً له أو مغالبة عليه؛ وكذلك هم في كل شأنهم ما دام قوام الاجتماع عندهم بالعصبية، وقد ظهر أثر ذلك في شعرهم فهو شخصي في معانيه، ممتاز بهذه الشخصية، حتى لا تجد فيه الحوادث المركبة التى يرمى بها إلى غرض عام، كتاريخ تبيلة من القبائل؛ وكالشعر التمثيلى الذى يُتَحيَّل فيه على تصريف المعانى وسياسة الحوادث؛ وكان ذلك سهلاً عليهم لو أنه فى طبيعة معيشتهم ومن مقتضى نظامهم الاجتماعى، أما فيما عدا ذلك، أى فى المعانى الشخصية، فقد بلغوا فى إجادتها مبلغاً يناسب إحكام اللغة وإتقانها؛ وهو الذى خُدع به الرواة حتى ظنوه كمالاً إنسانياً كان مقسوماً للعرب فخصوا به وذهب فى مآثر زمنهم، لأن على أسلوبهم وشى الغريزة، وفيه حوك الطبيعة، وذلك معدوم فى طبع من بعدهم بالضرورة؛ ولما سُئل أبو عمرو بن العلاء عن المولدين قال: ما كان من حسن فقد سبقوا إليه وما كان من قبيح فمن عندهم، ليس النمط واحداً، ترى قطعة ديباج وقطعة نسيج وقطعة نطع...

قال الجاحظ: عامة العرب والأعراب والبدو والحضر من سائر العرب أشعر من عامة شعراء الأمصار والقرى من المولدة وليس ذلك بواجب لهم فى كل ما قالوه؛ وقد رأيت ناساً منهم يبهرجون أشعار المولدين ويستسقطون من رواها؛ ولم أر ذلك قط إلا فى راوية للشعر غير بصير بجوهر ما يروى، ولو كان له بصر لعرف موضع الجيد عن كان وفى أى زمان كان. . . إلى أن قال: والمعانى مطروحة فى الطريق يعرفها العجمى والعربى والبدوى والقروى؛ وإنما الشأن فى إقامة الوزن وتخير اللفظ وسهولة المخرج، وفى صحة الطبع وجودة السبك؛ فإنما الشعر صناعة وضرب من الصبغ وجنس من التصوير. . .

ونقول إن الفرق بين المولد والأعرابي أنّ المولد يقول بنشاطه وجمع باله الأبيات اللاحقة بأشعار أهل البدو؛ فإذا أمعن انحلت قوته واضطرب كلامه (١).

قلت: وإذا كان الشعر ضرباً من الصبغ وجنساً من التصوير فلا ينبغى أن يكون كله ماءً ورونقاً، وهو اللون البليغ الذى بريدونه؛ لأن تصوير الحياة العامة يحتاج إلى الألوان الكثيرة؛ وربما دخل فيها أقبح الألوان فكان أحسن شيء، لوقوعه مع المناسبة بين الألوان الأخرى.

<sup>(</sup>١) الحيوان: ٣/ ٤٠.

على أن المُحْدَثين قد خالفوا العرب في كثير من الشعر إلى ما هو أليق وأمسً بأزمانهم، ولكن ذلك إنما كان من تأثير العصور عليهم ضرورة ولم يتجاوزوا به التشبيه والأوصاف، أما فنون الشعر فبقيت على ما تركها العرب، إلا ما كان من التصرف القليل في بعضها ـ كما ستعرفه ـ وأول من عد هذه الفنون وميز الشعر بها تمييزاً أخذ عنه، أبو تمام؛ فإنه رتب كتاب الحماسة في عشرة أبواب: هي الحماسة، والمراثي، والأدب، والتشبيب، والهجاء، والإضافات، والصفات، والسير، والملح، ومعرفة النساء؛ ثم جاء عبد العزيز بن أبي الأصبغ فجعلها بعد التنبع والاستقصاء ثمانية عشر: وهي الغزل، والوصف، والفخر، والمدح، والهجاء، والعتاب، والاعتذار، والأدب، والخمريات، والأهديات، والمراثي، والبشارة، والتهاني، والوعيد، والتحذير، والمتحريض، والملح، وباب مفرد والمسؤال والجواب.

وقد ذكر الثعالبى فى ترجمة ابن حجاج الشاعر الهذلى الكبير وكان فى القرن الرابع، أن البديع الأسطرلابي رتب ديوانه على مائة وأربعين باباً وواحد؛ ثم قفى كل باب وجعله فى فن من فنون شعر الزجل؛ ولكن هذه الفنون غير متباينة فى تنوعها، بل ربما كان منها مائة نوع من الهجاء والسباب وحده، والباقى فى المديح وغيره.

فأنت ترى أن تلك الفنون جميعها متداخل بعضها في بعض من حيث الوصف الشعرى، وإنما هي أسماء نوعية تتباين مسمياتها بالحالة لا بالذات، فإن الشعر في الأعم الأغلب واحد في جميع تلك المتناقضات والمتشابهات من حيث روحه وأسلوبه والمبدأ الذي يأخذ منه والغرض الذي ينتهي إليه، ولكن أحواله متعددة بحسب اختلاف تلك الأنواع، فإن حالة الرثاء وصفة الفجيعة مثلاً غير حالة الشعر الخمرى وصفة الطرب والانشراح.

ولكن تنوع الشعر فى الحقيقة إنما يكون ذاتياً، أى فى الروح والأسلوب والمبدأ والمغرض؛ فروح الشعر هو نوع التأثير الذى يخلقه الشاعر فيه، والأسلوب هو الطريقة التى يخصص بها نوع هذا التأثير، والمبدأ هو المعنى النفسى الخاص الذى يكيف به الشعر المؤثر، والغرض هو المعنى العام النفسى الذى يقصده من التأثير.

وبذلك يكون الشعر تمثيلاً حقيقياً للحياة؛ لأن الحياة مجموع من العادات العملية والانفعالية والذهنية مرتبة ترتيباً منظماً يؤدى إلى سعادة أو شقاء، ويسوق إلى الأقدار أيها كان؛ والناس كذلك مختلفون في قيمة التأثر بأحوال هذه الحياة، ونوع هذا التأثر، وفي المبادئ الحاصة التي تبنى عليها تلك الأحوال، والأغراض العامة التي تساق إليها، فالشاعر ينبغى أن يكون قوة من قوى الطبيعة التي تساعد في تكوين هذا الاجتماع على حالة من أحواله المختلفة، والقوى الطبيعية كلها متغايرة متباينة، ولكن هذا التغاير فيها إنما هو شكل الانتظام الذي قامت به الحياة. والذي يحتاج إلى المطر لا يشترط في السحاب أن يجيء من هنا أو من هناك، ولا أن يكون قد تصاعد من بحر كذا أو غيره، ولا أن يساق بريح شديدة أو لينة؛ وكذلك الشاعر لا يقيد في شعره بنوع أو حالة؛ لأن الشعر قوة مؤلفة من عناصر دقيقة تنتظم بطبيعتها على النحو الذي يصورها في شكلها الملائم لتصريف مادة القوة فيها وعلى حسب ما يصرف الشاعر من هذه القوة.

فإذا اتفق الشعراء على شكل واحد وعلى انواع معروفة لا تكافئ أغراض الحياة، فقد سقطوا من منزلتهم الطبيعية المبنية على تنوع القوى، وعند ذلك تظهر في مجموعة شعرهم الزيادة عن الحاجة الخاصة بأكثر مما يظهر فيه النقص عن الحاجة العامة اللازمة للاجتماع، وتكون النتيجة من ذلك أن يضج أكثرهم من وقت الحرفة لأن المتفردين منهم بظهور القوة هم الذين يكونون شعراء الناس فيجتازون، والباقين يكونون شعراء أنفسهم فيغيبون في شعراء الناس.

وليس يؤخذ مما ذكرناه أن شعراء العرب لم يكونوا على بينة من حقيقة الشعر، بل هم قد تبينوها ولكن لم تمكنهم حالة عصرهم التفنن في أقسام الشعر وتنويعه على معانى الحياة الراقية؛ إذ كانت هذه الحياة غير متيسرة لهم، وكان ذلك حقاً على من جاءوا بعدهم، ولكنهم إنما درسوا الشعر في الغالب لينوعوا به الحياة، وكان الصحيح لو أثبتوا سنة العرب أنفسهم ودرسوا الحياة لينوعوا بها الشعر.

وسناخذ في تاريخ أهم الأبواب التي فيها يدخل النظم العربي وهي: الهجاء، والمديح، والحماسة، والرثاء، والتشبيب، والوصف، والسياسة، والحكمة،

والهزل، وشعر الحكاية، وشعر الترقيص. ونتبعها بفصل فى الشعر العلمى، وهو الذى تنظم فيه المتون والضوابط والكتب، مقتصرين على تأريخ كل باب دون البحث فى وجه المعنى وطريق صنعته، فذلك من موضوع البلاغة ونقد الشعر.

\*\*\*\*

that a track the state of the s

and the second of the second of the second of the second

## الهجاء

نحن في تأريخ هذه الأبواب لا نبسط فلسفة الأخلاق، ولا نكتنه أسرار تركيبها نريد أن نلون أجزاء الصورة الإنسانية بالأصباغ حتى نعين منها ما يكون صباغة بالشعر وما لا يكون؛ لأننا لو ذهبنا نُعد لذلك لأدخلنا في هذا الكناب كتاباً آخر، وأحدهما لا محالة مخرج الثاني عن غرضه الذي وضع له؛ فالكلام في الهجاء يحتمل كثيراً من فلسفة النفس، كتعريف العيوب والرذائل وما يتأثر بها من الأخلاق والأحوال التي يكون فيها هذا التأثير على اختلافه ليناً وشدة، إلى ما يتصل بهذه المعاني أو يقاربها. فنحن نتجاوز ذلك كله إلى التأريخ. وإنما نلم فيه بما لا يحسن بنا أن نتخطاه وإن ترامت أطراف الكلام، وكان الإسراع وسيلة السائر فيه إلى الأمام.

العرب أمة أخلاق، لم تصفها الحضارة، ولم يذهب بخشونتها النعيم والترف، فهى جارية طبيعة فى مجرى العادات الوراثية الذى تخطه العصور ويتحينً (١) جوانبه تيار الاجتماع؛ وبديهى أن ذلك المجرى لا يكون مطرداً على اتساق، بل هو يستقيم وينحرف، وتلتئم جوانبه وتتمزق على مقتضى سنة التكون الطبيعى الذى يرجع فى كل ظواهره إلى الاتفاق وقذفات الأقدار. لذلك يرى العربى نفسه خُلقاً محضاً، ولكن فطرة الحياة غطت على بعض جوانب منه وكشفت عن بعضها. فهذا يظهر منه جانب الكرم وإن كان شجاعاً، ويظهر من الآخر جانب الشجاعة وإن كان كريماً، وهلم جرّا، حتى إنهم لا يُميزون بوصف من الأوصاف إلا من تناهى فيه، وتجد ذلك فى أمثالهم، فيقولون: أكرم من فلان، وأشجع من فلان، وأحلم من فلان؛ ولكنهم لا يميزون من يستجمع فلان، وأشجع من فلان، وأحلم من فلان؛ ولكنهم لا يميزون من يستجمع الفضائل الكثيرة ويكون كلها غالباً ظاهراً، فلا يضربون به أمثالهم، لأنه عندهم دون من يستغرق الخُلق الواحد ويستوفى مناقبه على ما يعرفونها؛ فلما قضى عليهم نظام الحياة بالمغالبة، كان جانب التنافس بالانحلاق أغلب فيهم على جانب المنازعة بالأعمال، لأن العمل مظهر الخلق، وقلما يأتون شيئاً من أعمالهم إلا

<sup>(</sup>١) قلت : يتحيُّك، (تَحيُّك) الشيء: وتنقصه وأخذ من نواحيه كما في القاموس .

ابتغاء أن يُظهروا تلك الأخلاق أو يكتسبوا ما يساعدهم على المبالغة في إظهارها، وذلك بيّن في حروبهم ومنافراتهم وكثير من عوائدهم؛ فكان من الطبيعي أن يدعو إلى ظهور الهجاء.

ولهذا لم يكن الهجاء عند العرب في اعتبار السباب والإفحاش؛ ولكنه سلب الخُلق أو سلب النفس، أو فصل المرء من مجموع الخلق الحي الذي يؤلف قومية الجماعة وتركه عضوا ميتاً يتواصفون ازدراءه ويحركه جسم الأمة حركة جامدة كلما نهض أو تقدم.

لا جرم كان للهجاء عندهم ذلك الشأن؛ وعدوا بكاء الأشراف منه أول مكارمهم كما ستعرف؛ وكان السباب والإفحاش فيه نما يحيله عن أن يكون هجوا ولا يضر المهجو شيئاً؛ فالهجاء عندهم قسمان: قسم يسمونه هجو الأشراف، وهو ما لم يبلغ أن يكون سباباً مقذعاً، بل هو التضريب بين الأحساب، وتعليق الكلام على الأخلاق يمتص منها مادة الحياة؛ وقسم هو السباب، ولا يعبأون به لأنه هجو المهجوين بطبيعتهم وهم السفلة؛ فليس يجنح إليه الشاعر إلا إذا عجز عن إصابة المغمز (۱) الذي يكمن فيه الألم من الموضع الصحيح. ولما قدم النابغة بعد وقعة حسى سأل بني ذبيان: ما قلتم لعامر بن الطفيل وما قال لكم؟ فأنشدوه؛ فقال: أفحشتم على الرجل وهو شريف لا يقال له مثل ذلك؛ ولكني سأقوله؛ ثم قال:

فإن يكُ عامرٌ قد قال جهلاً فإن مطية الجهل السبابُ(٢)

الأبيات فلما بلغ عامراً ما قال النابغة شق عليه وقال: ما هجاني أحد حتى هجاني النابغة؛ جعلني القومُ رئيساً وجعلني النابغة سفيها جاهلاً وتهكم بي!

ولذلك السبب كان أليق ما يسمى به الهجاء (شعر التاريخ) لأن الهجاءة مؤرخ يذكر مثالب الناس ومناقبهم، ويقص من التاريخ ما يستعين به على إحكام معنى الهجاء؛ حتى إنك لتقرأ كثيراً من الشعر الذى أثر عنهم فى ذلك وفيه ذكر العادات وأخبار من التاريخ فلا تجد فيه شعراً، حتى إذا عرفت شرحه وتأويله وجدت فيه شعراً لا يكون ذلك المنظوم إلا إشارة إليه، وذلك كقول جرير يعير الفرزدق

<sup>(</sup>١) قلت: المغمز: العيب والمطعن. (٢) العمدة : ١٣٩/٢

#### ويعلمه فخر قيس عليه:

تُحَضِّض يا ابن القين قيساً ليجعلوا كانك لم تشهد لقيطاً وحاجباً ولم تشهد الجونين والشعب والصفا

لقومك يوماً مثل يوم الأراقم وعمرو بن عمرو إذ دعوا يال دارم وشدات قيس يوم دير الجماجم

وقد أوردها المبرد في كتابه الكامل<sup>(۱)</sup> وشرحها، وعلى هذا التأويل قال يونس بن حبيب: لولا شعر الفرزدق لذهب نصف أخبار الناس. ومن الهجاء بالعادة قول ابن لسان الحمرة لرجل من بني أسد مر به: قد علمت العرب يا معشر بني أسد أنكم أشدها بياض جعور! فعطف عليه الأسدى فضربه بالسيف حتى برد، وتأويل ذلك أنه عيره بأنهم لا يعرفون البقل ولا يعرفون إلا اللبن؛ لأنهم يقولون إن الجعور قد تبيض إذا كان قوت صاحبها اللبن. وقال الشاعر يهجو ناساً منهم بذلك (۱):

عراجلة بيض الجُعور كأنهم بنعرج الغيطان شهب العناكب (٣)

وهذا وإن كان تطرفاً في الهجاء إلا أنه شائع فيهم، لأنهم يهجون بكل شيء حتى بأكل الكراث، كما عبر به جرير عبد قيس بالبحرين (٤)؛ وبأكل السخينة، وعيرت بها قريش. وبأكل لحوم الكلاب، وعيرت به بنو أسد؛ وبأكل لحوم الناس أيضاً... وهجيت به هذيل وأسد وبلغنبر وباهلة (٥)؛ وبكثرة الأكل، وهجيت به تحيم.

والأشعار في ذلك مأثورة تفيض بها الكتب.

## الهجاء في القبائل:

وكان هجاء الشريف، عندهم مما ينذرع إلى هجاء قبيلته وتشعيثها، لأنه لا يشرف إلا إذا فخرت القبيلة به وجعلته معقد السنتها فيما بينها وعنوان شرفها بين

<sup>(</sup>١) الكامل: ١/١٣٤. (٢) الحيوان: ٢/ ٧٥.

<sup>(</sup>٣) العناكب: مفردها العنكب، وهو ذكر العنكبوت.

 <sup>(</sup>٤) الكامل : ٢/ ٨١.
 (٥) الحيوان: ١٣٩١.

القبائل، وكان له عز الأمر والنهي، وعقد المنن في أعناق الرجال وسرور الرياسة، وثمرة السيادة. قال الجاحظ في سبب ذلك: وإذا بلغ السيد في السؤدد الكمال حسده من الأشراف من يظن أنه الأحق به، وفخرت به عشيرته، فلا يزال سفيه من شعراء تلك القبائل قد غاظه ارتفاعه على مرتبة سيد عشيرته فهجاه. ومن طلب عيباً وجده، فإن لم يجد عيباً وجد بعض ما إذا ذكر وجد من يغلط فيه ويحمله عنه. ولذلك هُجي حصن بن حذيفة، وهُجِي زرارة بن عُدُس، وهجي عبد الله بن جدعان، وهجى حاجب بن زرارة. وإنما ذكرت لك هؤلاء لأنهم من سؤددهم، وطاعة القبيلة لهم، لم يذهبوا فيمن تحت أيديهم من قومهم ومن حلفائهم وجيرانهم مذهب كليب بن ربيعة، ولا مذهب حذيفة بن بدر، ومذهب عيينة بن حصن، ولا مذهب لقيط بن زرارة - أي في إعنات الناس بطغيانهم وبغيهم كما كان يفعل كليب إذ كان يحمى موقع السحاب فلا يُرْعى ونحو ذلك(١) \_ فإن هؤلاء وإن كانوا سادة فقد كانوا يظلمون. . . وكان أولئك السادة لم يكن شانهم أن يردوا الناس إلى أهوائهم، وإلى الانسياق لهم بعنف السوق وبالحرب في القود؛ وهم مع ذلك قد هجوا بأقبح الهجاء. ومتى أحب السيد الجامع والرئيس الكامل قومه أشد الحب، وحاطهم على حسب حبه لهم، كان بغض أعدائهم له على حسب حب قومه (٢). هذا إذا لم يتوثب إليه، ولم يعترض عليه من بنى عمه وإخوته من قد أطمعته الحال في اللحاق به، كخبر أوس بن حارثة بن لأم الطائي حين البسه النعمان الحلة التي جعلها لأكرم العرب، فحسده قوم من أهله، فقالوا للحطيئة: اهجُه ولك ثلاثمائة ناقة! فقال الحطيئة: كيف أهجو رجلاً لا أرى في بيتي أثاثاً ولا مالاً إلا من عنده؟ ثم أخذها بشر بن أبي خازم أحد بني أسد وهجاه.. والخبر بجملته ساقه المبرد في الكامل (٣). ولذلك لم يكن يسلم من ضروب الهجاء إلا القبائل المغمورة والمنسية، حيث لا يكون فيها خير كثير ولا شر كثير، وحيث يكون محلهم من القلوب محل من لا يغيظ الشعراء ولا يحسدهم الأكفاء، فيسلمون من أن يضرب بهم المثل في قلة ونذالة، بخلاف القبائل التي

<sup>(</sup>١) الحيوان: ١/١٥٦ وابن الأثير : ٢٣٧/١٠.

<sup>(</sup>۲) الحيوان ۲/ ۳۱.

<sup>(</sup>٣) الكامل ١٣٧/١.

يعرفونها بالمناقب والمثالب. وقد تكون القبائل متقادمة الميلاد، ويكون فى شطرها خير كثير وفى الشطر الآخر شر وضعة، مثل قبائل غطفان وقيس عيلان؛ ومثل فزارة ومرة وثعلبة؛ ومثل عبس وعبد الله بن غطفان؛ ثم غنى وباهلة واليعسوب والطفاوة؛ فالشرف والخطر فى عبس وذبيان؛ وربما ذكروا القبائل الوضيعة ببعض الذكر؛ مثل اليعسوب والطفاوة وهاربة البقعاء وأشجع الحنثى؛ ولكن البلاء كله لم يقع إلا بغنى وباهلة، وهم أرفع من هؤلاء وأكثر مناقب، ولكنهم لقوا من صوائب سهام الشعراء ومر الهجاء كأنهم آلة لمدارج الأقدام ينكب فيها كل ساع ويعثر بها كل ماش، حتى صار من لا خير فيه ولا شر عنده أحسن حالاً ممن فيه الخير الكثير وبعض الشر، قال الجاحظ: ومن هذا الضرب تميم بن مر وثور وعكل وتميم ومزينة، ففي عكل ومزينة من الشرف ما ليس فى ثور؛ وقد سلم ثور إلا من الشيء اليسير مما لا يرويه إلا العلماء؛ ثم حلت البلية وركد الشر والتحف من الشيء اليسير مما لا يرويه إلا العلماء؛ ثم حلت البلية وركد الشر والتحف الهجاء على عكل وتميم وقد شعنوا بين مزينة شيئًا؛ ولكنهم حببهم إلى المسلمين قاطبة ما تهيأ لهم من الإسلام حين قل حظ تميم فيه. . . .

ولولا الربيع بن خيثم وسفيان الثورى لما علم العامة أن فى العرب قبيلة يقال لها ثور؛ ولَشَريف واحد عمن قبَلَت تميم أكثر من ثور وما ولد؛ وكذلك بَلْعَنْبر قد ابتليت وظلمت وبُخسَت مع ما فيها من الفرسان والشعراء.. ومن نوادر الرجال إسلاميين وجاهليين؛ وقد سلمت كعب بن عمرو؛ فإنه لم ينلها من الهجاء إلا الخمس والنتف...

ولأمر ما بكت العرب بالدموع الغزار من وقع الهجاء، وهذا من أول كرمها، كما بكى مخارق بن شهاب، وكما بكى علقمة بن علاثة، وكما بكى عبد الله بن جدعان (۱)؛ أما مخارق بن شهاب فذكر فى البيان أنه وفد رجل من بنى مازن على النعمان بن المنذر، فقال له النعمان: كيف مخارق بن شهاب فيكم؟ قال: سيد كريم، وحسبك من رجل يمدح نفسه ويهجو ابن عمه. ذهب إلى قوله:

<sup>(</sup>١) الحيوان: ١٧٦/١.

ترى ضيفها فيها يبيت بغبطة وجار ابن قيس جائع يَتَحَوَّبُ (١) ولعله بكى لذلك؛ وأما علقَمَة بن علاثة فقد ذكر ابن بسام فى الذخيرة أنه لما سمع قول الأعشى:

تبيتون في المشتى ملاءً بطونكم وجاراتكم غَرْثي يُبتنَ حمائصا

بكى وقال: أنحن نفعل ذلك بجاراتنا؟ وأما عبد الله بن جدعان، فقد قال الجاحظ فى الحيوان: إنه بكى من بيت لخداش بن زهير ولم يذكره، ولم نقف عليه؛ وكان خداش قد هجاه من غير أن يكون قد رآه؛ وكذلك فعل دريد بن الصمة؛ لأنه رأى فيه شرفاً ونبلاً فأراد أن يضع شعره موضعه (٢).

ومن أسباب الهجاء في القبائل أيضاً أن يكون القبيل متقادم الميلاد قليل الذلة قليل السيادة؛ فيتهيأ أن يصير في ولد إخوتهم الشرف الكامل والعدد التام؛ فإنه يستبين حينئذ لكل من رآهم أو سمع بهم أضعاف الذي هم عليه من القلة والضعف، وتكون البلبلة في شرف إخوتهم؛ وكذلك عندهم كل أخوين إذا برع أحدهما وسبق وعلا الرجال في الجود والإفضال أو في الفروسة والبيان؛ فإنهم يقصدون بمآثر الآخر في الطبقة السفلي لتبين البراعة في أخيه، وقد يكون مع ذلك وسطاً من الرجال، فصارت قرابته التي كانت مفخرة هي التي بلغت به أسفل السافلين (٣).

ولما صار للهجاء في القبائل هذا الشأن واعتقدوه سياسة، صار البيت الواحد يربطه الشاعر في قوم لهم النباهة والعدد والفعال، فيدور بهم في الناس دوران الرحى؛ كما أهلك الحبطات وهم بنو الحارث بن عمرو بن تميم قول الشاعر فيهم:

رأيت الحُمر من شر المطايا كما الحبطاتُ شرّ بنى تميم فلزمهم هذا القول؛ وكما أهلك ظليمَ البراجم قول الآخر:
إن أبانـــا فقحة لدارم كما الظليمُ فقحةُ البراجم

<sup>(</sup>١) قلت: يَتَعُوب: تحوَّب: ترك الحُوب (الإثم)، وتحوب من الشيء توجع وتحسر.

<sup>(</sup>٢) سرح العيون: ص٢٥٤.

<sup>(</sup>٣) الحيوان: ١٧٩/١.

وكما أهلك بني عجلان قول النجاشي:

وما سُمّى العجلانَ إلا لقولهم خذ العقبَ واحلب أيها العبد واعجلِ وكما أهلك نميراً قول جرير يهجو الراعى:

فَغُضَّ الطرف إنك من نمير فلا كعباً بلغت ولا كلابا

وهذه القصيدة تسميها العرب: الفاضحة، وقيل سماها جرير: الدماغة، وقد تركت بنى نمير ينتسبون بالبصرة إلى عامر بن صعصعة ويتجاوزون أباهم نميراً إلى أبيه عامر؛ هرباً من ذكر نمير؛ وفراراً مما وسم به من الفضيحة والوصمة (۱)، وكان بنو نمير من جمرات العرب الذين تجمعوا فى أنفسهم ولم يُداخلوا معهم غيرهم فى أنسابهم بالمحالفة ونحوها؛ والجمرات هم بنو نمير؛ وبنو الحارث بن كعب؛ وبنو ضبة؛ وبنو عبس بن بغيض؛ قال المبرد فى «الكامل»: وأبو عبيدة لم يعدد فيهم عبساً فى «كتاب الديباج» ولكنه قال: فطفئت جمرتان وهما: بنو ضبة، لأنها صارت إلى الرباب فحالفت؛ وبنو الحارث، لأنها صارت إلى الرباب فحالفت؛ وبنو الحارث، لأنها صارت إلى مذحج؛ وبقيت بنو نمير إلى الساعة لأنها لم تحالف" وقد أجاب شاعرهم جريراً فلم يغن عن قومه شيئاً.

وعلى الضدّ من ذلك خبر بنى أنف الناقة؛ فإن الواحد منهم كان إذا قيل له: ممن الرجل؟ قال: من بنى قريع، فيتجاوز جعفراً أنف الناقة ابن قريع بن عوف بن مالك؛ فما هو إلا أن قال الحطيئة:

قوم هم الأنف والأذناب غيرهم أ ومن يسوّى بأنف الناقة الذَّنبا؟

حتى صاروا يتطاولون بهذا النسب ويمدّون به أصواتهم فى جهارة (٣). وقد بلغ من خوفهم من الهجاء ومن شدة السب عليهم وتخوفهم أن يبقى ذكر ذلك فى الأعقاب ويسب به الأحياء والأموات، أنهم إذا أسروا الشاعر أخذوا عليه المواثيق؛ وربما شدوا لسانه بنسعة كما صنعوا بعبد يغوث بن وقاص حين أسرته بنو تميم يوم الكلاب، وأبياته فى ذلك مشهورة (١) وأسر رؤبة فى بعض حروب تميم فمنع

<sup>(</sup>۱) العمدة: ١/ ٢٦. (٢) الكامل: ١/ ٣٧٧.

<sup>(</sup>٣) العمدة: ١/ ٢٩. (٤) البيان: جـ٢.

الكلام؛ فجعل يصرخ: يا صباحاه! ويا بني تميم؛ أطلقوا من لساني (١).

ثم صاروا يستنجدون بالشعراء ليحضوا لهم الأشراف في ردّ الغارة وغيرها فيخشى الشريف إن هو لم يغثه أن يفضحه بهجائه (٢).

وكما سلم بعض القبائل من الهجاء بالخمول والقلة، كغسان وغيلان من قبائل عمرو بن تميم سلمت بعض القبائل بالنباهة العالية من مضرة الهجاء فكأنها لم تهج، مثل نباهة بنى بدر وبنى فزارة، ومثل نباهة بنى عُدس بن زيد وبنى عبد الله بن دارم، ومثل نباهة الذبان بن عبد المدان، وبنى الحارث بن كعب، فليس يسلم من مضرة الهجاء إلا خامل جداً أو نبيه جداً (٣).

وذكروا عن حجناء بن جرير أنه قال لأبيه: يا أبت إنك لم تهج أحداً إلا وضعته إلا اليتيم. فقال جرير: إنى لم أجد حسباً فأضعه ولا بناء فأهدمه (٤).

وقد سمر يزيد الرقاشي ذات ليلة عند السفاح فحدثه بحديث ساقه فيه أشعاراً هجيت بها ثلاث وأربعون قبيلة، وقد حكاه المسعودي في (مروج الذهب)(٥) فالتمسه هناك.

وكان الشعراء يعرفون تاريخ الهجاء في القبائل حتى ليستطيعون أن يميزوا القبائل التي انتضلت بينها تلك السلام من القبائل التي تحاجزت فلم يكن بينهما هجاء، وقد أنشد الكميت بن زيد نصيباً الشاعر فاستمع له، فكان فيما أنشده قوله يصف غليان القدر:

كأن الغُطامط من غليها أراجيز أسلم تهجو غفارا

(يشبّه غليان القدر وارتفاع اللحم فيها بالموج الذي يرتفع). فقال له نصيب: ما هجت أسلم عفاراً قط، فاستحيا الكميت فسكت(٦).

<sup>(</sup>١) نفس المرجع السابق. (٢) الحيوان: ١/ ١٧٠ .

<sup>(</sup>٣) البيان: ج٢.

<sup>(</sup>٥) مروج الذهب: ص٢. (٦) الكامل : ٣٣٥/١.

### الهجاء في الشعراء:

قد عرفت أن الشاعر لا يكون هجّاء إلا وهو في معنى المؤرخ، فليس كل القبائل يعرف بعضها مثالب بعض، ولا كل الناس يعرف ذلك، فمتى سيّر الشاعر قصيدة فكأنه نشر كتاباً في أمة كلها يقرأ ويكتب، ومن أجل هذا لما استأذن حسان النبى ﷺ أن يهجو قريشاً قبل إسلامهم ويسلّه منهم سل الشعرة من العجين، أمره أن يستعين بأبي بكر، ولم يكن في زمنه أعلم بالأنساب منه، حتى إن أنسب العرب إنما أخذوا عنه كما ستعرفه في موضعه.

ولمكانة ذلك الشعر من التاريخ، صار الراوية للأشعار لا يكون راوية حتى يكون نسابة عالماً بالأخبار، وقد تغلب على بعضهم رواية المثالب خاصة كعقيل بن أبى طالب، وهو أحد الأربعة من قريش الذين كانوا رواة الناس للأشعار وعلماءهم بالأنساب والأخبار، وهم مخرمة بن نوفل، وأبو الجهم بن حُذيفة، وحويطب بن عبد العزى، وعقيل هذا(١) وعمن تخصصوا بالمثالب والعيوب في الرواة: دغفل النسابة، والنخار العذرى، وابن الكيس النمرى، وصحار العبدى، وابن شرية، وابن أبى الشطاح وهشام بن الكلبى.

ولم يبلغ جرير مبلغه من الهجاء إلا لمكان علمه بالنسب والمثالب من جده الخطفى، وهو حذيفة بن بدر بن أسلم. وكان الخطفى هذا من العرفاء العلماء بالنسب وبالغريب<sup>(۲)</sup> وكذلك الفرزدق، كان هو شاعر الناس وراوية أخبارهم، وهما يكادان لشهرتهما يكونان فكى الهجاء فيما يُلاك ويُمضغ من الأعراض.

ولما كان الشعراء ألسنة قبائلهم ونوابها في السياسة العامة، كان هجاء بعضهم بعضاً لا يزال عاماً حتى إذا ذهبت عصبية القبائل ووهنت عقدة الجاهلية وسكنت نائرة (٣) الأحزاب، صار الهجاء كسائر أغراض الشعر: يقال فيه للبراعة وابتكار المعانى فاتخذ لحك الحزارات وشق المرائر وتحول إلى كدّب وسخف وإفحاش

<sup>(</sup>١) البيان: جـ٢ (٢).

<sup>(</sup>٣) قلت: الناثرة: العدارة والشحناء.

وإقذاع وكان من هذا شيء في الجاهلية حين يكون الشاعر منبوذاً من قبيلته، أوحين يلتمس لنفسه الذكر في القبائل وشيوع المقالة باسمه، فيقصد الأسواق والمواسم؛ كالذي نقله السكرى في شرح أشعار الهذليين قال: أقبل رجل من أهل اليمن شاعر يقال له حبيب ـ والناس بذى المجاز ـ يهجو الناس، فأشار له بعضهم إلى خباء أبى ذرة الهذلي حتى وقف عليه فرجز به فخرج إليه أبو ذرة من قبل أن يعرفه فأشار له بيده ورجز به أيضاً، ثم سأله عن اسمه فعرقه، فعاد إلى الرجز به، فطرده أهل اليمن؛ ثم كان الحطيئة وهو الحسب الموضوع، فسلح بالشعر سلحاً، ثم جاء جرير وطبقته فصار أكثر الهجاء من يومئذ فحشاً خالصاً وكذباً مصمتا وسباباً محضاً، ثم كان كل متعاصرين من الشعراء يكون بينهما مثل ذلك ويعدونه من منافسة الحرفة وطبع الصناعة، فمتى نظم الشاعر قصيدة نقضها الآخر عليه، ويسمون هذه القصائد بالنقائض، وأشهرها نقائض جرير والفرزدق، وهي محفوظة متدارسة، وقد نقل المبرد في الكامل شيئاً منها(۱).

وقالوا إن جنازة مرت بجرير فبكى وقال: أحرقتنى هذه الجنازة! قيل فلم تقذف فى المحصنات؟ قال: يبدو لى ولا أصبر (٢)؛ فكذلك كان يبدو لمن فى طبقته حتى صار الناس يستجيرون بقبر أبى الفرزدق من هجائه فيجيرهم (٣).

وقد نسب الفرزدق فى آخر عمره وتعلق بأستار الكعبة وعاهد الله أن لا يكذب ولا يشتم مسلماً، وذكر ذلك فى شعره (٤) وكان جرير مُولعاً بقذف المحصنات يعدهن شطر الهجاء ومادة الإقذاع وقد دعا مرة رجلاً من شعراء بنى كلاب إلى مهاجاته فقال الكلابى: إن نسائى بأمتعتهن ولم تدع الشعراء فى نسائك مترقعا (٥).

ولانطباع الشعراء على هذه الشراسة الشديدة والجرح العريض لما يدلون به من طول اللسان وإحجام الناس عن مخاشنتهم كان الأشراف يتجنبون ممازحة الشاعر

<sup>(</sup>١) الكامل: ١/ ٢٨٢.

<sup>(</sup>٣) الكامل: ٢٩١/١ .

<sup>(</sup>٤) الكامل: ١-٧٠. (٥) البيان: جـ١.

خوف لفظة تسمع منه مزحاً فتعود جداً (١) كما كانوا يتقون من أنفسهم مأثور القول في المصيبة والمرزئة، خوف أن يسبق لسانهم بكلمة من التوجع فتؤخذ عليهم وتجرى في الناس مثلاً مضروباً وعيباً منسوباً.

## مشاهير الهجائين:

ليست الشهرة بالهجاء بما تيسر لكل شاعر يسب ويفحش، فلو كان هذا لقد كان غلب الهجاء على كل شاعر، ولكن أصحاب الهجاء كأصحاب السياسة من أهلها وغير أهلها؛ يستطيع كل امرئ أن يتأوّل ويتنبأ وينذر ويأتى بصنوف القول كلها، ومع ذلك لا تجد شهرة السياسة إلا لنوادر الرجال، لأن حوادثها أرزاق وحظوظ، فلا يتفق لكل من ينتحل السياسة أن يصرّف الدول ويضع ويرفع، كما لا يتفق مثل ذلك لكل هجّاء؛ قال أبو عبيدة: والذين هجوا فوضعوا من قدر من هجوه، ومدحوا فرفعوا من قدر من مدحوه، وهجاهم قوم فردّوا عليهم وأفحموهم وسكت عنهم بعض من هجاهم مخافة التعرّض لهم، وسكتوا عن هجاهم رغبة بأنفسهم عن الردّ عليهم وهم إسلاميون - الحطيئة، وجرير، والفرزدق، والأخطل؛ وفي الجاهلية زهير، وطرفة، والأعشى، والنابغة (٢).

فهؤلاء أفراد الهجائين وأقطاب السياسة اللسانية، ولم يبلغوا أن يكونوا كذلك حتى كانت فيهم السلطة والسلاطة معاً؛ وهي جماع الصفات التي ذكرهم بها أبو عبيدة، فانظر أين يقع ثمانية من جمهور شعراء الجاهلية والإسلاميين لولا أن في الشر كما في الخير أرزاقاً وأقساماً؛ وهذا الفرزدق نفسه قد تجنب مهاجاة زياد الأعجم ووهب لمخافته عبد القيس (٣) وتجنب هو وجرير معاً مهاجاة الأحوص إكباراً لشعره (٤) ومع ذلك لم يذكر معهما هذان الشاعران في قليل ولا كثير، ولو بقى الأمر بعد الدولة الأموية عربياً كما كان فيها لظهرت طبقات أخرى تستحق التأريخ، ولكن الذين ظهروا، وأولهم بشار بن برد، إنما صرفوا بأسهم بعضهم إلى بعض، وهجوا الكبراء لأموالهم لا لأحسابهم، حتى قيل فيهم إنهم يمدحون بثمن بعض، وهجوا الكبراء لأموالهم لا لأحسابهم، حتى قيل فيهم إنهم يمدحون بثمن ويهجون مجاناً... وقد صار الهجاء من يومئذ كما قلنا ضرباً من الصناعة ونوعاً

<sup>(</sup>١) العمدة: ١/٦٤. (٢) البيان : جـ٢.

<sup>(</sup>٣) العملة : ١/ ٣٧. (٤) العملة : ١/ ٣٨.

معدوداً من الشعر، وإن لم تكن إجادته في طبع كل شاعر، كما قالوا عن ذي الرمة، فقد كان أحسن الناس نسيباً وأجودهم تشبيها وأوصفهم لرمل، وهاجرة، وفلاة، وماء، وقراد، وحية، فإذا صار إلى المديح والهجاء خانه الطبع؛ وذلك الذي أخره عن الفحول، فقالوا: في شعره أبعار غزلان ونقط عروس (١).

وأشهر المحدثين بالهجاء على هذا الوصف بشار بن برد، وكان إذا غضب وأراد أن يقول هجاءً صفق بيديه وتفل عن يمينه ويساره (٢) ودعبل بن على الخزاعي، وكان هجاء الملوك جسوراً على الخليفة متحاملاً لا يبالي ما صنع حتى عرف بذلك وطار اسمه فيه، وكان لذلك يقول عن نفسه إنه يحمل خشبة منذ كذا سنة لا يجد من يصلبه عليها، وابن الرومي على بن عباس، وكان لسانه أطول من عقله حتى قتله الهجاء، وأكثر إجادته فيه لأنه كان سلك طريقة جرير من الإطالة والإفحاش، فإن جريراً أول من أطال الهجاء، وكان يقول: إذا هجوت فأضحك (٣) وابن بسام، وكان يهجو أباه وأقاربه، يستنّ في ذلك سنَّة الحطيئة الذي هجا أمه، وابن الحجاج البغدادي خبيث العراق؛ وأبو بكر المخزومي هجّاء الأندلس في القرن الخامس؛ وكان أعمى شديد الشر كأنه نار صاعقة، وكان يهجو في كل كلامه من شعر وغير شعر؛ ويقول عن نفسه: لا تبديل لخلق الله. ومع سبقه في الهجاء كان إذا مدح ضعف شعره (٤)؛ وابن القطان المتوفي سنة ٤٩٨ كان هجاءً لم يسلم منه الخليفة فمن دونه، وأبو القاسم الشميشي الأندلسي في القرن السادس وقد جمع هجاءه في ديوان سماه (شفاء الأمراض في أخذ الأعراض» وعلى بن حزمون هجاء المغرب في أوائل القرن السابع وكانوا يتدارسون هجاءه حتى لم تخل بلدة في المغرب من شعره (٥) وابن عنين هجاء مصر في القرن السابع. قال المقرى في نفح الطيب: وله ديوان سماه «مقراض الأعراض» ولكن ابن خلكان وكان معاصراً له ورآه قال: إن المقراض قصيدة طويلة جمع فيها خلقاً كثيراً من رؤساء دمشق، وقد نفاه صلاح الدين الأيوبي إلى اليمن لإفحاشه في هجاء الناس، وتوفي سنة ٦٣٠.

<sup>(</sup>١) الطبقات: ص١٤. (٢) سرح العيون: ص٢١٠.

<sup>(</sup>٣) العمدة: ٢/ ١٤٠. (٤) نفح الطيب: ١/٩٨.

<sup>(</sup>٥) المعجب: ص١٩٦.

فهؤلاء أشهر أهل الهجاء لغلبته على شعرهم وإتيانهم فيه بالأوابد وذهابهم في معاريضه كل مذهب، وهم في المحدثين كالذين عدهم أبو عبيدة في الإسلاميين والجاهليين وإن كان من عداهم كلهم يهجون؛ ومن للشعراء قوم يسمونهم المغلبين وهم الذين غلبوا بالهجاء وإن كان عمن ليسوا إليهم في الشعر ولا قريباً منهم، ومعنى المغلب عندهم الذي لا يزال مغلوباً. قال ابن رشيق: ومنهم نابغة بني جعدة، وقد غلب عليه أوس بن مغراء القريعي وغلبت عليه ليلي الأخيلية... وقد علم الكافة ما صنع جرير بالأخطل والراعي جميعاً.. ومن المغلبين: الزبرقان، غلبه عمرو بن الأهتم وغلبه المخبل السعدى وغلبه الحطيئة، وقد أجاب الاثنين ولم يجب الحطيئة، ومنهم تميم بن أبي مقبل، هجاه النجاشي فقهره وغلب عليه، وهاجي النجاشي عبد الرحمن بن حسان فغلبه عبد الرحمن وأفحمه... ومن مغلبي المولدين على جلالته بشار بن برد، فإن حماد عجرد وليس من رجاله ولا أكفائه هجاه فأبكاه ومثل به أشد تمثيل، وعلى بن الجهم هاجي أبا السمط مروان بن أبي الجنوب فغلبه مروان، وهاجاه البحتري فغلب عليه أيضًا، على أن علياً أقدع منه لساناً وأسبق إلى مايريده من ذلك وأقدم سناً، ومنهم حبيب «الطائي» وهاجي السراج وعتبة فما أتى بشيء.. وهاجي دعبلاً فاستطال عليه دعبل أيضاً (١)، وربما هجي الشاعر من هو أكبر منه وأبعد صيتاً، لا ليغلبه، ولكن ليجيبه فيعد في طبقته، كما فعل بشار، فإنه هجا جريراً بأشعار كثيرة فلم يجبه جرير أنفة واحتقاراً، فقال: لو هجاني لكنت أشعر الناس (٢).

<sup>(1)</sup> Ilanti: VF , NF .

<sup>(</sup>Y) Ilanci: 1/·V.

## الكديح

والمديح في فطرة الإنسان، لأنه إحساس الكبرياء التي هي عمود الإنسانية فيه، فإن الناس متفاضلون في القوة على الأعمال، وهم كذلك متفاضلون في حسهم لهذه القوة، فالواثق بنفسه الذاهب بها مذهب الغناء والاعتداد يجد في طبعه حركة واهتزازا متى حققت له أعماله تلك الثقة ولم يكذب وهمه في الاعتداد باطلاً؛ فذلك الاهتزاز هو إحساس الكبرياء الكامنة فيه، وهو الذي يقصد تصويره بالفخر والمديح.

ولا تكون الكبرياء رذيلة ممقوتة إلا إذا جاورت مقدارها الطبيعى الذى يكون دائماً مكافئاً لحقيقة الثقة بالنفس، فهى حينئذ تتقلب صلفاً (۱) وتدخل فى حكم الطباع المتكلفة ولا تحدث من الاهتزاز إلا وهماً وغروراً، كالذى يحدث من نشوة الخمر؛ فإذا هى زادت كانت عند العقلاء عربدة. والمديح الذى يصور هذه الكبرياء الكاذبة لابد أن يكون أكذب منها حتى تعوض عليه غرابة المبالغة شيئاً من رونق الحقيقة، وهو حينئذ صنعة وتكلف، ثم هو الذى عناه المتأخرون بقولهم: أعذب الشعر أكذبه.

فهذان شطرا المديح، لا يكون إلا في أحدهما، وقد ذهب العرب بالشطر الأول قبل أن تضعف أعصاب البداوة، فكان مديحهم فخراً كله، لأن أساس الطبيعة البدوية فضيلة الاعتماد على النفس، وهي التي تحدث الكبرياء الصحيحة، فلا تكاد تجد من شعر المهلل أو امرئ القيس وطبقتهما مدحاً مبنياً على الملق<sup>(۲)</sup> والمداهنة وتصنع الأخلاق، وإن وجد شيء من ذلك قبل النابغة وزهير فهو مصنوع لا شك في صنعته وتوليده؛ وقد زعم الأصمعي<sup>(۳)</sup> أن هذا البيت الذي يروى لمهلل مصنوع محدث وهو قوله:

<sup>(</sup>١) قلت: صلفًا: صَلَفَ الشيء: قل خيره، وصلفه (صَلْفا): أبغضه.

<sup>(</sup>٢) قلت: الملق: الذي يعد ولا يفي، ويتظاهر بما ليس عنده.

<sup>(</sup>٣) الكامل: ١٨٨/٢.

لأن فيه غلطاً لغوياً، إذ لا يقال إلا رعد وبرق إذا أوعد وتهدد، وأرعدنا نحن وأبرقنا إذا دخلنا في الرعد والبرق، وليس الخطأ اللغوى وحده وهو الذي يدل على الصنعة والتوليد، ولكن الخطأ الأخلاقي أمكن منه في باب الدلالة.

ولما وهنت أعصاب البداوة في بعض الشعراء بما وجدوا من مس الترف والنعيم، جعلوا يبتغون بالشعر المنالة والكسب، وبذلك حولوا شيئاً من مديحهم إلى الشطر الثاني، وقد ذكرنا منشأ ذلك في باب البديهة والارتجال؛ غير أن هذا التحوّل المرضى في المديح إنما كان يأخذ منه على التدريج في أول أمره، فبقى مديح زهير طبيعياً لم يحاول فيه صبغ الحقيقة بذلك اللون الأسود الذي يعطيها في الوهم منظر الاستعباد، ولذلك فضله عمر بن الخطاب بأنه كان لا يمدح الرجل إلا بما فيه؛ ولكن الذي سلم من أمر النابغة، لأن زهيراً كان لا يقول على الرغبة والطمع، وكان يمدح رجلاً من الأشراف بصفات مثله الصحيحة، والنابغة كان يتكسب من المناذرة والغساسنة، وهم ملوك، فكان يرى النابغة أن مديحهم لابد أن يكون طبقة في الشعر تساوى طبقتهم في الناس، ولما هرب من النعمان وجعل يعتذر إليه باعتذاراته المشهورة، عمد إلى تجويد المديح وزخرفته ينفخ به كبرياءه فيصغر في جنبها ما أتاه ويتجاوز عنه.

وقد جاء بعدهما الأعشى، فلم تكن له همة إلا فى المدح والهجاء، وكان رجلاً مجدوداً فى الشعر؛ ما مدح أحداً إلا رفعه ولا هجا أحداً إلا وضعه، والأمور يومئذ تطير للشعر طيراناً؛ فكان الأعشى على التحقيق أول من احترف المديح وابتذله فى طبقات الناس؛ ولذلك اضطر أن ينفخ معانيه بالمبالغة والإغراق، وإن تجاوز موضع الحقيقة إلى ما يقع وراءها من نواحى التصور البعيدة؛ وقد عرف العرب ذلك منه وألفوه، لأن حظ هذا النوع من الشعر أن يسير وإن كان كذباً، فإن ركد فى لسان الشاعر لم يبالوا به وإن كان حقيقة؛ ولذلك لما نزل الأعشى بمكة وأضافه المحلق وهو رجل فقير خامل الذكر ذو بنات قد كسدن عليه، وأراد الأعشى إنفاقهن وأن يكفيه أمرهن - أصبح بعكاظ ينشد قصيدة وقد اجتمع الناس (۱)

<sup>(</sup>١) العمدة: ١/ ٢٥.

يقول فيها:

أرقْتُ وما هذا السهادُ المؤرِّق وما بي من سقم وما بي مَعْشقُ نَفَى الذمِّ عن آل المحلّق جفنة كجابيةِ الشيخ العراقي تفهسق

فما أتم القصيدة إلا والناس ينسلون إلى المحلق يهنئونه، والأشراف من كل قبيلة يتسابقون إليه جرياً يخطبون بناته، لمكان شعر الأعشى، فلم تمس منهن واحدة إلا في عصمة رجل أفضل من أبيها ألف ضعف. وافتنان هذا الشاعر في صنعه المديح وقصده فيه إلى تصوير الكبرياء الكاذبة، هو الذى طوع له أن يكذب في التاريخ حين نظم قصائدة التي ذكر فيها منافرة عامر بن الطفيل وعلقمة بن علاثة، وقد كانا تنافرا إلى هرم بن قطبة. فأقاما عنده سنة لا يقضى لأحدهما على الآخر، حتى قدم الأعشى، وكانت لعامر عنده يد؛ فقال شعره في ذلك فرواه الناس، وافترقوا وقد نفر عامر على علقمة بحكم الأعشى، والقصة مشهورة (١) وفيها أقوال ولكن الرواة مجمعون على حكم هذا الأعشى.

وكذلك كذب الحطيثة على التاريخ في مديح قومه، وكانوا من القائمين في أهل الردّة، فقال:

فِدًى لبنى نصرٍ طريفي وتالدى عشيةَ ذادوا بالرماح أبا بكر

قال المبرد: قوله ذادوا بالرماح أبا بكر، كذب؛ إنما خرجوا على الإبل فقعقعوا لها بالشّنان فنفرت وفرّت (٢) والمعانى تخضع الحقائق وتصرّفها فيما شاءت ولكنها لا تُخضع التاريخ، لأنه في نفسه حقيقة خائدة لا تمسخ ولا تموت، فإذا حاول الشاعر أن يكذب فيه فلا يكون ذلك إلا إذا اعتاد تحويل الحقائق فيمدح كذباً ويهجو كذباً، وذلك من ضرورة الصنعة والاحتراف، فلا يفعله إلا وقد ابتذل الشعر واتخذه حرفة وذلك ما ذهبنا إليه من أمر الأعشى.

وقد نقلت في فصل (الشعر في القبائل) قول الجاحظ إنه لم تمدح قبيلة في الجاهلية من قريش كما مدحت مخزوم، ولم يتهيأ من الشاهد والمثل المادح في

<sup>(</sup>١) العملة: ٢٨/١، وسرح العيون: ص١٠١٠.

<sup>(</sup>۲) الكامل: ۲۳۲/۱.

أحد من العرب ما تهيأ في بني بدر.

ولما دجا<sup>(۱)</sup> الإسلام وتحضرت الدولة واستأصلت الفتن أهلَ الطبع الشعرى من العرب، انفرد بالشعر جماعة هم الذين اتصلوا بدولة الذهب (الأمويين) فاستقلت طريقة المديح من يومئذ وأطاله الشعراء، وقد أجمعوا على أن كثيراً أول من فعل ذلك<sup>(۲)</sup> كما أن جريراً هو أول من استن إطالة الهجاء وتقصير الممادحة. قال: فإنه ينسى أولها ولا يحفظ آخرها<sup>(۳)</sup>.

وقد نصوا على أن أمدح الناس فى طبقة الجاهلية والإسلاميين زهير والأعشى ثم الأخطل وكثير (٤) أما المحدثون فقل منهم من لا يحترف المديح ويجعله عمود شعره وموضع كده وإجادته، وقد جرّاهم على ذلك جود الخلفاء والأمراء ورغبتهم فى اصطناعهم وتسنية الجوائز لهم من أجل ذلك؛ ولا أعجب من أن يدخل الحيص بيص الشاعر المتوفى سنة ٤٧٥ على خالد القسرى أحد أمراء الدولة الأموية فيقول له: إنى مدحتك ببيتين قيمتهما عشرة آلاف درهم فأحضرها حتى أنشدهما، فيحضر خالد الدراهم ثم ينشد الحيص بيص قوله:

قد كان آدم قبل حين وفاته أوصاك وهو يجود بالحوباء ببنيه أن ترعاهُ فرعيتَهُم وكفي ترعاه الأبناء!

فيدفع إليه خالد الدراهم ويأمر أن يضرب أسواطاً وينادى عليه: هذا جزاء من لا يعرف قيمة شعره، ثم يقول له: إن قيمتها مائة ألف<sup>(٥)</sup>، وخالد هذا هو الذى كان يجلس للشعراء فى يوم معين ويجيزهم فيه، وهو أول من فعل ذلك، وقد حذا حذوه الخليفة المهدى العباسى، ولكنه لم يقصر اتخاذ الأيام على الشعراء، بل اتخذ كذلك أياماً لأرباب الصناعات والغايات؛ وكان الوليد بن يزيد من خلفاء بنى أمية أول من تخرق فى البذل للشعراء، فعد أبيات الشعر وأعطى على كل بيت ألف درهم (٢) فلما جاء المهدى من خلفاء العباسيين وصل مروان بن أبى حفصة

<sup>(</sup>١) قلت: دجا الإسلام: انتشر وانبسط. (٢) العمدة: ١٢/١.

<sup>(</sup>T) Ilaalii: 7/3.1.

<sup>(</sup>٥) سرح العيون: ص٢٠٤. (٦) الأغاني: ١٤٨/١٧.

بائة ألف درهم على قصيدته التي مطلعها:

### \* طرقتُك زائرة فحىّ خيالَها \*

يعارض بها قصيدة للأعشى؛ وكذلك كان يعطيه الرشيد؛ وقد كثر الشعراء في آيامه فكان ببابه منهم من لم يجتمع لأحد قبله \_ وسنذكر فحولهم لمناسبة تأتى في بحث الأدب الأندلسي \_ وضاقت بهم بغداد فاضطروا إلى تقديرهم بالاختبار وترتيبهم في الجوائز؛ فعهد يحيى بن خالد بذلك إلى شاعره أبان اللاحقى (١) وكان ذلك عهد البرامكة وهم من هم ؛ فقد نال شاعرهم أبان اللاحقى على قصيدة واحدة فيهم مثل ما ناله مروان من الرشيد كل عمره (٢) وأعطى المتوكل حسين بن الضحاك ألف دينار عن كل بيت من إحدى قصائده ؛ وهو أول من أعطى ذلك (٣) ولم يساو هؤلاء في ذلك غير الأندلسيين \_ وسنلم بشيء من خبرهم في موضعه \_ ولو ذهبنا نتتبع تاريخ الجوائز ونستقصى مقاديرها للزمتنا لذلك مؤنة في التأليف وكلفة في الجمع ؛ لأنها مع تاريخ الشعر في كل عصر وقد كان من الشعراء من يتراجع طبعه وتنضب مادته بعد عمدوحه الذي اختص به كأبي الحسن السلامي توفي سنة ٤٣ شاعر عضد الدولة وكان عضد الدولة يقول: إذا رأيت السلامي في مجلسي ظننت أن عطارد نزل من الفلك إلى ووقف بين يدي فلما توفي تراجع طبعه ورقت حاله ولم ينتفع بنفسه (٤) ومثله كثيرون .

ويحسب الناس أن من نقائص شعراء المتأخرين أنهم ينقلون المديح من رجل إلى رجل؛ فيلقون بالقصيدة الواحدة جماعة من الناس؛ ولكن ابن رشيق يقول: إن ذلك كان دأب البحترى؛ وفعله أبو تمام في قصائد معدودة؛ منها:

# \* قَدْكَ اتِّبُدْ أُربَيْتَ في الغُلُواءِ \*

نقلها عن يحيى بن ثابت إلى محمد بن حسان (٥)؛ وإن كان وجه ذلك في المتأخرين العجز عن الشعر فلا نرى له وجها في المتقدمين إلا أن يكون إخلاف

<sup>(</sup>١، ٢) الأغاني: ٢٠/٣٠.

<sup>(</sup>٤) يتيمة الدهر: ٢/ ١٦٣ . (٥) العمدة: ٢/ ١١٤ .

الأمل في المثوبة والإجازة بالحرمان؛ فيقول قائلهم: هن بُنيَّاتي انْكحُهُنَ من أشاء! شعر الكدية أو الشعر الساساني:

الكدية حرفة السائل الملح؛ وهي أيضاً شدة الدهر؛ وكان من شعراء العرب صعاليك وشُطار ومتلصّصون؛ وأشهرهم عروة بن الورد المعروف بعروة الصعاليك، وتأبط شراً، وسعد بن ناسب؛ ولكن لم يكن فيهم مكدون؛ والفرق بين الحالتين أن الشطارة تبسط اليد قوية عزيزة؛ والكدية بسطها بالسؤال ضارعة ذليلة؛ فلما استفحل التمدن الإسلامي وامتزج العرب بالفرس؛ أخذ خبثاؤهم فيما أخذوه منهم تلك الحرفة؛ ولذلك يسمّون بني ساسان كما أخذوا عن الهنود مذهب الخناقين واستعدوا له استعداداً عجيباً؛ فانتحله جماعة من أصحاب المنصورية والغالية وغيرهما؛ وقد ذكر الجاحظ من ذلك طرفاً صالحاً (۱) وأورد شعراً لحماد الراوية يذكر فيه القبائل المشهورة بالخنق لعهده؛ أي في منتصف القرن الثاني؛ وهي عجل وكندة وبجيلة، فراجعه هناك، ثم نسب هذا الشعر في موضع آخر لأعشى همدان (۱).

أما الكدية فهى عند أهلها كل ما يحتال به على الشر والآذى فى سبيل العيش من الشعوذة والمخرقة وما إليهما، ولهم فيها رموز لا يفهمها غيرهم وأصحابها أهل بأس وشدة وفساد كبير، ولكن من الشعراء من كان يقبل على هذه الحرفة لا يبغى بها بدلاً من عرض الحياة ووفرة الغنى وإقبال الأمراء، ومنهم من كان يحفظ رموزها تطرفاً وتملحاً، ونظن أنهم لم يظهروا بها إلا فى القرن الرابع، وأشهرهم فى ذلك الأحنف العكبرى، وكان فرد بنى ساسان بمدينة السلام، وهو من جماعة الصاحب بن عباد (٣). وكان من شعرائه فيها أيضاً أبو دلف الخزرجى الينبوعى، قال الثعالبي فيه: شاعر كثير الملح والظرف، مشحوذ المدبة فى الكدية، خنق التسعين في الاطراب والاغتراب، وركوب الأسفار الصعاب، وضرب صفحة المحراب بالحراب. . قال: وكان الصاحب يحفظ مناكاة بنى ساسان حفظا عجيباً، ويعجبه من أبى دلف وفور حظه منها، وكانا يتجاذبان أهدابها، ويجريان فيما لا يفطن له حاضرهما، ولما أتحفه أبو دلف بقصيدته التي عارض بها دالية

الحيوان: ٢/٩٧، ٩٨.
 الحيوان: ٢/٩٧، ٩٨.
 الحيوان: ٢/٩٧، ٩٨.

الأحنف العكبرى في المناكاة وذكر المكدين والتنبيه على فنون حرفهم وأنواع رسومهم وتنادر بإدخال الخليفة المطيع لله في جملتهم، وقد فسرها تفسيراً شافياً كافياً \_ اهتز ونشط لها وتبجح بها، وتحفيظ كلها، وأجزل صلته عليها، وقد اختار منها الثعانبي ١٩٥ بيتاً وساقها في يتيمته مع شرحها (جزء ثالث) وأكثر مصطلحاتها فارسي، ورأينا صاحبها يقول فيها:

### ومنا شــعراء الأر ض أهل البدو والحضر

فإذا لم يكن منهم يومئذ طائفة كبيرة طواهم التاريخ بأجناسهم على أدناسهم، فإن أبا دلف إنما أراد صنعة المديح وتكسب الشعراء بها، وهى فن من تلك الفنون اختص به الشعراء كما اختص غيرهم بغيره من فنونها الكثيرة، ومدار جميعها على أخذ أجزية الخلق، كما يقولون، وليس للمديح عند الشعراء الذين يتكسبون به معنى أكثر من ذلك.

\*\*\*\*\*\*

## الفخروالحماسة

يقول ابن رشيق: إن الفخر هو المديح نفسه، ولكن الشاعر يخص نفسه وقومه. ونحن كذلك نراه قد يكون شطراً من الهجاء؛ إذ يقصد به التفضيل والترجيح بين الصفات الممدوحة التي يعتز بها والصفات المهجوة التي يفتخر عليها، أما في الهجاء فهو طبيعي كما ترى، لأنه بعض مادته، ولكن مدح النفس مرذول، يدل على سقوط الهمة، وعلى فسولة الرأى<sup>(۱)</sup>، وعلى أن المرء يزور من نفسه لساناً غير مخلوق، وهذا أدخل في باب المذلة والضعة منه في باب الفخر والحمية؛ والصحيح أن هذا الفخر الذي عناه ابن رشيق إنما هو الفخر الصناعي الذي تزيد فيه المتأخرون واستظرت به طبيعتهم، فصنعته مديح صرف، وكل من قدر على أن يقول حاتم كريم، فهو قادر بديًا على أن يقول أنا كريم، وقس على ذلك؛ لأن التاريخ يعتبر دائماً ميتاً موتاً حقيقياً إذا أريد تقليد أعماله الخالدة بالأقوال، فلو كان الذي يقول: أنا كريم كرم حاتم؛ إنما قال هذا القول في الناس الذين شهروا حاتماً بالكرم؛ لكان قد وجد التاريخ حيًا فإما يكذبه أو يصدقه؛ على مقدار عمله الذي يساوى به عمل حاتم، ولا يكون لكلمته معنى إلا التنبيه على هذه الفضيلة فيه.

فحقيقة الفخر إذن ليست مدحاً كما قيل، ولكنها تأريخ، وسواء في معنى التاريخ فضيلة الفرد وفضيلة الجماعة، لأنه كما يكون ظَفَرُ الجيش في الحرب نتيجة حوادث كثيرة، كذلك تكون فضيلة الكرم عن حوادث معروفة أنتجت هذه التسمية؛ والمرء لا يكون كريماً في العرب بلا شيء، ولا بشيء قليل.

وعلى هذا التأويل نرى الفخر فطرة فى العرب، فلا يكاد السيد منهم يأتى عملاً إلا تناوله شاعر قبيلته وفخر به، لأنه لسان القبيلة ومؤرخ أحسابها، وإذا فخر أحدهم بفضيلة فى نفسه كالشجاعة أو الكرم أو غيرهما، فإنما يكون ذلك فى معرض التذكير بهذه الفضيلة واستشهاد التاريخ الحى عليها، أو يكون توطيناً لنفسه

<sup>(</sup>١) قلت: الفُسُولَة: قلة المروءة، وضعف الرأى.

وتحميساً لها بما يهيج من كبريائها، كما يغنِّى الشجاع في الحرب، وكما ينبه عن نفسه عند الضربة القاضية والطعنة النافذة؛ وهذا هو باب الحماسة.

وفيما عدا ذلك فلا يكون في الفخر معنى المديح إلا لأن فيه معنى الهجاء، كالمنافرات المشهورة في العرب؛ وكانوا إذا تنازع الرجلان منهم وادعى كل واحد أنه أعز من صاحبه، تحاكما إلى عالم من حكمائهم المحيطين بالأنساب والتاريخ، فمن نفر منهما ـ أى فضل نفره على الآخر ـ لا يفلح الثاني بعدها أبداً؛ والأصل في هذا كما ترى الهجاء لا المدح، لأن الذي يقارع الآخر عن حسبه ويكاثره بالأحياء والأموات من أشراف قومه، إنما يريد الغض منه، ليظهر هو وقبيلته بهذه المقابلة، ولو أراد معنى التمدح وحده لقد كان في حسب قومه غنى.

وثم نوع آخر من الفخر عند العرب هو شبيه بالفخر المصنوع في ظاهره لا في حقيقته، وذلك أن العربي يعاف الشيء ويهجو به غيره، فإن ابتكي به ملأ ماضغيه فخراً، ولكنه لا يفخر به لنفسه من جهة ما هَجا به صاحبه، قال الجاحظ: فافهم هذه، فإن الناس يغلطون على العرب ويزعمون أنهم قد يمدحون الشيء الذي قد يهجون به، وهذا باطل، فإنه ليس شيء إلا وله وجهان وطريقان. فإذا مدحوا ذكروا أحسن الوجهين وإذا ذموا ذكروا أقبح الوجهين (١). ويدخل في هذا النوع باب العيوب الخلقية كالبرص فإنهم يهجون به، ولكن من ابتلى به من شعرائهم غرب له المثل الذي يستغرقه ويشغل عنه كقول ابن حبناء:

إنى امر و حنظلى حين تنسبنى لا من عتيك ولا أخوالى العوق لا تحسبن بياضاً في منقصة إن اللهاميم في أقرانها البلق(٢)

وقس على ذلك، فهذا المدح المصنوع، ولكن عذرهم فيه أنهم اضطروا إليه فراراً من معنى الهجاء، ومن هذه الجهة اكتسب المديح.

فكيفما أدرنا القول لا نجد هذا الباب خالصاً عند العرب غير مقصود به إلا صنعة الكلام وحدها كما يفعل المولدون، ولذلك لم يغلب هذا النوع على قول الشاعر منهم كما يغلب المديح الهجاء والوصف، بل لم يكد يتميز به بعضهم على

<sup>(</sup>١) الحيوان: ٥/ ٥٧. (٢) الحيوان: ٥/ ٥٥.

بعض؛ واعتبر ذلك بالأبيات التي يعدونها أفخر الشعر، وقد وى منها ابن رشيق طائفة، فإنك لا تجد لجاهلي بيتاً يبرعها أو يكون منها بمنزلة في الصنعة، وإنما تجد أكثر ذلك للإسلاميين والمولدين.

أما الإسلاميون فقد شاع الفخر في أيامهم، للخلافات التي كانت بين بني هاشم وبني أمية، وبين هؤلاء وبني العباس، ولكنه بني على الهجاء كما مر في منافرات العرب، ولذلك استغرقته الخطب، والكتب ولم تكن سهمة الشعر منه إلا القليل؛ وكان منهم من يغرى بين الوجوه من الناس وبين العلماء بالأنساب، يحب أن يعرف حالات الناس وعيوب الأشراف، كعبد الله بن عامر، ومصعب بن الزبير؛ قال الجاحظ: فلا جرم أنهما كانا إذا سبًا أوجعا(١) وسنلم بشيء من هذا الباب في بحث الخطابة.

وكان فيهم قوم متميزون دون سائر القبائل بالكبر، أبطرهم ما وجدوا لأنفسهم من الفضيلة، ولم يكن في قوى عقولهم وديانتهم فضل على قوى دواعى الحمية فيهم، وهم من قريش بنو مخزوم، وبنو أمية. ومن العرب بنو جعفر بن كلاب، وبنو زرارة بن عُدس خاصة (٢) فلا جرم كان من هؤلاء ديوان مفرد لمعانى الفخر والحماسة. وقد ذهب بشهرة الفخر في الإسلاميين من الشعراء جرير والفرزدق؛ لذهابهما بشهرة الهجاء.

أما في المولدين فالذين برعوا في صنعة الفخر والحماسة كثيرون، وقد صارت الإجادة في ذلك على حسب قوة الشاعر وبمقدار ما تؤتي القريحة من التصرف؛ لأن هذا الشعر لا يصنع لرغبة ولا لرهبة وليس وراء معانيه ظل، فلا يجيده إلا مجيد، ولكن شهرته أكثر ما تعلق بالأمراء والشجعان وأهل النسب؛ كالشريف الرضى، وهم يقصدون إلى هذا النوع في شعرهم قصداً، ويتخذون منه لساناً للسياسة والتاريخ. ثم هو شيء في طباعهم، لا يتكلفون منه الكثير كما يفعل من دونهم. ولذلك لا يعدوه وَشي الطبيعة ورونق الغريزة، وذلك شائع فيهم. وأول هذه الطبقة في الإسلام شعراء الخوارج، وأشهرهم قطرى بن الفجاءة، ثم الأمراء والوزراء. كأمراء بني حمدان، وأشهرهم أبو فراس الحمداني، وكالوزير

<sup>(</sup>۲) الحيوان ٦/ ٢١، ٢٢.

<sup>(</sup>١) البيان: جـ ١ . .

الطغرائي، وكثيرين من وزراء الأندلس، وسنذكرهم في موضعهم، وكان آخر من أداه إلينا الزمان من هذه الفئة، المرحوم محمود سامي البارودي.

وقد استحدث المتأخرون طريقة صناعية في الحماسة؛ وهي مزجها بالغزل والافتنان في ذلك؛ وأخذوا هذه الطريقة عن عنترة في البيتين المنسوبين إليه:

## \* ولقد ذكرتُك والرماح نواهل \*

وكان يتفق ذلك في الأبيات من القصيدة؛ حتى صنع فيه القاضى السعيد هبةالله بن سناء الملك قصيدته الشهيرة التي مطلعها:

سواى يخاف الدهر أو يرهب الردى وغيرى يهوى أن يكون مخلّدا وقسمها على الحماسة والغزل؛ وهي أشهر القصائد في هذا النوع.

was the more of them the the the the the the theology of the second of t

Transplate with the standing of the property of the standing of the standing of the standing of the standing of

### الرئسياء

الشعر في المراثي إنما يقال على الوفاء، فيقضى الشاعر بقوله حقوقاً سلفت، أو على السجية إذا كان الشاعر قد فجع ببعض أهله، أما أن يقال على الرغبة فلا؛ لأن العرب التزموا في ذلك مذهبا واحداً، وهو ذكر ما يدل على أن الميت قد مات؛ فيجمعون بين التفجع والحسرة والأسف والتلهف والاستعظام، ثم يذكرون صفات المدح مبللة بالدموع، حتى قال قدامة: إنه ليس بين المرثية والمدحة فصل إلا أن يُذكر في اللفظ ما يدل على أنه لهالك؛ ومن أجل ذلك لم يتبسطوا في معانى الرثاء والفجيعة من الموجودات وما يتبع ذلك من درس العواطف المحزنة والبحث عن أماكن الألم في نفس الإنسان، كما كان ذلك عند اليونان، إذ كان من شعرائهم من تخصص للفواجع وعرف بصفات الحزن كأوريبيذس وغيره، وكما كان عند العبرانيين، وهم أبكى الناس، حتى إن الرثاء من الصفات الميزة كان عند العبرانيين، وهم أبكى الناس، حتى إن الرثاء من الصفات الميزة والأخلاق التي تكون عنها، وقد مر ذكر ذلك في مواضع كثيرة.

ومن تلك الأخلاق كانوا لا يرثون قتلى الحروب، لأنهم ما خرجوا إلا ليقتلوا، فإن بكوهم كان ذلك هجاءً أو فى حكمه؛ ولكن الرثاء لمن يموت حتف أنفه؛ أو يقتل فى غير حرب من حروب التاريخ، كالغارة ونحوها، فحينتذ يعددون المآثر ويبالغون فى الفجيعة كأن هذا الموت غير طبيعى فيمن يستحق أن يموت...

وقد مر في الكلام عن شواعر العرب شيء عن موضعهن من الرثاء، لأنهن أشجى الناس قلوباً عند المصيبة وأشدهن جزعاً على هالك؛ لما رُكّب في طبعهن من الخور (١)، وفي قلوبهن من سهولة الانخلاع. أما الرجال فلم يشتهر منهم بالرثاء إلا أفراد عضتهم المصيبة بما لم يبرأ من الألم فصاحوا تلك الصيحة التي ينجذب معها القلب إلى الشفتين.

<sup>(</sup>١) قلت: الحُور: (من النساء): الكثيرات الريب لفسادهن وضعف عقولهن، وخار فلان خُورًا: ضعف وانكسر كما في القاموس.

قال المبرد في الكامل<sup>(۱)</sup>: وكانت العرب تقدم مراثي وتفضلها، وترى قائلها بها فوق كل مؤبن. وكانهم يرون ما بعدها من المراثي منها أخذت وفي كنفها تصلّح... ثم ذكر منها قصيدة أعشى باهلة التي يرثي بها المنتشر بن وهب الباهلي وساق خبرها. وكذلك روى قصيدة متمّم بن نويرة في أخيه مالك، وهذه القصائد التي يشير إليها المبرد هي عيون المراثي التي رواها محمد بن أبي الخطاب القرشي في كتابه «جمهرة أشعار العرب» وهي لأبي ذؤيب الهذلي، وعلقمة بن ذي جدن الحميري، ومحمد بن كعب الغنوى، والأعشى الباهلي، وأبي زبيد الطائي، ومالك بن الريب، ومتمم بن نويرة، ولم يذكروا منها شعر النابغة في حصن بن حجر في فضالة بن كلدة. ولأوث هذا فيه مراث جيدة، من أحسنها القصيدة السائرة التي أولها:

أيتها النفس أجملي جَرَعاً إن الله تحذرين قد وقعا!

وبديهى أن الرثاء لا يتعلق بالنسيب كما يتعلق به المدح والهجاء وغيرهما ولكن وردت للعرب فى ذلك قصيدة واحدة. قال ابن الكلبى: لا أعلم مرثية أولها نسيب إلا قصيدة دريد بن الصمة.

أرثّ جديدُ الحبل من أم معبد بعافية وأخلفت كل موعد

وقال ابن رشيق: «وإنما تَغَزَل دريد بعد قتل أخيه بسنة وحين أخذ ثأره وأدرك طلبته، وربما قال الشاعر في مقدمة الرثاء: تركت كذا أو كبرت عن كذا وشغلت عن كذا، وهو في ذلك كله يتغزل ويصف أحوال النساء، وكان الكميت ركاباً لهذه الطريقة في أكثر شعره، فأما ابن مقبل فمن جفاء أعرابيته أنه رثى عثمان بن عفان بقصيدة حسنة أتى فيها على ما في النفس ثم عطف وقال:

فدَعُ ذا ولكن علقت حبلَ عاشق. . . . . «الأبيات».

والنسيب في أول القصيدة على مذهب دريد خير مما خَتم به هذا الجلف على تقدمه في الصناعة (٢).

<sup>(</sup>۱) الكامل ۲/ ۳۹۰.

<sup>(</sup>Y) Ilancii: Y/171, 177.

ومما حدث بعد الإسلام في طرق الرثاء الجمع بين التعزية والتهنئة، وهو مخصوص بالخلفاء في تعزية من يلي عهد أبيه منهم، وكان أول ذلك حين مات معاوية وقدم يزيد ولده فلم يقدم أحد على تعزيته، حتى دخل عليه عبد الله ابن همام الساولي فأنشده (۱) ففتح للناس بعده باب القول، وقد روى ابن رشيق هذه الأبيات في العمدة (۲) ووطأ لها بسجعات نسبها للسلولي، والصحيح أن له الشعر وحده، أما السجع فهو لعطاء بن أبي صيفي الثقفي، وهو من الخطباء الذين فتح لهم الكلام بذلك الشعر (۳). ولما توفي عبد الملك وجلس ابنه الوليد دخل عليه الناس وهم لا يدرون أيهنئونه أم يعزونه؟ فأقبل غيلان بن مسلمة الثقفي، فسلم عليه ثم خطب معزياً ومهنئاً. وكذلك لما توفي المنصور دخل ابن عتبة مع الخطباء على المهدى فسلم ونحا هذا المنحى، وقد روى كلامهما الجاحظ في الجزء الأول

والذى ابتدأ بالإجادة فى هذه الطريقة من الشعراء، أبو نواس فى قصيدته النونية التى يعزى بها الفضل بن الربيع عن الرشيد ويهنيه بالأمين، يقول منها:

وفى الحيُّ بالميْتِ الذي غَيِّث الثرى فلا الملكُ مَعْبونٌ (١) ولا الموت غابنُ ثم اتبعه أبو تمام في قصيدته التي أوّلها:

#### \* ما للدموع تروم كل مرام \*

يقولها للواثق بعد موت المعتصم، وقد صرّف الكلام فيها كيف شاء وأطنب كما أراد، وتقدم فيها على كل من سلك هذه الناحية من الشعراء؛ وليس فى المتأخرين من يؤم فى هذه الطريقة غير جمال الدين بن نباتة المصرى، من شعراء القرن السابع، فإنه جاء فى قصيدته الميمية التى عزى فيها عبد الملك المؤيد صاحب حماه وهنأ ولده الأفضل، بما يعد من عجائب الصناعة، لأنه استطرد فى القصيدة على طولها بالجمع بين التهنئة والتعزية إلى آخرها، وهى مشهورة، مطلعها:

هناء محا ذاك العــــزاء المقدّما فما عَبُس المحزون حتى تبسُّما

<sup>(</sup>۱) البيان : ١. (٢) العمدة: ٢/ ١٢٤. (٣) البيان: جـ ١

<sup>(</sup>٤) قلت: مغبون: غبن الشيء غبنًا: نسيه، وغبنه الرجل: مر به وهو قائم فلم يره، ولم يفطن له.

وأبو تمام من المعدودين في إجادة الرثاء خاصة، حتى قيل فيه إنه نوّاحة ندّابة؛ وكذلك عبد السلام بن زغبان المعروف بديك الجنّ؛ واشتهر في الرثاء بطريقة انفرد بها لا ترجع إلى الأسلوب ولا إلى الصناعة، ولكن إلى معنى الفجيعة، وذلك أنه قتل له جارية وغلاماً كان يهواها ثم جعل ينوح عليهما ويرثيهما، فاشتهر بهذه الطريقة، وليس أدل على جودة رثائه من قوله فيها:

لو كان يدرى الميتُ ماذا بعده بالحيِّ منه، بكى له في قبره

وكان للرثاء شأن في أوّل الدولة الأموية، حتى كانت المراثى يُناح بها نوحاً على القتلى والأموات، وأشهر من عرف بذلك الغريض المغنى، وقد ربته الثريا بنت عبد الله بن الحارث وعلمته النوح بالمراثى على من قتله يزيد بن معاوية من أهلها يوم الحرة (۱)؛ وكان المشهور قبله بالنوح ابن سريج المغنى، وقد عدل بعد ظهور الغريض إلى الغناء فعدل معه الغريض إليه (1)، ثم كان بنو أمية يشترطون في تقريب الرواية منهم أن يكون لمراثى العرب أحفظ، وكان القائم برثاء المتقدمين منهم النصيب الشاعر، فكان إذا قدم على هشام بن عبد الملك أخلى له مجلسه واستنشده مراثى قومه، فإذا أنشده بكى وبكى معه (1) وكان يتقرّب بذلك إلى ملوكهم وأمراثهم، حتى إنه لما دخل على عمر بن عبد العزيز وهو أمير المدينة ابتدأه في الاستئذان أن ينشده من مراثى أبيه عبد العزيز، فقال: لا تفعل فتحزننى (1)؛ وقد عارض بنى أمية في الولع بالرثاء شعراء الطالبيين ومن نبغ بعد ذلك من هذه الشيعة إلى اليوم.

ومن طرق الرثاء التى أحدثها المتأخرون، ما يرثون به الدواب والأثاث والأدوات، وقد مرت الإشارة إلى ذلك فى موضع آخر؛ ولكن القصيدة التى احتذوها فى ذلك إنما هى القصيدة الهرية الشهيرة التى نظمها ابن العلاف الشاعر المتوفى سنة ٣١٨، وكان له هر يأنس به، وكان يدخل أبراج الحمام التى لجيرانه ويأكل فراخها، وكثر ذلك منه فأمسكه أربابها فذبحوه، فرثاه بها، وقيل إنه إنما رثى بها عبد الله بن المعتز وخشى من الإمام المقتدر لأنه هو الذى قتله، فنسبها إلى

<sup>(</sup>۱) الأغاني: ١/ ٨٥. (٢) الأغاني: ١/ ١٠٠.

<sup>(</sup>٣) الأغاني: ١/ ١٣٥. (٤) الأغاني: ١/ ١٣٧.

الهر وعرض به فى أبيات منها، ويقال بل كنى بالهر عن الوزير أبى الحسن بن الفرات أيام محنته، لأنه لم يجسر أن يذكره ويرثيه، وقيل غير ذلك، وهذه القصيدة فى ٦٥ بيتاً، وهى معدودة من أحسن الشعر وأبدعه، وقد نقل زبدتها ابن خلكان فى تاريخه (١). وللعلاف قصائد أخرى فى الهر أيضاً ولكن هذه أشهرها. واستحسن من بعده هذا المذهب، فعارض ابن العميد القصيدة الهرية صناعة، ونقل الثعالبي شيئاً من قصيدته فى اليتيمة (٢) ولما نفق برذون أبى عيسى المنجم بأصبهان وكان قد طالت صحبته له، أوعز الصاحب ابن عباد إلى الندماء المقيمين فى حلبته أن يعزوا أبا عيسى ويرثوا برذونه (٣)، فقال كل منهم قصيدة فريدة، نقل الثعالبي مختارات منها (٤). ثم شاع هذا النوع بعد ذلك وتقلبوا فى أغراضه.

非非非非 非非

<sup>(</sup>۱) تاریخ (ابن خلکان): ۱۳۷/۱.

<sup>(</sup>٢) اليتيمة: ٣/٣٣.

<sup>(</sup>٣) قلت: البرذون: الدابة كما في القاموس

<sup>(</sup>٤) اليتيمة: ٣/٥٥.

## الغزل والنسيب

ليست هاتان الكلمتان مترادفتين بالمعنى الأخص كما جرى في عرف الناس، ولكن بينهما فرقا نبه عليه قدامة فقال: إن النسيب ذكر خلق النساء وأخلاقهن، وتصرف أحوال الهوى به معهن، وقد يذهب عن قوم موضع الفرق بين النسيب والغزل، والفرق بينهما أن الغزل هو المعنى الذى اعتقده الإنسان في الصبوة إلى النساء نسب بهن من أجله، فكأن النسيب ذكر الغزل والغزل المعنى نفسه. قال: والغزل إنما هو التصابى والاستهتار بمودات النساء . . . وإذ قد بان أن الذى قلناه على ما قلنا فيجب أن يكون النسيب الذى يتم به الغرض هو ما كثرت فيه الأدلة على التهالك في الصبابة، وتظاهرت فيه الشواهد على إفراط الوجد واللوعة، وما كان فيه من التصابى والرقة أكثر مما يكون من الخشن والجلادة، ومن الخشوع والذلة أكثر مما يكون فيه من الإباء والعز، وأن يكون جماع الأمر فيه ما ضاد التحافظ والعزيمة ووافق الانحلال والرخاوة، فإذا كان النسيب كذلك فهو المصاب له الغرض.

لا جرم كانت هذه الأخلاق التى يحلو بها النسيب ويعذب الغزل غير صريحة فى البداوة، ولا خالصة فى تلك الخشونة الفطرية التى طبع عليها العرب فى جاهليتهم، فكان نسيب شعرائهم قليلاً بمقدار تلك الأخلاق التى انسلخت من الطبيعة العربية وتحولت عن صميمها بما فيها من المادة الحضرية الموروثة أو المكتسبة، لأن أول من تعهّر فى شعره من العرب وشبّب بالنساء، إنما هو امرؤ القيس بإجماع الرواة، وكان أبوه من ملوك كندة فظهرت فى غزله الحضارة اليمنية وأفسدتها صعلكة الرجل؛ إذ كان على أنه ابن ملك لا يستتبع إلا صعاليك العرب وذؤبانهم، وقد شبب حتى بنساء أبيه؛ وكان هذا سبب نفيه، لا ما زعموه من أن الملوك كانت تأنف لأبنائها من الشعر، وقد نبه على ذلك الجاحظ "فى الحيوان" وسنكشف قلب هذا الشاعر متى وصلنا إلى ترجمته. وكان قبل امرئ القيس خاله مهلهل، وهو زير نساء، ولكنه كان بعين أخيه كليب فارس العرب المشهور ـ وقد مرً وصفه ـ فلم يك بالمفحش ولا بالبذىء، ولما كان مهلهل أول من أرقً الشعر

كان كذلك أول من غنى بالتشبيب من شعره (١).

ولم يجئ بعد هذين الشاعرين من يتهالك في غزله غير النابغة الذبياني، وقد أفحش في بعض نسيبه إفحاشاً كأنه رومي أو فارسي، لطول ما صحب المناذرة والغساسنة، أما سائر الشعراء من العرب فكانوا على سنة قومهم من الغيرة والأنفة؛ ولذلك ظهر النسيب فيهم طبيعياً فقامت فيه الطلول والآثار، وتشوقوا بالرياح الهابة والبروق اللامعة والحمائم الهاتفة والخيالات الطائفة وبكوا على آثار الديار العافية وأشخاص الأطلال الدائرة.

وهم إذا وصفوا محاسن النساء لم يزيدوا على الأوصاف الطبيعية التى تقع عليها الأعين؛ إذ كن غير مقصورات ولا محجوبات، وإنما تجيء طهارة الغزل من اعتبار الحسن اعتباراً طبيعياً، كالذى تعرفه النفس من جمال الشمس والقمر، وخضرة الرياض، وأريج الأزهار، ونحو ذلك؛ وأظن أن إجماع الناس كافة على اختلاف أعهم فى تشبيه الحسن النسائى بتلك المعانى إنما جاءهم من ذلك الاعتبار، لأنه فيهم إرث الطهارة الطبيعية من لدن الإنسان الأول؛ ولذلك السبب عينه لم تكن تأنف العربية أن توصف محاسنها؛ لأن الحسناء فيهم صفة نفسها، وإنما كان الشأن فى ريبة النظر ودنس الفؤاد، وذلك الذى كان يستطير له الشر بينهم وتعقد عليه الغارات فهو غزل الأسنة لا غزل الألسنة، وهو أيضاً كان السبب فى أن النسيب لم يغلب على شعر واحد من شعرائهم فيعرف به كما عرف قوم بالهجاء والمديح وغيرهما، وعلى أن هذا النسيب كان نوعاً من أنواع الوصف فهو كذلك لم يتميز به شاعر تَميَّزُه بالأوصاف الأخرى؛ وهذه تراجم شعراء الجاهلية وأشعارهم بين أيدينا، وهى بجملتها الدليل على ما أسلفنا بيانه.

فلما جاء الإسلام آمنت العيون المريبة، وصدق النظر في عفته، وتلجلجت الألسنة فيما كانت تنطلق به؛ فكان ذلك أبلغ في عفة النسيب، حتى صار يؤخذ من طرق اللسان، ولا يقصد به إلا إقامة السنة التي درج عليها العرب، وتحريك ما في القلوب من بقايا الشباب؛ حتى يستجيب الطبع للشاعر وتسلس له الخواطر، كما قال مالك بن رغبة الباهلي (٢).

1 . 7

(Y) Heads: 7/ AP.

<sup>(</sup>١) سرح العيون: ص٦١.

## وما كان طبى حبها غير أنه يُقامُ بسلمي للقوافي صدورُها

ولولا ذلك ما سمعه رسول الله على في مسجده من قصيدة كعب بن زهير الشهيرة؛ ولتبين الناس منه الكراهة له؛ وهم لم يرووا من ذلك شيئاً كما رووا في غيره (هو منافرة الزبرقان؛ راجع العمدة).

ومضى الشعراء على ذلك إلى زمن عمر بن الخطاب، وكان لشدته في الدين ينكر من الشعر غير معالى الأخلاق وصواب الرأى وما يرجع إلى الأنساب؛ حتى لقد مرَّ بحسان وهو ينشد في مسجد رسول الله ﷺ فأنكر ذلك، ثم قال: أرغاء كرغاء البكر؟ فقال حسان: دعني عنك يا عمر، فوالله إنك لتعلم لقد كنت أنشد في هذا المسجد من هو خيرٌ منك فما يغير على ذلك! لا جرم أنه استبطل النسيب ورآه عبثاً، إن لم تكن فيه حرمة فقد يكون سبباً إليها، خصوصاً وقد تواصف الناس في زمنه معانى الغزل بما جلبته لهم الفتوح من السراري، فتقدم عمر إلى الشعراء أن لا يتشبب أحد بامرأة إلا جلده (٢)؛ وكان يأبي أن يساكنه جميل من الرجال تهتف به العواتق في خدورهن؛ وقصة نصر بن حجاج معه مشهورة، ولكن ما جاءتهم به الفتوح كان قد أدخل عليهم رخاوة المدنية ونقض من طباعهم، ثم جعلت قلوبهم تسيب وتسيب معها أخلاق البداوة؛ فما هدأت الفتن بعد عثمان واستقر الأمر لمعاوية حتى قويت قلوب وضعفت عقول، وانصرف أكثر القرشيين إلى ما الهاهم به معاوية من الترف والنَّعمة، وما جرأهم عليه من مباحات النظر واللسان، وهو كان يبذل إليهم الأموال في هذا السبيل ويعينهم عليه بما وسعه من الجهد، ليكسر من قرشيتهم التي هي قوام الخلافة. وظهر يومئذ الغناء مُمْتَرًى فيه حتى أباحه يزيد بن معاوية (٦٠ ـ ١٤ هـ) ففشا في الحجاز؛ والنسيب مادة الغناء الطبيعية وبه يقوم أمره؛ فكان المغنون يتناولون في أول أمرهم نسيب الجاهليين والمخضرمين؛ كالمهلهل وامرئ القيس والنابغة وذى الإصبع العدواني وحميد بن ثور وغيرهم؛ وكان هذا منشأ الظرف الحجازي الذين ضربوه مثلاً؛ لأن أهل العراق كانوا ينكرون الغناء ولكن لا يرون بأساً بالرجز، وهو ما يحدى به (٢)؛ وكذلك صاروا يكرهون النسيب من أجله؛ حتى قال فيهم سعيد بن

<sup>(</sup>١) العملة: ١/ ٩٨. (٢) الأغاني: ١/ ٩٨. (٣) الأغاني: ١٦٣/١.

المسيب: إنهم نسكوا نسكا اعجمياً. ونبغ في ذلك العهد عمر بن أبي ربيعة الغزل المترف، وكانت أمه سُبيت من حضرموت، ويقال من حمير، ومن هناك أتاه الغزل(١) كما أتى امرؤ القيس من قبله، وليس بينهما من يساويهما في هذه الطريقة، وإنما نشأ لزمنه فتيانُ الشعر من القرشيين، كأبي دهبل الجمحي، ومن ينزل منزلتهم بما يدل به من سابق الحرمة، كعبد الرحمن بن حسان، فلم يتركوا أن يقولوا النسيب في كل من جار أن يقولوه فيه وكل من لم يجز، حتى تناولوا به بنت معاوية؛ ولكت ابن أبي ربيعة هو الذي استقلت له هذه الطريقة وكان أول من شهر بها، فبرع نظراءً أبسهولة الشعر وشدة الأسر وحسن الوصف وإرسال شعره قصصاً غزلية حتى كأنه إنما يدوّن فيه تاريخ قلبه، ولذلك فتن به الناس، وكان أشهر أهل الحجاز يومئذ بالظرف والرقة وطباع الغزل، ابن أبي عتيق، وهو عبدالله ابن عبد الرحمن بن أبي بكر، فكان عمر يذهب في شعره إلى أخلاقه (٢) وأخبارهما مشهورة، ثم كان يغنى في أشعاره ابن سريج المغنى النواحة، فلو أن القلوب لا ترى ببصائرها إلا لونا واحداً لكان هو اللون الذي يعطيه غناء ابن سريج بشعر ابن أبي ربيعة، ولذلك طار نسيبه وصار الحسان يتعرضن في آفاق لحظه كواكب واقمارا ليشهرن فيرتفعن في الناس بصفته؛ وبلغ من فتنة شعره للنساء أنهن كن يتدارسنه ويكتبنه (٣).

وقد خلقت تلك البيئة عمر خلقاً نسائياً، حتى كأنما كن ينجذبن إليه للمناسبة الجنسية . . . فقد كان في أيام الجمع يلبس حلل الوشى ويركب النجائب المخضوبة بالحناء عليها القطوع والديباج ويسبل لمته ويخرج يتلقى العراقيات إلى ذات عرق، ويتلقى المدنيات إلى مر ويتلقى الشاميات إلى الكديد (٤) كل ذلك التماساً للغزل وطلباً لماتاه، وأخباره كثيرة مثبتة في موضعها من كتاب الأغانى.

وظهرت مع عمر طبقة العشاق من شعراء العرب: كجميل، وكثير، ونصيب، وجنادة العذرى وغيرهم؛ ثم الشعراء الذين صاغتهم البيئة: كالأحوص الذي كان يشبب بالنساء ذوات الأخطار من أهل المدينة، حتى نفاه سليمان بن عبدالملك (٥)؛ ووضاح اليمن وكان يشبب بامرأة الوليد بن عبد الملك.

<sup>(</sup>٣) الأغاني ٧/ ٣٧.

الأغانى ١/ ٣٢.
 الحيوان ٢٨/٢.

<sup>(</sup>٤) الأغاني: ١/ ٨٨. (٥) الأغاني: ٤٨/٤.

وفشا أمر الغناء فكان ابن سريج وابن محرز ومعبد والغريض ومالك وابن عائشة وغيرهم يغنون في النسيب من شعر تلك الطبقة كلها، وبذلك ظهر النسيب في وضع يشبه أن يكون فارسياً أو رومياً ولا يلتئم مع أخلاق العرب؛ إذ تحكى فيه قصة الغزل ويفتخر فيه بنقض العفة وانحلال الطباع، إلى أمثال هذه المعانى؛ وكان ذلك أصل ما ورثه المولدون من هذه الصناعة.

وثم نوع من الهجاء استخدم فيه النسيب، واستعين على البلوغ إلى حقيقته بهذا الغزل الحديث، وأول من فعل ذلك الشاعر الملقب بالعرجي، وهو عبد الله ابن عمر بن عمرو بن عثمان بن عفان، وقد نبغ بعد موت ابن أبي ربيعة ونحا نحوه وتشبه به فأجاد، وكان جريئاً في شعره على نساء قريش ونساء بني أمية، قليل المحاشاة لأحد، وكان يهجو محمد بن هشام بن عبد الملك الخليفة الأموى، فلما رأى أنه لم يبلغ منه ولم [يُمضة] جعل يشيب بأمة وامرأته (۱) وينسب بهما، وخصوصاً أمّه، على تلك الطريقة من حكاية الوقائع وافتراء الإفك، لا لمحبة ولا لعني من معانى الغزل (۲)؛ ولكن ليفضح الرجل بإشاعة الشعر على ألسنة المغنين؛ وليس يؤخذ بالنسيب هذا المأخذ إلا وقد استقامت طريقته تلك بما يُمتَهَد لها من الأعراض ويُوطاً من الأخلاق؛ ولذلك صار الأشراف والأمراء يتقون تلك الألسنة أكثر عما يتقون المعيون المرية بعد أن شدّدوا في الحجاب وفرقوا بين الرجال والنساء في الطواف، وذلك في إمارة خالد القسرى عامل سليمان بن عبد المبك على مكة، إذ بلغه قول بعض الشعراء (۳):

وحبذا الكعبة من مسجد عند استلام الحجر الأسود

يا حبذا الموسم من موقف وحبـذا اللاتـى يزاحـمننا

فتحولت الأخلاق يومئذ في سواد الأمة بهذا النسيب، حتى كان من الأشراف من يحاول أن يعيد الأخلاق العربية، كعبد العزيز بن مروان والى عبد الملك على مصر، فإنه كان لا يعطى شاعراً شيئاً حتى يذكر أمه في مدحه لشرفها، فكان الشعراء يذكرونها باسمها في أشعارهم (٤).

<sup>(</sup>١) الأغاني: ١٦١/١.

 <sup>(</sup>۲) الأغانى: ١/١٥٤.
 (٤) الأغانى: ١٣٦/١.

<sup>(</sup>T) المسعودى: ٢/١٦/.

ولما كانت خلافة عمر بن عبد العزيز تحامى شعراء الغزل أن يشهروا النساء في نسيبهم، وتحولوا عن طريقة ابن أبى ربيعة، حتى إن النصيب الشاعر المقدم في ذلك لم يأخذ جائزته إلا بعد أن شهدوا له أنه عاهد الله أن لا يقول نسيباً يشهر به النساء (۱) واستمر أكثرهم على ذلك: لا ينسب إلا تملحاً واستجماماً على غير ريبة ولا فاحشة، ومالوا فى ذلك إلى طريقة العرب، إلا ما لابد منه من صنعة الأخلاق التى تناسب الغزل والتشاجى، حتى ظهر أبو المحدثين بشار بن برد، فأفرط فى الصنعة، لأنه كان أعمى، وبالغ فى تصوير الإحساس ليمتاز بذلك على المبصرين قوهو والأعشى معدودان كذلك عندهم، فكان سبيله إلى هذا الغرض أن نصب فى شعره حبائل الشيطان وزخرفه بتزويق اللسان وقارب فى غزله النساء بما كان يجتزئ ابن أبى ربيعة بنظره عن التحدث به فى النسيب، حتى اشتهر نساء البصرة وشنبابها بشعر بشار، وانتهى خبره من وجوه كثيرة إلى المهدى بن المنصور العباسي، وكان أشد الناس غيرة، فنهاه عن ذكر النساء وقول التشبيب (۲) ثم ظهر بعد ذلك أبو فراس والعباس بن الأحنف، وهذا الأخير ليس فى شعره مديح، إنما هو مصروف إلى النسيب يتوخى فيه صفة المعنى لا صفة الحكاية، وشعره عكس شعر الفردق لأنه كان لا يقول فى الغزل (۳) والعباس لا يقول إلا فيه.

ومن ذلك العهد شاع النسيب والتحم بالشعر، ورغب فيه الخلفاء من شعرائهم حتى إن الرشيد أمر بحبس أبى العتاهية والتضييق عليه لما تَزهد وآلى على نفسه أن لا يقول شعراً في الغزل (١) ثم أضاف البحترى إلى النسيب معنى تعلق به وردده في شعره واستقصاه، حتى كان الباب الذى شهر به على أنه أرق الناس نسيباً وأملحهم طريقة، وذلك المعنى هو ذكر الطيف والخيال، وكان من ذلك شيء قليل في أشعار المتقدمين يركبون فيه صنعة جافية تتخون محاسنه وتُعفى على معنى الغزل فيه، إذ كانوا يطردونه؛ وأشهر ما في ذلك قول جرير:

طرقتك صائدةُ القلوب وليس ذا وقت الزيارة فارجعى بسلام ومن انفرد بطريقته في النسيب بعد البحترى وشُهر بالغزل خاصة، أبو الوليد

<sup>(</sup>١) الأغاني: ١/٨٨.

<sup>(</sup>٣) البيان: جـا . (٤) الأغاني: ٣/ ١٦٠ (٣)

ابن زيدون، وهو الذي لقبة الأندلس ببحترى المغرب، وقصائده مشهورة، وخصوصاً النونية التي يتشوق بها إلى وكادة، وكذلك أبو الوليد ابن الجنان من شعراء الملك الناصر صاحب الشام في القرن السابع، قال بن سعيد المغربي: ومقاطيعه الغرامية قلائد أهل الغرام (١) وكان في ذلك القرن أيضاً أبو الفضل زهير الشهير ببهاء الدين، وهو صاحب الديوان المشهور الذي يقال في غزله إنه السهل الممتنع، وقد انفرد بهذه الطريقة حتى لا يذكر معه فيها أحد من المتأخرين إلا تابعاً، ثم تتابع الشعراء بعد هؤلاء وكلهم ينسبون وأكثرهم يجيدون، ولكنا لا نعرف لواحد منهم طريقة يتبع فيها بل كلهم، إلا ما اشتهروا به من السخافات، كالغزل الممقوت الذي يصفون فيه الأحداث والمخنثين، وكان منشاً ذلك في أوائل الدولة العباسية بعد اقتناء المماليك من الروم والترك وغيرهم؛ ولبعض خلفائهم ولع به واستهتار، كالمعتضد وغيره، وليس هذا موضع شرحه ولا تأريخه، وقد رأينا لبعض المتأخرين فيه كتاباً مطبوعاً، ولكننا ننزه كتابنا عن الإشارة إليه.

ويدخل فى تاريخ النسيب بعض المذاهب الصناعية التى استحدثت فيه، ونخص بالذكر من ذلك مذهبين: الأول ما سلكه المتنبى من التغزل بممدوحه، وقد نبه عليه الثعالبى فى اليتيمة، والثانى ما استنه الوزير الطغرائى من الجمع بين مدح فتيان الحى والتغزل بفتياته، وقد شغف بهذه الطريقة من المتأخرين ابن معتوق الموسوى وأكثر غزله فيها.

\*\*\*\*

<sup>(</sup>١) نفح الطيب: ٣٧٩/١.

# الشعكر الوصيفى

الوصف جزء طبيعى من منطق الإنسان، لأن النفس محتاجة من أصل الفطرة إلى ما يكشف لها من الموجودات وما يكشف للموجودات منها، ولا يكون ذلك إلا بتمثيل الحقيقة وتأديتها إلى التصور في طريق من طرق السمع والبصر والفؤاد، أي الحس المعنوى، فالأمم الطبيعية هي أصدق الأمم في الوصف طبيعة، لأنه سبيل الحقيقة في السنتها، ولأن حاجاتها الماسة إليه تجعل هذا الحس فيها أقرب إلى الكمال، فإذا أضفت إلى ذلك سعة العبارة ومطاوعة اللغة في التصريف \_ كما هو الشأن عند العرب \_ كان أجمع للحس وأبدع في تصوير الحقيقة بما تكثر اللغة من أصباغها ويجيد الحس في تأليف بينها وتكوين المناسبات الطبيعية التي تظهرها تلك الألوان المهيأة على حسب هذه المناسبات.

ولما كان الوصف الشعرى هو أرقى ما يكون فى اللغة من صناعة الأصباغ والتلوين، كان لا يقع إلا على الأشياء المركبة من ضروب المعانى، وكان أجوده لذلك ما استجمع أكثر المعانى التى يتركب منها الشىء الموصوف وأظهرها فيه وأولاها بتمثيل حقيقته، وهى الطريقة التى اتبعها العرب فى أوصافهم بدلالة الفطرة القوية والطبيعة الراقية، وقد كان هذا سبباً فى تطبيقهم وصف الحيوان والنبات وغيرهما على علومهم ومعارفهم التى خلدوها بذلك فى أشعارهم؛ لأن من أخص مزايا العلم التدقيق والاستقصاء، حتى قال الجاحظ: قل معنى سمعناه فى باب معرفة الحيوان من الفلاسفة وقرأناه فى كتب الأطباء والمتكلمين إلا ونحن قد وجدنا قريباً منه فى أشعار العرب والأعراب(١). فاستقصاء المعانى التى يتركب منها الموصوف طبيعة عامة فى شعرائهم، ولكنهم يتفاوتون فى قوة الاحتيال على ابراز هذه المعانى وابتداع الأساليب فى تصويرها، وهذا هو موضع التفضيل بينهم، الأنه راجع إلى اختلاف القرائح خلقة واستعداداً. وقد غفل أكثر الأدباء عن هذه الحقيقة، فتراهم يعجبون لما يرونه فى بعض أشعارهم مما يكون سبيله الاحتيال على تصوير أجزاء الموصوف، ويعدونه خشونة وجفاء طبع، كالذى يذكرونه فى وصف

<sup>(</sup>١) الحيوان: ٣/ ٨٣.

الناقة بأن هراً قد ثبت في دفِّها، كقول عنترة:

وهم إنما أرادوا صفة الناقة بأنها روّاغة شديدة التفزّع لفرط نشاطها ومرحها، فجاءوا بهذا المعنى الذى تلزم عنه تلك الصفة، وخصّوا الهر لأنه يجمع العضّ بالناب والمحض بالمخالب، فيكون ذلك أبلغ فيما أرادوه.

ومنه قول أوس بن حجر، وقد جاء بأكثر من ذلك، يريد أنها لا تستقر: كأن هراً جنيباً تحسبت غُرْضتها والتف ديك بحَقْويها وخيزير وقول الشماخ:

كان ابن آوى موثقٌ تحت غَرْضها إذا هو لَم يكُلُم بنابَيْهِ ظَفْرا «والغُرْضة والغَرْض: حزام الرحل (١).

وعلى ذلك يؤول كل ما ورد فى أوصافهم من أمثال تلك المعانى التى يستقصون بها أجزاء الصفة وأساليب التركيب، وهى عامة فى الشعر الجاهلى والطبقة التى تلبهم من الإسلاميين، ومن أعجبها قول الراعى حين أراد أن يصف لون الذئب:

متوقع الأقران فيه شهبة هشّ اليدين تخاله مشكولا كدخان مرتجل بأعلى تلعة غَرْثَانَ ضَرّمٌ عرفجا مبلولا

المرتجل: الذى أصاب رجلاً من جراد فهو يشويه، وجعله غرثان لأنه على طول الغرث لا يختار الحطب اليابس على رطبه، فهو يشويه بما حضره. وأدار الراعى هذا الكلام ليكون لون الدخان بلون الذئب الأطحل متفقين (٢).

ومن تفاوتهم في الأساليب قول الشماخ في صفة الحَرِّ: كأن قتودي فوق جاب مطرد من الحقّب لاحته الجداد الغوارز<sup>(٣)</sup>

(١) الكامل: ٧٤/٢. (٢) الحيوان: ٥/ ٢٤. (٣) الحيوان: ٥/ ٢٨

قال الجاحظ: ولهذه الأبيات كان الحطيئة والفرزدق يقدمان الشمخ بغاية التقديم. وسجد الفرزدق مرة إذ سمع رجلاً ينشد بيتاً للبيد:

وجلا السيول عن الطلول كأنها ﴿ زُبُرٌ تُجِدُ متونهـــا أقلامهـــا

فقيل له: ما هذا؟ قال: مرضع سجدة في الشعر أعرفه كما تعرفون مواضع السجود في القرآن! (١).

ولما كان الوصف عند العرب أشبه بالحقيقة العلمية كما مر، كان الشاعر منهم لا يتعاطى إلى ما يُحسن من ذلك ضرورة، وقد يشارك في أوصاف كثيرة ولكنه ينفرد بالشهرة في بعضها، من جهة العلم لا من جهة الصناعة، فكلما كان أعلم بأجزاء الموصوف وحالاته، وأقدر على استقصاء هذا العلم في شعره، كان أبلغ في الوصف وأولى بالتقديم فيه؛ وإن أحسن ما يكون الوصف الصادق إذا خرج عن علم، وصرقته روعة العجب، فإن العلم يعطى مادة الحقيقة، والعجب يكسبها صورة من المبالغة الشعرية، وكل وصف لا يكون عن هذين أو أحدهما فهو تزيد من الكذب، وتكثر بالباطل، لأن سبيله سبيل المصنوع المتكلف، ولا يسلم متعاطيه من الخطأ، كما ترى شعراء المولدين يصنعون في صفة الإبل ونحوها من خصائص الشعر الجاهلي.

وقد أخطأ أبو نواس على جلالته في وصف الأسد حين تعاطاه، وسيأتي ذلك في موضع آخر.

وعلى جهتى الوصف الصادق اللتين ذكرناهما، يجرى كل شعر العرب ومن بعدهم من طبقتى المحضرمين والإسلاميين، ولا يبقى موضع للعجب فى تناولهم بالوصف كل أجزاء طبيعتهم، حتى الحشرات، وحتى ما لا يستحسن مثله عادة من الوصف، كما فعل مخارق بن شهاب المازنى؛ وهو على سيادته وكرمه، وعلى أنه من رؤساء العرب، تراه يصف تيس غنمه، ولولا روعة العجب لترك ذلك لأخلاق الرعاة ومَن فى طبقتهم (٢).

على أنهم في ذلك جميعه إنما كانوا يتوسعون فيما يتعلق بالأجزاء من

<sup>(</sup>١) سرح العيون: ص٢٧٥.

<sup>(</sup>٢) الحيوان: ٥/١٤٣.

الموصدفات دون ما يتعلق بالمعاني، والأجزاء متعلقة بالهيئة الخاصة، والمعاني متعلقة بالحالة العامة؛ فإذا وصفوا الناقة مثلاً وهي ذات هيئة خاصة مميزة بأجزائها أتوا على هذه الأجزاء واستغرقوا كل ما يتعلق بالهيئة؛ وحسبك أن تقرأ قصيدة التغلبي في وصف القطاة، وقد رواها الجاحظ وقال إنها أجود قصيدة قيلت في القطاة (١) وإنما كانت كذلك لاستغراقها كل أجزاء الصفة بحيث تصوّرها تصويراً حيًّا، ولكنهم إذا وصفوا حرباً انصرفو عما فيها من المعاني العامّة وردُّوها إلى النوع الأوَّل فجزَّءوها أجزاء واعتبروها هيئة، فربما وصفوا منها الخيل وفرسانها وأدوات القتال وذكروا الصفة العامة للحرب، من النقع والدماء والطير التي تتبع القتلى ونحو ذلك مما ترد جملته إلى أجزاء مفردة بأعيانها، ولكنهم لا يصفون حالة المتقاتلين عما يبني على معانى النفس وتقام به فلسفة الإنسانية، لأن ذلك بعيد عن نظام اجتماعهم، ولو اقتضاه الاجتماع لاهتدوا إليه؛ ولهذا السبب عينه لم يؤثر عنهم شيء في الأوصاف التاريخية التي يستمد منها الشعر القصصي، وقد ذكر شعراؤهم واقعة الفيل وسيل العرم وغيرهما(٢) ولكنهم لم يحتالوا على أن يصفوا ذلك بمعانيه العامة في قصة أو شبه قصة، كما رأيتهم يحتالون على إبراز الصفات الطبيعية ويتكلفون لذلك نوعاً من القصص على ما سلف بيانه. وقد تجدهم يزحمون أجزاء الهيئة ويبالغون في استقصائها حتى تقصر الألفاظ عن بسط المعنى وتترك في التصوير مواضع للنظر والفكر، كقول الشماخ يصف أرضاً تسير النبالة فيها:

تقعقع في الآباط منها وفاضها خلت غير آثار الأراجيل ترتمي

قال قدامة: فقد أتى هذا البيت بذكر الرجالة وبيّن أفعالها بقوله «ترتمى»، ومن الحال فى مقدار سيرها بوصفه تقعقع الوفاض، إذ كان فى ذلك دليل على الهرولة أو نحوها من ضروب السير، ودل أيضاً على الموضع الذى حملت فيه الرجالة الوفاض، وهى أوعية السهام، حيث قال «فى الآباط» فاستوعب أكثر «هيآت» النبالة وأتى من صفاتها بأولاها وأظهرها عليها، وحكاها حتى كأن سامع

<sup>(</sup>١) الحيوان: ٥/١٦٩.

<sup>(</sup>٢) الحيوان: جـ٧.

قوله يراها)<sup>(۱)</sup> ولم يلتزم المولدون سنن العرب فى الوصف بل قلبوه إلى التشبيه وبينهما فرق عند العرب، وهو أن الوصف إخبار عن حقيقة الشيء، والتشبيه مجاز وتمثيل، لأنه مبنى على أن يوقع بين الشيئين اشتراكهما فى الصفات أكثر من انفرادهما فيها، إذ لابد أن يكون بين المشبه والمشبه به اشتراك فى معان تعمهما ويوصفان بها، وافتراق فى أشياء ينفرد كل واحد منهما بصفتها، فهو يدخل فى الوصف كما ترى وليس به فى الحقيقة.

ومن أجل ذلك بالغوا في أوصافهم وجاءوا بالتشبيه المفرط والبعيد، وكأن هذا شيء اقتضته حضارتهم المبنية على الترف وتمويه الأشياء بالزخرفة، وقل منهم من يصف عن علم كأبي نواس في أوصافه للكلاب واستغراقه في سنها، لأنه كان عالماً راوية، وكان قد لعب بالكلاب زماناً وعرف منها ما لا تعرفه الأعراب؛ قال الجاحظ: وذلك موجود في شعره، وصفات الكلاب مستقصاة في أراجيزه؛ هذا مع جودة الطبع وجودة السيك والحذق بالصنعة؛ وإن تأملت شعره فضلته، إلا أن تعترض عليك فيه العصبية أو ترى أن أهل البدو أبداً أشعر وأن المولدين لا يقاربونهم في شيء، قال: فإن اعترض هذا الباب عليك فإنك لا تبصر الحق من الباطل ما دمت مغلوباً (٢) وهذه الصفات هي التي تذكر في شعر الصيد والطرد؛ ولانصراف المولدين عن حقائق الموصوفات كانوا يسمون الأوصاف الشعرية بما يجرى مجرى العويص (٢) وجعلوا لبعض التشبيهات ألفاظاً سموها بالألفاظ يجرى مجرى العويص (٢)

أما مشاهير الوصافين في تاريخ الأدب جاهلية وإسلاماً فهم وإن كانوا يجيدون أكثر الأوصاف لكنهم اشتهروا بأنواع غلبت عليهم الإجادة فيها، فاشتهر من نُعّات الخيل امرؤ القيس وأبو دؤاد وطفيل الغنوى والنابغة الجعدى، ومن نُعّات الإبل طرفة وأوس بن حجر وكعب بن زهير والشماخ، وإن كان أكثر القدماء يجيدون وصفها لأنها مراكبهم؛ وكان عبيد بن حصين الراعى النميرى أوصف الناس لها، ولذلك سُمّى راعياً؛ وأما الحُمر الوحشية والقسى والنبل فأوصف

<sup>(</sup>١) نقد الشعر: ص٤١. (٢) الحيوان: ٢/١٠.

<sup>(</sup>٣) يتسمة الدهر: ٣/ ٢٢٨. (٤) زهر الآداب على هامش العقد الفريد: ص ٥٣.

الناس لها الشماخ، ولقد أنشد الوليد بن عبد الملك شيئاً من شعره في الحُمر فقال: ما أصفه لها! إنى لأحسب أن أحد أبويه كان حماراً... وأما الخمر فمن أوصاف الأعشى والأخطل وأبى نواس، واشتهر أبو نواس وابن المعتز أيضاً بصفة الصيد والطرد، ولا يذكر مع امرئ القيس في منزلته من اخترع التشبيه إلا ابن المعتز، وكان ذو الرمة أوصف الناس لرمل وهاجرة وفلاة وماء وقراد وحية، وهو رئيس المشبهين الإسلاميين، وكان يقول: إذا قلت كأن... ولم أجد مخلصاً منها فقطع الله لسانى! وقد اشتهر بوصف الطبيعة الوحشية أيضاً عبيد بن أيوب العنبرى، وكان نافراً من الإنس جوالاً في مجهول الأرض، فاستغرق ذلك شعره (۱) ومن الوصافين المتفنين في الأوصاف على بن إسحاق المعروف بالراجحي المتوفى سنة ٣٨٦، وله أشياء كثيرة فيما يجرى مجرى العويص، واشتهر كشاجم بآلات المنادمة، والصنوبرى بالروضيات، يعجرى مجرى العويص، واشتهر كشاجم بآلات المنادمة، والصنوبرى بالروضيات، وابن خفاجة الاندلسي بأوصاف الطبيعة الحضرية وابن حمديس الصقلى بأوصاف البرك والمياه والانهار، وسنذكر كلمة عن أوصاف الاندلسيين متى وصلنا إلى تاريخ الأدب الأندلسي إن شاء الله.

والوصف باب من الشعر قلما تجد شاعراً لا يحسن منه شيئاً أو أشياء، ولكن هؤلاء الذين عددناهم قد ذهب لهم بالأوصاف التى غلبت عليهم الإجادة فيها صيت بعيد وذكر، ولم يكن مثل ذلك لمن جاءوا بعدهم وإن أحسنوا فى أشياء كثيرة، إما لأن الإجادة لم تغلب عليهم فى نوع دون آخر، وإما لإهمال الأدباء والمؤرخين أن يعينوا لهم مثل تلك الأوصاف. والله أعلم.

\*\*\*\*

<sup>(</sup>١) الحيوان: ٦/ ٥٠.

#### الشعر الحكمي

إذا استصفينا المأثور من شعر العرب ومن بعدهم، وميزنا كل نوع منه بغرضه الذي يجمع جملته كما فعلنا في هذه الأبواب التي نكتب فيها، خرج لنا من ذلك هذا النوع الذي نسميه الشعر الحكميّ، وهو المقصور على الدين والفلسفة وما يرمى إلى هذه الناحية، ونحن وإن لم نكن نراه شعراً خالصاً ولكنا نراه مذهباً من مذاهب الشعر، ولذلك خصصناه بالتأريخ.

كانت حكمة العرب راجعة إلى وثاقة الحلوم وشدة العقول وفضل المنزلة فى تجارب الأيام، فهى حكمة لا تجرى على مذهب ولا تدور على نحلة ولا يبلغ بها الزمن مبلغ احد هذين النوعين بالقياس والاستنباط، كما يكون ذلك فى القضايا العلمية وعلى النحو الذى أخذت إليه شرائع الرومان وفلسفة اليونان مثلاً، وإنما كان أساس تلك الحكمة رسوخ الأخلاق فيهم بحكم العادة ونظر كل امرئ لنفسه بحكم الطبيعة، وذلك كان محور دينهم الطبيعى.

لا جرم أنهم صرفوا حكمتهم في الشعر إلى ما يتعلق بالأخلاق والسياسة ولم يبالوا بتقرير مذهب من مذاهب أديانهم ولا أقاموا لظواهر هذه الأديان في شعرهم وزناً، وقد صرفهم عن ذلك أنهم لم يدرسوا شيئاً من كتب الأديان، وأنهم كانوا يحتقرون هذه الحمراء من الفرس والنبط والروم وغيرهم، وقد كانت النصرانية واليهودية في بعض قبائلهم، فكانت اليهودية في بني كنانة وكندة وبني الحارث، وكانت النصرانية في ربيعة وغسان وبعض قضاعة وبني تغلب وأهل نجران، غير من كانوا في الحيرة ممن يطلقون عليهم اسم العباد، ومنهم عدى بن زيد العبادي ففيه أسماء القبائل المحلين ومن كانوا على غير دين مشركي العرب.

وقال الجاحظ في نحو هذا: والمحلُّون من العرب عمن كان لا يرى للحرم ولا للشهر الحرام حرمة. . . إلخ.

وخرج من أهل الملتين شعراء معروفون ومع ذلك تؤثر لهم أشعار دينية على

<sup>(</sup>١) الحيوان: ٧/ ٦٦.

نحو ما تجد في الشعر العبراني مثلاً، إلا أن يكون لذلك سبب تستدعيه طبيعة الشاعر فيغلب على الأسباب الأخرى، والطبيعة دائماً تقوى أسبابها وتضعف على هذا التقدير؛ ولم نعثر بعد جهد التفتيش وطول التنقيب إلا على اثنين من الشعراء اشتهرا بهذا النوع الديني من الشعر. . . وهما عدى بن زيد العبادى، وأمية بن أبي الصلت؛ أما عدى فكان يسكن الحيرة ويجاور الريف، وشعره لإحكام أمثاله مثَلً في الحكم، ومن مشهوره أبياته في الاعتبار بذهاب القرون وهلاك الملوك، ومطلعه:

#### أيها الشاعر المعيّر بالدهم من أأنت المبرأ الموفور؟

قال الجاحظ في عدى: وكان نصرانيا دياناً وترجماناً وصاحب كتب؛ وكان من دهاة أهل ذلك الدهر... ثم أورد شعراً له يذكر فيه شأن آدم ومعصيته وكيف أغواه إبليس وكيف دخل في الحية وأن الحية كانت في صورة جمل فمسخها الله عقوبة لها حين طاوعت عدوه على وليه، ومطلع هذا الشعر:

قضى لسنة أيام خليقته وكان آخرها أن صور الرجلا دعاه آدم صوتاً فاستجاب له بنفخة الروح في الجسم الذي جبلا(١)

وهذا هو المذهب الذي قلنا إننا لم نعرف به في شعراء العرب غير اثنين، عديٌّ هذا أحدهما.

وأما أمية بن أبى الصلت فقد كان أعرابياً مَدَرياً، قال الجاحظ: وكان داهية من دواهى ثقيف، وثقيفٌ من دهاة العرب، وقد بلغ من اقتداره فى نفسه أنه قد كان هم بادعاء النبوّة وهو يعلم كيف الخصال التى يكون بها الرجل نبياً أو متنبياً إذا اجتمعت له. نعم وحتى تَرَشَّح لذلك بطلب الروايات ودرس الكتب، وقد بان عند العرب علاَّمة ومعروفاً بالحولان فى البلاد وراوية (٢).

قال ابن قتیبة: وکان أمیة یخبر أن نبیاً یخرج قد أظل زمانه، وکان یؤمل أن یکون ذلك النبی، فلما بلغه خروج النبی ﷺ کفر به حسداً له، ولما أُنشد النبی

<sup>(</sup>١) الحيوان ٤/ ٦٥.

<sup>(</sup>٢) الحيوان: ١١٧/٢.

عَلَيْهُ شعرَه قال: آمن لسانه وكفر قلبه (۱)؛ وله من الشعر الدينى شئ كثير، يقص فيه أحوال الثواب والعقاب وخرافات الأمم ونحو ذلك، وبعضه مذكور فى المجموعة المسماة شعراء النصرانية.

وممن يذهب هذا المذهب من العرب غير هذين الاثنين وإن كان ليس مذكوراً بالشعر ولا يتعلق بهما فيه \_ ورقة بن نوفل، وكان يتناشد مع زيد بن عمرو بن نفيل أشعاراً في التوحيد وعبادة الله، ومنهم قس بن ساعدة الإيادى الحكيم الخطيب، وكان مذهبه الوعظ والاعتبار، ولم يكن يقص كأمية وعدى؛ لأنه صرف ذلك إلى الخطابة، وهو بها أعرف وأشهر.

ذلك شأن الجاهلية، أما الإسلام فقد مضى الصدر الأول منه والشعراء على سنة العرب، وإنما تتفق لبعضهم الأبيات مما يذكر فيه أمر الآخرة أو تحقيق معنى من معانى الحكمة الأخلاقية ونحو ذلك، حتى نشأت الخلافات الأموية بين على ومعاوية، وكان شاعر الشام يومئذ كعب بن جعيل، وشاعر العراق النجاشى أحد بنى الحارث بن كعب<sup>(۱)</sup>، فاستنجد كل منهما بشاعر مصره ودفعاهما إلى التشيع، وكان هذا فيما نعلم أول ما تشيع الشعراء فى الإسلام، ثم استبحرت هذه الفتن فى الأعقاب واستحرت المفاخرات، فكان من المتشيعين لآل على الفرزدق وكثير والكميت، فكانوا ينظمون فى تفضيلهم ومدحهم وأنهم أحق بالأمر الذى خرج من أيديهم، وكان الكميت شيعياً من الغالية، وكان صاحبه الطرماح خارجياً من الصفرية يتعصب لأهل الشام، ومع ذلك كانت بينهما من الخاصة والمخالطة ما لم يكن بين نفسين (۱۳) ثم فشت المقالات وتفرقت الفرق وشاعت المذاهب، فدخل أكثر الشعراء والرواة فى غمار أهلها، وسنذكر فى بحث الرواية شيئاً عن الرواة ولكنا نقول هنا إنهم جعلوا يستخرجون من بعض شعر الجاهلية مذاهب كالتى نتحلونها، فكان أبو عمرو بن العلاء يقول: كان لبيد مجبراً؛ وكان الأعشى ينتحلونها، فكان أبو عمرو بن العلاء يقول: كان لبيد مجبراً؛ وكان الأعشى ينتحلونها، فكان أبو عمرو بن العلاء يقول: كان لبيد مجبراً؛ وكان الأعشى ينتحلونها، فكان أبو عمرو بن العلاء يقول: كان لبيد مجبراً؛ وكان الأعشى ينتحلونها، فكان أبو عمرو بن العلاء يقول: كان لبيد مجبراً؛ وكان الأعشى

<sup>(</sup>۱) الطبقات: ص ۱۰۷، قلت والحديث عند مسلم في كتاب الشعر (٢٢٥٥) بلفظ عن عمرو بن الشريد عن أبيه قال: ردفت رصول الله على يوما فقال: «هل معك من شعر أمية بن أبي الصلت شيئا» قلت: نعم. قال: «هيه» فأنشدته بينا فقال: «هيه» حتى أنشدته مائة بيت. ورواية أخرى لمسلم بمثل ذلك وزاد قال «إنه كان ليسلم».

<sup>(</sup>٢) الكامل: ١/١٩٤. (٣) البيان جـ١.

عدلياً، وأنشد لبيد:

من هداه سُبُلَ الخير اهتدى ناعمَ البال ومن شاء أضلَّ وأنشد للأعشى:

دُل وولي الملامة الرجلا<sup>(١)</sup> استأثر الله بالوفياء وبالعَ

أما الشعراء فكان غيلان ذو الرمة على ما يقال أول من تكلم في القدر وخلقُ القرآن في الإسلام؛ وقيل أول من تكلم في القدر رجل من أهل العراق كان نصرانياً فأسلم ثم تنصر، وأخذ عنه معبد الجهني وغيلان الدمشقي (٢)؛ وكان رؤية الراجز من أهل الجبر؛ وقد تحاكم في ذلك مع غيلان إلى بلال بن أبي بردة صاحب القضاء؛ وكان السيد الحميري من المفرطين في التشيع، وهو يقول برأي الإمامية، وكان أبو المحدثين بشار بن برد ـ على جلالته في الشعر ـ يسخف شعره بالاعتذار عن إبليس في أن النار خير من الأرض، ونحو ذلك من آراء الزنادقة(٣). وكذلك كان سليمان الأعمى أخو مسلم بن الوليد، ثم كان بشار ينكر على حماد عجرد وحماد الراوية وأبان بن عبد الحميد اللاحقى وسائر إخوانهم في الرأي، وكانوا يتواصلون كأنهم نفس واحدة (٤). وكان أبو نواس يجلس لبعض هؤلاء وينظم في سخيف ما يذهبون إليه، وذكر الجاحظ في البيان أنه كان لابن عقب الليثي وتصحيح اسم ابن أبي العقب وأنه مجهول لا يُعُرف. . . إلخ)(٥) مذهب شعرى في الملاحم والمغيّبات، وأن أبا نواس والرقاشي كانا يقولان أشعاراً على مذاهب أشعار ابن عقب هذا وينحلانها أبا ياسين الحاسب الذي ذهب عقله بسبب تفكيره في مسألة، فلما جن كان يهذي أنه سيصير ملكاً؛ وقد ألهم ما يحدث في الدنيا من الملاحم؛ وقد روى في البيان (٦) قطعة من تلك الأشعار.

وكان أبو العتاهية يتشيع على مذهب الزيدية؛ وكان مجبراً، وكان كثيراً ما يعارض ثمامة بن أشرس بين يدى المأمون. ومن شعراء النَّحل زرارة بن أيمن مولى .

<sup>(</sup>٢) سرح العيون: ص٢٠١.

<sup>(</sup>١) سرح العيون: ص٢٩٢. (٣) البيان: جدا.

<sup>(</sup>٤) الحيوان : ١٤٣/١.

<sup>(</sup>٥) الأغاني: ١٦٩/١.

<sup>(</sup>٦) البيان: ٢/٧.

بنى أسد بن همام، وهو رأس النميمية (١) وأبو السرى معدان الأعمى الشميطى؛ وله قصيدة صنف فيها الرافضة ثم الغاليه وشرح مذاهبهم وذكر رؤساءهم (٢). ومنهم أبو سهيل بشر بن المعتمر، وكان خاصاً بالفضل بن يحيى من البرامكة؛ فإن له قصيدتين ذكر فيهما آيات الله في صنعه وخلقه؛ ودل على مواضع الحكمة ومغزى الاعتبار، وصنف في الأولى منهما الرافضة والإباضية والنابتة، وقد رواهما الجاحظ في الحيوان (جـ٦) وشرح منهما ما يختص بالحكمة دون النحلة؛ وكان بشر أروى المعتزلة للشعر، ولكن كل أولئك ومن حذا حذوهم لم يتخذوا الفلسفة والنحلة إلا مذهباً، وإنما كان شعرهم لسان اعتقادهم فيها ولهذا كان خيراً لهم لو كانوا على غير ذلك، بخلاف الفلاسفة من شعراء الأندلس وسنذكرهم في موضع الكلام عليهم – وبخلاف من استعان بالحكمة اليونانية والفارسية في موضع الكلام عليهم – وبخلاف من استعان بالحكمة اليونانية والفارسية في والمعرى وأبي على بن الشبل الحكيم البغدادي المتوفى سنة ٤٧٣، وغيرهم. فإنهم والمعرى وأبي على بن الشبل الحكيم البغدادي المتوفى سنة ٤٧٣، وغيرهم. فإنهم الموح، ولذلك قال بعضهم: لو سألوا الحقيقة أن تختار لها مكاناً تشرف منه على الكون لما اختارت غير بيت من الشعر.

وكان صالح بن عبد القدوس من الشعراء الفلاسفة، وجميع شعره فى الحكمة والأمثال؛ ولذلك عابه الجاحظ عليه وقال إنه لو تفرق فى أشعار كثيرة لزانها؛ وكان مذهبه مذهب السوفسطائية الذين يزعمون أن الأشياء لا حقيقة لها، وأن حال اليقظان كحال النائم؛ وله كتاب سماه كتاب (الشكوك)، قال فيه: كتاب وضعتُه مَن قرأه شك فيما كان حتى يتوهم أنه لم يكن، وفيما لم يكن حتى يظن أنه قد كان!

#### الشعر الإلهي:

وهو النوع الذى يكون إلهياً محضاً تستخدم فيه المادة الشعرية للرمز عن الحقائق كأشعار الصوفية من أخذ أخذهم، والعلماء يسمون طريقة ذلك النظم (۱) الحيوان: ۹۸/۲.

«طريقة التحقيق، ويقول المتصوّفة فيه:

حسوم أحْرُفِه للسرّ عاملةٌ إن شئت تعرفه جَرّبُ معانيه

وقد كان بعض العلماء ينكر هذه الشطحات وهو يعتقد بها، صيانة لظاهر الشرع، إلا أن الأدب لا ظاهر له دون حقيقته، فيمكن أن نقول إن هذا الشعر نوع من العلم موزون، وقد سميناه علماً لأنه لابد أن يكون مؤولاً لا يُقصد ظاهره وإنما تكون له محامل يحمل عليها، كقول الشيخ محيى بن العربى (كان المغاربة يقولون ابن العربى واصطلح أهل المشرق على ذكره بغير ألف ولام، فرقاً بينه وبين القاضى أبى بكر بن العربى)(1):

يا من يراني ولا أراهُ كم ذا أراه ولا يراني

فلو أدرت القول في هذا سنة ما عرفت وجه تأويله، ولكن بعض إخوان الشيخ سأله: كيف تقول إنه لا يراك وأنت تعلم أنه يراك؟ فقال مرتجلاً:

وكان أصل هذا النوع من الشعر في الأندلس في أواخر القرن الثاني أيام الحكم بن هشام الملقب بالربضى، فإنه كان طاغياً مسرفاً له آثار سوء قبيحة، وقد كان من قبله أهل تقوى ودين، وكان أهل الأندلس يومئذ كأنهم من بلادهم في مسجد؛ فأوقع الحكم هذا بالفقهاء لأنهم كانوا أشد الناس عليه؛ ولذلك أحدثوا في أيامه إنشاد أشعار الزهد بديًا حتى شاعت وألفها الناس، ثم خلطوا على ذلك شيئاً من التعريض بالحكم على جهة الرمز والإشارة، ثقة بفهم الناس عنهم؛ (٣) فلما طويت أيامه ولم تبق حاجة إلى التعريض بشخص معين، أطلقوا تلك الرموز وقصروها على الحقائق، حتى ظهرت الفلسفة الإلهية واستعمل أهلها في كتبهم الرموز والاصطلاحات، فاتسع الصوفية بذلك في شعرهم، خصوصاً بعد أن تلقوا كتب الشيخ أبي حامد الغزالي المتوفى سنة ٥٠٥. قال الفيلسوف أبو جعفر بن

(١، ٢) نفح الطيب: ١/٤٠٤.

طفيل في صفة تعاليمه: وأكثره إنما هو رمز وإشارة لا ينتفع به إلا من وقف عليها بصيرة نفسه أولاً، ثم سمعها منه ثانياً، أو من كان مُعدًا لفهمها فائق الفطرة يكتفى بأيسر إشارة، وقد ذكر في كتاب الجواهر أن له كتباً مضنوناً بها على غير أهلها، وأنه ضمنها طريق الحق (١) يريد كتبه المشتملة على علم المكاشفة، ولم نعرف قبل هذا الزمن شاعراً من شعراء الإلهيات الذين ينظمون على "طريقة التحقيق" وإن كان للمعرى المتوفى سنة ٤٤٩ شيء من ذلك، ولكنه مكشوف ليس فيه من أسرار المكاشفة شيء، وإنما كان المعرى حكيماً متفلسفاً ولم يكن إلهياً محققاً وإن كان على قدم التجرد في طريقة الفقراء. وكان قبل المعرى الحسين بن منصور الحلاج على قدم التجرد في طريقة الفقراء. وكان قبل المعرى الحسين بن منصور الحلاج الذي أحرق سنة ٣٢٢، وينسبون له أبياتاً قليلة على طريق الاصطلاح والإشارة وإن كان ليس من الشعراء، كقوله:

لا كنت إن كنت أدرى كيف كنت ولا

لا كنت إن كنت أدرى كيف لم أكن

والبيت المشهور:

إياك إياك أن تبتل بالماء!

ألقاه في اليم مكتوفاً وقال له

ولسنا نصحح مثل هذه النسبة، فإن هذا رجل اشتهرت حاله فسهل الحمل عليه، وكان أشعر شعراء القرن السادس في هذه الطريقة وما ناسبها محمد بن عبدالمنعم الغساني الجلياني (جليانة: قرية من أعمال غرناطة) المتوفى بدمشق سنة عبدالمنعم الغساني الجلياني (جليانة: وية من أعمال غرناطة) المتوفى بدمشق سنة النفوس والرياضيات والكلام على طريق القوم (٢) وفي القرن السابع نشأ أكبر شعراء الصوفية الذين تركوا لغيرهم هذا الميراث، وهم الشيخ ابن الفارض المتوفى سنة ٦٦٠، وأبو الحسن التسترى المتوفى سنة ٦٦٠، وأبو الحسن التسترى المتوفى سنة ٦٦٠، ولم ينشأ بعد هؤلاء من يساويهم أو يذكر معهم في طريقة التحقيق؛ على أن أشهر المتأخرين بعدهم الشيخ عبد الغنى يذكر معهم في طريقة التحقيق؛ على أن أشهر المتأخرين بعدهم الشيخ عبد الغنى

<sup>(</sup>۱) حي بن يقظان: ص٦. (٢) نفح الطيب: ١٦/٢.

<sup>(</sup>٣) نفح الطيب : ١/ ١٠٠٠.

النابلسي المتوفى سنة ١١٤٣.

ولم يكن نظمهم مقصوراً على الشعر وحده، بل كانوا ينظمون في الموشح والزجل أيضاً. ولكن ذلك منهم قليل، لأنهم إنما يريدون بالشعر المدارسة والحفظ، وأن يكون من أشعار المذاكرة عندهم وأبيات الطرائف.

\*\*\*

# الشعر الأخاذقي والنبادئ الاجتماعية

قد عرفت ما نريده من الفرق بين الشعر الحكمى والأخلاقى، فهذا الأخير هو ديوان التجارب، وإن فى كتاب القلب صفحتين: واحدة يحفظها التاريخ وينساها الاجتماع، وهى التى تخط عليها تفاصيل الحوادث، والأخرى يحفظها الاجتماع وينساها التاريخ، وهى صفحة الحكمة الأخلاقية التى تستخلص من جملة التاريخ، فهذا هى التى تستملى منها النفس معانى الشعر الأخلاقى دائماً، ولذلك تجد هذا النوع من الشعر كثيراً عند العرب يصورون فيه أخلاقهم تصويراً طبيعياً لم تخلق فيه صنعة الكلام شيئاً، ويذكرون حكمتهم المستفادة من التجارب، ويدونون نصائحهم التى هى صفوة تلك الحكمة، وذلك هو الذى سماه أبو تمام فى حماسته «باب الأدب».

نرى العرب لصفاء فطرتهم وحدة أذهانهم وقوة طباعهم كأنما ينظمون فى شعرهم الأخلاقي قضايا الفلسفة التي ذهب فى تحقيقها شطر كبير من عمر الاجتماع الإنساني، حتى لا تكاد تجد مبدأ من المبادئ الاجتماعية التي قررتها الفلسفة الحديثة إلا ولمثله ذكر فى شعر هؤلاء الأعراب، وتأويل ذلك أن هذا الاجتماع الحديث مصنوع لا طبيعي، والفلسفة إنما هى حقائق الطبيعة، فهى تدعو لها أبداً، ولكون الناس مجتمعين على صورة يجهلون حقيقة الوانها وأصباغها اختلفوا فى الدلالة على ذلك اختلافاً بيناً نشأت منه هذه المذاهب الكثيرة التي ترمى بجملتها إلى غرض واحد، وهو تلوين الصورة الاجتماعية بالوانها التي تصلح لها فى الحقيقة حتى تظهر من دقة التناسب وإحكام الملاءمة وسلامة الوضع فى صبغ كأنه إلهي؛ فالعرب لما كانوا من صميم البداوة وفى إقليم كأنه بموافقته لنمو العقل أقرب إلى السماء من سواه، كانو يذكرون الصفات الأخلاقية للفرد والمجتمع فلا يعدون حقيقة الصفة؛ ولو أُخذت تلك الصفات اليوم لحرجت عن موضوعها إلى أن تكون في اعتبارنا مبادئ، لأنها قبلت في حالة طبيعية فكانت صفة تحق، ولما استدار الزمان صارت حقاً يوصف؛ خذ مثلاً قول زهير:

على مُكْثِرِيهِمُ حقُّ يَعْتَرِيهُمُ وعند الْمُقلين السماحة والبذل

فمهما أدرت مذهب الاشتراكية، وهما قلبت آراء علمائه، لا تجد صوابه يخرج عن هذا البيت؛ فلو راعى المكثرون حق من يعتريهم ممن يعملون عندهم ومن هم مادة قوتهم ـ والحق كلمة جامعة لكل ما يوافق حقيقة المرء ـ وكذلك لو صار المقلون من أهل السماحة والبذل يتجاوزون عما لا يضر بالحق ولا يريدون من هذا الحق إلا أن يبذلوه في إصلاح أحوالهم حتى لا يأخذهم طمع الادخار بوهم المزاحمة للمكثرين ـ لو راعوا ذلك حق مراعاته لبقى أهل المال مهنئين بأموالهم؛ والمقلون مغتبطين بإقلالهم؛ والاشتراكية إنما هي الموصل الذي يشرك هذين الطرفين في الامتزاج بالرضى. ولعل أديباً أن يستقرئ هذه المعانى في الشعر العربي ويشرحها بالمبادئ الحديثة، فإنه لا يعدم من ذلك كتاباً حكيماً.

وكان الشعراء من العرب أثبت الناس على أخلاقهم التى يصفونها، ولذلك دلت عليهم دلالة المطابقة، بخلاف الإسلاميين فإنهم مارسوا صفة الأخلاق ومرنوا عليها، حتى تجد للشاعر منهم فى الباب الواحد أقوالاً متناقضة، وهم مع ذلك لا يدرسون تلك الأخلاق، بل يتلقون من تجارب غيرهم، ومن الحكمة التى وضحت لهم، ثم يرسلون الشعر فى ذلك على أنه صنعة دقيقة يستدل بها على لطف الحس وذكاء الفؤاد، ثم لا يعجب من ذلك إلا من يصيب بفطنته موضع الدقة ويقع على مكمن الخاطر، ولذلك لم يكن للشعر الأخلاقي تأثير فى الاجتماع الإسلامي، ولم تستمد منه مبادئ ذلك الاجتماع شيئاً، لانهم لم يداوروا به السياسة، ولا أرادوا به مكامن الاعتقاد، ولا أجروه مجرى النظر فى طبقة من الطبقات؛ وإذا أخرج الكلام على أنه صنعة، نظر فيه الناس على أنهم متفرجون (يقال تفرج بكذا إذا جعل منه لنفسه لهوا).

أما من خالف ذلك من الشعراء بعض المخالفة؛ وحاول أن يجعل كلامه في الأخلاق للناس لا لنفسه، وأن يقرر فيه مبادئ قد درسها؛ وبعطيه من مادة التأثير الاجتماعي، كالمعرى في بعض ديوانه «اللزوميات» فإنه يُطرح ويُجفّى، لأنه لا يؤتى من قبل الناس وفسولة آرائهم، بل من قبل نفسه أيضاً؛ لأنه أحداً من الشعراء في التاريخ الإسلامي كله لم يترك أن يتخذ الشعر [صفة] تأدباً أو تكسباً، ولم يقف أحد منهم شعره أو جزءاً منه على مذهب واحد في السياسة أو

الاجتماع يتفنن في شرحه والاحتجاج له والاحتيال في تصوير معانيه وإيراد أجزائها على نحو ما يقتضى (لعصره)، بل تراهم يخرجون أشعارهم مخرج الخواطر والسانحات، وهمهم أن يجمعوا فيها أبواباً من الحكمة وفنوناً من الأخلاق، ثم يتركوا للناس شأن الاختيار، وإطلاق الاختيار وحده كاف في إضعاف كل مذهب، لأن من توخى الإقناع توخى به الحمل عليه.

وذلك هو شعر المواعظ والنصائح والحكم، وهو كثير، وقد اشتهر به أفراد، كصالح بن عبد القدوس، وأبى الشيص، وغيرهما؛ وتهافت به بعض العلماء حتى وضعوا فيه الكتب المستقلة، كسعد بن ليون التجيبى فى القرن الثامن؛ وهو من أشياخ لسان الدين بن الخطيب، فقد نظم فى ذلك ثلاثة كتب وأورد فى بعضها أشياء لغيره، وقد ساق منها المقرى ـ فى نفح الطيب ـ قطعة كبيرة (١).

وعندنا أن شعراء الجاهلية لو قدر لهم أن يسخّروا الشعر في السياسة والاجتماع، الراقي «الديموقراطي» لقلدهم الإسلاميون في ذلك ولبلغوا بهذا النوع مبلغ الكمال، ولكن من أين للعرب سياسة الملك ونظام الاجتماع؟ على أنهم مع ذلك لم يهملوا نوعاً من الشعر السياسي، وإن كان قليلاً بينهم لقلة البواعث عليه، كقصيدة لقيط بن يعمر الإيادي التي ينذر بها قومه غزو كسرى إياهم، وكان كاتباً في ديوانه. ويعلمهم وجه الحزم في تدبير أمرهم وسياسة مجتمعهم واختيار من يُلقون إليه المقادة في ذلك، وهي شهيرة متدارسة، وكأبيات سلمة بن خرشب، التي أرسل بها إلى سبيع التغلبي في شأن الرهن التي وضعت على يديه في قتال عبس وذبيان، يذكر فيها لسبيع سياسة القضاء وتدبير الحكم، وقد رواها الجاحظ في البيان (جـ١) ولابد أن يكون لهم من مثل ذلك أشياء لم تقع إلينا، والله أعلم.

\*\*\*\*

<sup>(</sup>١) نفح الطيب : ٣٠٢/٣.

## الشعر الهَزلي

وهذا النوع آخر ما تبلغ إليه رقة الحضارة من فنون الأدب، لأنه إنما يتخصص به أناس لا يبالون أن يغمرهم سواد الحمقى وأهل المجون، وهم يعلمون أنهم شعراء العامة، وأنهم لا يلجون إلى الخاصة إلا من باب الطبع المنسجم ومن جهة الذهن المتفكه، وإنما قوام أمرهم الحيلة الطريفة والنادرة المعجبة والكلمة المتهالكة، وهذا كله وإن كان محتاجاً إلى ظرف اللسان، وإلى شدة المعارضة، وإلى نبوغ متميز في القريحة \_ إلا أنه لا يقوم عليه شيء من أمر اللغة، فإذا كان فيها لم يزدها، وإذا سقط منها لم ينقصها، ولذلك ترى هذا النوع أكثر ما يكون في الأمم التي هرمت لغتها، كاللاتين واليونان. ومن أشهر نوابغ اليونان فيه: الشاعر تراس، والشاعر مياندر الذي يقال إنه ألف ثمانمائة رواية كلها قصائد مضحكة، وكان قبل الميلاد بثلاثة قرون، وقد عثروا من زمن قريب في إحدى القرى المغمورة في ضفة النيل على أربع قطع له كانت ضحكاً مدفوناً في الأرض من ٢٠٠٠

لا جرم أنه لم يكن للعرب شعر هزلى فى جاهليتهم، ولكنهم مع ذلك لم يدعوا التنادر؛ إذ هو شىء فى أصل الفطرة وفى مذاهب المعانى، فجاءوا لذلك فى شعرهم بنوع من التهكم يستخف الوقور ويرمى إلى الغاية من سياسة الهزل، فيبقى حسرة ولا يذهب ضحكاً، كقول بعضهم:

إذا ما تميميُّ أتاك مُفاخراً فقل: عدُّ عن ذا، كيف أكلُكَ للضبِّ

وقول المُكَعبَر الضبِّى فى بنى العنبر، وكان قومه أغير عليهم فاستغاثوا بهم فلم يغيثوهم (١):

وإنى لأرجوكم على بطء سعيكم كما في بطون الحاملات رجاءً! يتهكم بهم ويقول: هذا رجاء غير صادق ولا موقوف عليه، كما أن هذه

<sup>(</sup>١) الكامل: ١/ ٤٩.

الحوامل لا يُعلم ما في بطونها وليس بميثوس منهم.

وأكثر ما يكون ذلك عندهم فى معانى الهجاء، ولهذا سماه المتأخرون النهكم، والهزل الذى يراد به الجد، وقالوا فى الفرق بينهما: إن التهكم ظاهره جدً وباطنه هزل، وهو ضد الثانى؛ لأن ظاهره يكون هزلا وباطنه جد، وقد ورد منه فى القرآن قوله تعالى: ﴿بَشِرِ الْمُنَافِقِينَ بِأَنَّ لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾(١). وقوله: ﴿ذُقُ اللَّهَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْكَرِيمُ ﴾(٢).

وقد مرًّ عصر الجاهلية والإسلاميين لا يعدو بهما الشعراء ذلك هزلاً، حتى إذا استبحر الترف وفسدت مرّة الاجتماع، وتهالكت طبيعته، جعل الشعراء يتظرّفون ويتنادرون ويفتنّون في أساليب الهزل؛ لأن ذلك كان سبباً من أسباب معاشهم؛ إذ رأوا الخلفاء والأمراء قد اتخذوا لانفسهم مقربين ممن يضحكونهم بالنوادر والمجون، شعراء وغير شعراء، كأشعب الطمّاع، وأبي دلامة الشاعر، وأبي الحسين بن الضحاك المعروف بالخليع المتوفي سنة ٢٥٠، وأبي العبر، وأبي العيناء، ومزيد وغيرهم؛ ومن هؤلاء نوع يحكون ألفاظ الناس من الأقطار المختلفة مع مخارج حروفهم، لا يغادرون من ذلك شيئاً، ويحكون ألسنة الدواب والبهائم؛ وذكر الجاحظ من مشاهيرهم أبا ربوبة الزنجي مولى آل زياد، وقال إنه يقف بباب الكرخ لحضرة المكارين فينهق فلا يبقي حمار مريض ولا هرم حسير ولا متعب بهير (٢) إلا

وليس ذلك عجيباً فى مثل طبقة أبى ربوبة، ولكن العجيب أن يكون مثله فى الشعراء الظرفاء؛ فقد ذكر الثعالبى فى ترجمة أبى محمد بن زريق الكوفى الكاتب الشاعر أنه كان من عجائب الدنيا فى المطايبة والمحاكاة، وكان يخدم مجلس الوزير المهلبى، ويحكى شمائل الناس وألسنتهم فيؤديها كما هى، فيعجب الناظر والسامع ويضحك الثكلان (٥)؛ وهذا نوع من التمثيل انفرد به اليوم فى أوربا قوم ربما صور الواحد منهم فى نفسه العالم مناطق ولهجات وأزياء .

<sup>(</sup>١) سورة النساء: ١٣٨.

<sup>(</sup>٣) قلت: بهير: بُهِرَ: انقطع نفسه من الإعياء، فهو مبهور، وبهير.

<sup>(</sup>٤) البيان: جـ ١. - (٥) يتيمة الدهر : ٢/ ١٤٢.

وقد يكون من البواعث على الشعر الهزلى والتزام هذا المذهب أن يجد الشاعر تقسه لا يقع مع فحول المعاصرين له فى شيء، فيسلك هذا المسلك يتميز به بينهم، كما فعل رأس الشعراء الهزليين ابن الحجاج البغدادى المتوفى سنة ٣٩١، وهو الذي جعلوه بعد ذلك مقياساً فى الشعر الهزلى؛ ويقال إنه فى الشعر كامرئ القيس ولم يكن بينهما مثلهما، لأن كل واحد منهما مخترع طريقة، وكان مع ذلك من كبار شعراء الشيعة، وعاصره أبو حامد الأنطاكى المنبوز بأبى الرقعمق المتوفى سنة ٣٩٩. قال الثعالبى: هو بالشام كابن حجاج بالعراق، وكما فعل أبو عبد الله محمد الوهرانى الكاتب، وقد دخل البلاد المصرية فى زمن صلاح الدين فرأى بها القاضى الفاضل، وعماد الدين الأصبهائى، وتلك الحلبة، وعلم من في موضعها، وتوفى الوهرانى سنة ٥٧٥.

ويكون من ذلك أيضاً التزام الشاعر مذهباً واحداً في الهجاء يريد أن يُعرف به ويجعله عرضة ملحه ونوادره، كما فعل ابن سكرة الهاشمي معاصر ابن الحجاج، وكان يقال فيهما: إن زماناً جاد بابن سكرة وابن الحجاج لسخيٌّ جداً، وهو من شعراء المجون والسخف كابن الحجاج، إلا أنه انفرد عنه بهجائه الهزلي في قينة له سوداء يقال لها خمرة، وقد نظم في هجائها عشرة آلاف بيت (١١). وكما فعل اسماعيل بن إبراهيم البصري الحمدوني الشاعر في الطيلسان الذي أعطاه إياه أحمد ابن حرب، وكان خليعاً، فسير فيه الحمدوني مائتي مقطوع، في كل مقطوع معني بديع، حتى ذهب طيلسان ابن حرب مثلاً إلى اليوم، وكان الأصل الذي عمل عليه الحمدوني أنه وقف على أبيات عملها أبو حُمران السلمي في طيلسانه، وكان قد أخلق حتى بلي، فتهافت بمعارضتها وجعل ذلك له طريقة يعرف بها(٢).

ومن ذلك أيضاً أن يهزل الشاعر في تصوير حالة من الفقر أو الضعف أو نحو ذلك من الصفات التي يتباين فيها الناس، فكأنه يرمى إلى انتقاد الحظوظ والأقسام، كما فعل أبو الشمقمق في ذكر فقره وفقر بيته من الفئران ومصيبة

<sup>(</sup>١) يتيمة الدهر :٢/ ١٨٩.

<sup>(</sup>٢) ابن خلكان: ٢/ ٤٧٣.

سنَّوره من ذلك، وساق الجاحظ بعض أشعاره تلك في الحيوان (١).

وكان عند الأعراب كثير من هذا النوع، وكذلك ترى منه قصائد وقطعاً في شعر المولدين والمتأخرين، وبعضهم خص أكثر شعره بالفحش والتعهّر حتى ضربوه مثلا فنحن نضرب عنه صفحاً.

وجاء بعد هؤلاء على بن عبد الواحد صريع الدلاء وقتيل الغواني المتوفى سنة ٤١٢، فسلك مسلك أبي الرقعمق، ونبز بلقب ذي الرقاعتين، وله مقصورة في الهزل يعارض بها مقصورة ابن دريد المشهورة، وابن الهبَّاريّة الملقب بنظام الدين البغدادي المتوفى سنة ٥٤٠، قال العماد الكاتب في الخريدة: إنه غلب على شعره الهجاء والهزل والسخف، وسبك في قالب ابن حجاج وسلك أسلوبه وفاقه في الخلاعة، قال: والنظيف من شعره... في غاية الحسن، ثم كان بعده الشاعر المتصرف في أكثر فنون الهزل أبو الحكم الباهلي الأندلسي المتوفى بدمشق سنة ٥٤٩، قال المقرى: وكان ذا معرفة بالأدب والطب والهندسة، وله ديوان شعر سماه نهج الوضاعة لأولى الخلاعة، ذكر فيه جملة شعراء كانوا بمدينة دمشق كطالب الصورى، ونصر الهيثى وغيرهما. . . ورثى فيه أنواعاً من الدواب ومن الأثاث وخلقاً من المغنين والأطراف، قال: وشرح هذا الديوان ابنه الحكيم الفاضل أبو المجد محمد بن أبي الحكم الملقب بأفضل الدولة (٢) فانظر ما عسى أن يكون هذا الشرح؟ ولأبي الحكم هذا مقصورة هزلية عارض بها مقصورة ابن دريد أيضاً، ومثل هذه المعارضة كثيرة للقصائد المعروفة يتعلق عليها أهل الظروف والملح، وقد رأيت شاعراً من شعراء الحلبة التي سبقت وقتنا هذا وغاب عني اسمه، تناول ألفية ابن مالك فقلبها كلها تطفلاً ونقل ما فيها من أحكام اللسان على الأضراس والأسنان، وكان يفتخر دائماً بهذا الطبخ..!

وأورد المقرى أيضاً قصيدة من هزل الأندلسيين ومجونهم قال إنها منسوبة لأبى عبد الله بن الأزرق وقد ذكر فيها صوت الصفح وصوت الضحك، كم هو، على نحو ما صورت العرب أصوات الأشياء كقولهم: «جرت الخيل فقالت حَبَطَقُطُقُ»

<sup>(</sup>۱) الحيوان: ٥/ ٨٢. (٢) نفح الطيب: ٢/ ١٧.

ونحو ذلك، والقصيدة متشعبة الفنون<sup>(١)</sup>.

ثم نبغ محمد بن دانيال الموصلى الحكيم المتوفى بمصر سنة ٢٠٨ قال فيه الصفدى: هو ابن حجاج عصره، وابن سكرة مصره، وله غرائب يتناقلها المصريون عنه من النكت والنوادر؛ وتقى الدين بن العربى المتوفى سنة ٦٨٤ وهو صاحب القصيدة الدبدبية الشهيرة التى جمعت فنوناً من الهزل، وقد ذكرها العاملى في (الكشكول).

وبالجملة فقلما تجد شاعراً قد نضجت قريحته ونفذ خاطره في أسرا الأشياء إلا وله في مطارح نظره شيء من الضحك يخرج تهكماً واستهزاء، فكأنما تكشف له الطبيعة عن حقيقة تركيبها على ما خلقها الله، فكلما قارن بها هذا الوضع الاجتماعي المصنوع رأى تركيباً مضحكا؛ ولولا ذلك لمحقت مادة الانتقاد، والانتقاد قوة إلهية في قريحة الشعراء؛ فإذا أردنا بهزل القرائح هذا المعنى الجدى فالشاعر الذي لا تكون فيه هذه القوة يشبه أن يكون على نقص تركيبه في نظر الحكيم المتأمل، كائناً من الكائنات المضحكة أيضاً.

أما إذا أردنا المعنى العام وهو التطرف فى الانتقاد بمقدار ما يتطرف المتبسم إلى القهقهة أو المجون والسخف أو العمل فى صناعة الضحك وتركيبه فى النوادر والملح حتى تكون قابلة للانفجار ضحكاً. . . فذلك الذى جئنا بمساقه، وهو عند العرب كما علمت كثير فى جهتى المجون والانتقاد، قليل فى جهة المطايبة والإضحاك، لاستغنائهم عنه بالنوادر، ولمخالفته فطرة الشعر فيهم.

紫紫紫紫紫

<sup>(</sup>١) نفح الطيب: ١٩٣/٢.

# الشعر القصُصيّ

المراد بهذا النوع ما يسميه الإفرنج epic، وهو عندهم ما تروى فيه الوقائع والحوادث على طريقة الشعر، مما لا يخلو من الغلو والإطراء، حتى يتميز عن التاريخ البحت؛ والنظم فيه قديم في الأمم التي اغتذى خيالها بالدين والعادات كالمهابهاراتا عند الهنود، والأوديسًا عند اليونان، والإنياذا عند الرومان، وكذلك نظمت فيه شعراء الأمم المتأخرة كالفرنسيين والألمان والطلبان والإنكليز. وعندهم في ذلك الملاحم المأثورة (ذكرت هذه اللفظة في باب الشعر الحكمى، وقد استعملها الجاحظ في الحوادث والوقائع التي يتضمنها الشعر، ثم نقلها أدباء المغاربة لما يقارب في المنظوم العامى معنى الشعر القصصى).

وللفرس والترك في تاريخهم الإسلامي منظومات من هذا النوع، أشهرها شاهنامة الفردوسي، وشاهنامة الشاعر التركي الملقب بالفردوسي الطويل، قال في كشف الظنون: إنه نظمها في مليون وستمائة الف بيت، وكتبها في ٣٣٠ مجلداً، فلما عرضت على السلطان بايزيد العثماني أمر بانتخاب ثمانين مجلداً وإحراق الباقي، فترك المؤلف بلاد الروم وذهب إلى خراسان فمات فيها كمداً.

وفى كل ذلك شرح طويل لا موضع لبسطه هنا، ونحن إنما نتكلم عن العرب عاصة، ولقد حار المتأخرون الذين كتبوا فى تاريخهم وآدابهم عندما ألموا بذكر هذا النوع والتمسوه فى أشعارهم ثم قُطع بهم دونه \_ كيف يعللون ذلك وكيف يتأولونه؛ فمنهم من زعم أن العرب نظموا فيه كثيراً وضاع ما نظموه، فلم يبق لعهد التدوين والرواية إلا القليل مما ذكرت فيه أخبار الحروب؛ ومنهم من رجع إلى أبعد من ذلك وتعلق بذنب التاريخ فزعم أن سفر أيوب فى التوراة ليس إلا منظومة عربية نقلت إلى العبرانية ولحق أصلها بدفائن العدم، والكلام فى هذا المعنى لا يُحمل على التاريخ، فإن حُمل عليه خطاً به إلى الخطا؛ لأننا لا نتصور أن العرب خُلقوا من فطرتهم شعراء ينحتون الأوزان ويؤلفون الكلام على هذا النحو الذى وصل إلينا، بل ذلك شىء أوجدته الحاجة إليه فى عصر يعينه تاريخ النحو الذى وصل إلينا، بل ذلك شىء أوجدته الحاجة إليه فى عصر يعينه تاريخ

الاجتماع كما أشرنا إليه من قبل، ولو ذهب عنا تاريخ الأندلس مثلاً ثم رأينا بعض الموشحات أكنا نزعم أن ذلك النمط قديم في عرب الجاهلية ونُغْفِل دلالة اللغة التي نظمت بها الموشحات وحالة الاجتماع التي تشير إليها؟

ثم إن الرواة الموثوق بهم والعلماء (المفتشين) كالجاحظ وغيره يقطعون على الجزم بأنه لم يضع من شعر الجاهلية منذ جودوه على كثرة القبائل، ولا من أرجازهم، شيء كثير؛ والجاحظ يكرر هذا المعنى في مواضع من كتاب الحيوان، والتكرار أبلغ في التوكيد، فلو كان في طبيعة اللغة وحالة الاجتماع ما يدعو إلى نظم الوقائع الكبرى لما أغفلوه ولا ذهب عن الرواة خبره؛ وفي أيدينا أثر مما يشبه ذلك وهو قاطع في الدلالة التاريخية التي تؤخذ منه على أنه قائم بنفسه وأنه نوع صحيح الكفاية لا تدعو الحاجة لأكثر منه، والحاجة دائماً أم الاختراع، وهذا هو الذي خصصناه بالكلام.

إذا كان الغرض من الشعر القصصى ما يَجْمَع من التاريخ ويحفظ من الأخبار، فذلك موجود في أشعارهم، ولكنهم لم يطيلوها إطالة الإلياذة وغيرها، لأن ذلك يقتضى له عمل من النظم وضرب من التأليف المقصود لا يتم حسنه إلا بالتنسيق وسياسة الألفاظ واستكراه المعانى واقتسارها، ثم إحكام اللحمة بين فصل وفصل وبين قطعة وقطعة، ثم تحكيك الألفاظ وتصفية الأسلوب واستيفاء صنعة التأليف، ولا يكون ذلك جميعه إلا بالصبر والمطاولة ورصد الأوقات التى تكون أجمع للنشاط وأصفى للخواطر؛ ولو أن في العرب من انقطع لهذا العمل لهجنوا صنيعه ورموه بالعي ولتركوه مثلاً وآية؛ لأن الشعر فيهم عند أسبابه التى ذكرناها فيما تقدم، وتاريخ البديهة والروية معروف أجمع عليه الرواة، ولم يسقط بعد طبقة المصنّعين ـ كزهير والنابغة ـ شيء من الشعر، وهذا النوع لا يتفق على الارتجال أبداً ولابد فيه من الصنعة، فلو كان مما تدعو إليه الحاجة لقائه مثل زهير والنابغة، ولكنهم لم يقولوه بإجماع الرواة، فدل ذلك على أنه ليس من حاجة اجتماعهم.

ووجه آخر، وهو أن العرب لا يطيلون أشعارهم إلا في المواقف وفي أيام الحفل، كما فعل الحارث بن حلزة في طويلته، وهي أقرب دليل على الشعر

القصصى ومنزلته وأسبابه عندهم، وسيأتى الكلام عن سببها فى موضعه؛ ثم إن طبيعة لغتهم تأبى الإطالة إلى أكثر مما تبعث عليه حاجة المفاخرة والمقارعة؛ لأن البلاغة فيها مبنية على الحذف أو الإشارة والإيجاز والاكتفاء من المعنى باللمحة الدالة ومن القصة بالمثل المعروف، ثقة بفهم بعضهم عن بعض، ثم هم إنما يتفاخرون على هذه السنة وبهذه البلاغة، فلو أنهم ابتلوا بمفاخرة اليونان أو الرومان مثلاً لاحتالوا فى نوع آخر من الشعر يبسطون فيه اللغة ويمدون معانى الحطاب، لأن مفاخرة القبيلة للقبيلة إنما تكون بمعانى من تاريخ الاثنتين، ولكن مفاخرة أمة لأمة لا تكون إلا بتاريخ كلتيهما دون بعض معانية، كما فعل الشعوبية والعرب، ومن تدبر طرق الخطاب التي جاء بها القرآن وهو أبلغ ما يمكن أن تصل إليه العربية، وجده يوجز فى مخاطبة العرب ويكتفى بأيسر إشارة وأدنى لمحة، فإذا خاطب اليهود بسط الكلام وفرع منه وكرر بعض المعانى بزيادة فى بعضها عن بعض، فكذلك كان يفعل العرب.

وإذا كان الغرض من الشعر القصصى ما يحمله من الخرافات أو القصص الموضوعة، فهذا أيضاً قد نظم فيه العرب، ولكنهم لم يفردوه بالقصائد ولم يطيلوه إطالة بالغة، لذهاب معنى التقديس من عقائدهم وعاداتهم، فليس لهم آلهة ولا أنصاف آلهة ولا أساطير من هذا القبيل على نحو ما كان عند الهنود واليونان والرومان، وإنما كانوا يتناقلون من ذلك أشياء تناسب طبيعتهم ومذهبهم الاجتماعي، كالقصص الموضوعة على ألسنة الحيوانات والجمادات وبعض الخرافات المادية، فهذه كلها نظموها في شعرهم على طريقة المثل كما فعل اليونان، لا على طريقة التاريخ كما سنبينه.

يخرج من ذلك أن الشعر القصصى ـ بالمعنى المصطلح عليه ـ لم يكن فى طبيعة العرب ولا هو من مقتضيات اجتماعهم، فهم لم ينظموه فى جاهليتهم قطعاً، ولم ينظمه من بعدهم لوقوفهم عند حد التقليد كما أشرنا إليه مراراً فيما سبق، أما ما كان من ذلك عند الجاهليين والإسلاميين فنحن ذاكروه فيما يلى:

قد تتبعنا أشعارهم وتقصَّصناها فى دواوينهم ودرسنا أكثر ما استخرجه العلماء، ومنها شواهد وأمثلة على الأخبار والعلوم، ثم اعتبرنا ذلك وتدبرناه فلم نرهم يقصّون فى شعرهم إلا فى مواضع معدودة. أولاً إذا كانت القصة ترمى إلى خلق من الأخلاق، كالوفاء والغدر والحفيظة ونحوها، فتكون صبغاً من أصباغ الشعر يعطيه لوناً ثابتاً من ألوان الحفيظة التى يرمى الشاعر إلى تأييدها، ولا أثبت فى ذلك من لون التاريخ؛ ومن هذا النوع قصص الحارس بن حلزة فى طويلته. وقد يكون في القصة من هذا النوع مواضع تصلح أن تُبنّى عليها المعانى الكثيرة فى الأخلاق فيتجاوزونها ويختصرون القصة بضرب من الإشارة إليها، ثقة بالفهم عنهم، كأنهم يريدون أن يجعلوا القصة كلها معنى واحداً من معانى الشعر، كقول جابر بن حُنى التغلبى: (١).

ولسنا كأقوام قريب محلّهم فسائل شرحبيلاً بناً ومحلّما لعمرُك ما عمرو بن هند وقد دعا فقام ابن كلثوم إلى السيف مغضباً وعمّمه عمداً على السيف ضربةً

ولسنا كمن يرضيكم بالتملق غداة نُكرُ الخيلَ في كل خندق لتخدُم ليلي أمّه بموفّق فأمسك من نَدْمانه بالمخنّق بذي شُطّب صافى الحديدة مخفق

والقصة مشهورة وهى من مفاخر العرب<sup>(۲)</sup>؛ فكأن جابراً يقول: أنا وإياك فيما تريده من التملق كابن كلثوم فيما أراده عمرو بن هند، فجعل القصة معنى من معانى شعره واقتصر منها على ما يؤدى غرضه، فذكر الباغى والمبغى عليه وعاقبة البغى، وترك ما وراء ذلك للأسماء التى تنبّه إليه الذاكرة.

ثانياً إذا كانت القصة ذريعة لجلاء صفة من الصفات التي يريدون تحقيقها، فإنها حينئذ تكون ضرباً من التمثيل الذي يقرِّب الحقيقة ويكشفها للعقل، كأبيات النابغة في بعض اعتذاره للنعمان (٣)

إلى حمام شراع وارد الشَّمَدِ مثلُ الزجاجة لم تُكْحَلُ من الرمد السَّمَد الى حمامتنا ونصفه فُهُ فَقَد تسعا وتسعين لم تنقص ولم تَزِد وأسرعت حسبة في ذلك العدد

واحكم كحكم فتاة الحيّ إذ نظرت يحفّه جانبا نيق ويتبعّه قالت: ألا ليتما هذا الحمام لنا فَحسّبُوه فالفَوه كما حسبت فكمّلت مائة فيها حمامتُها

<sup>(</sup>٢) الأغاني: ٩ / ١٧٦

 <sup>(</sup>١) الحيوان : ٣/ ٤٢.
 (٣) الحيوان ٣/ ٦٧.

فإن ظاهرها يؤدي معنى من القصص، ولكن باطنها يؤدي إلى غرض لا حيلة في إبرازه بغير هذا الوضع، فإنه أراد أن يصور للنعمان اضطراب أمره، وأن ذنبه مظنة الخطأ في الحكم لما فيه مما يثير الحمية ويهيج الكبرياء، ثم يستنزله إلى العفو والصفح والنظر فيما أتاه بالعقل لا بالقلب، وأن ذلك أحمَدُ له وأليقُ بموضعه من الفضل والتمكن، فصوّر له هذه الفتاةَ تخزرُ طيراً، والطيرُ أخفُّ من غيره، ثم جعله حَمامًا، والحمامُ أسرعُ الطير، ثم جعله كثيرًا، لأنه يكون أكثر اجتهاداً في السرعة إذا كثر عدده، وذلك أنه يشتد طيرانه عند المسابقة والمنافسة، ثم لم يرض بذلك حتى جاء بما يدعو إلى منتهى السرعة المكنة فقال: «يحفه جانبا نيق ويتبعه، وذلك أن الحمام إذا كان في مضيق من الهواء كان أسرع منه إذا اتسع عليه الفضاء، فشدَّد الأمر وضيَّقه على الفتاة كما ترى، بما يقيم لها ألْفَ عذرِ إن أخطأت في الحساب، ثم لم يكفه أن يذكر مع ذلك أنها أصابت، بل جعل إصابتها مثلاً في الفطنة، إذ عبَّرت في تلك الحالة عن تسع وتسعين بمجموع ونصفه أى ٦٦ و٣٣ فهذه غاية البيان، وإذا لم تكن القصة من وضع النابغة وكانت صحيحة النسبة إلى زرقاء اليمامة، فلا شك عندنا في أن النابغة قصد منها هذا التصوير بعينه، ولا عجب مع هذا أن يكون من أهل الصنعة والتنقيح. ولا يشترط أن تكون القصة في هذا النوع تاريخية، بل ربما وضعها الشاعر كقول بعضهم في صفة صائد يعنيه بقصة معيشته وحياته، والضمير في البيت الأول راجع للصيد:

خنوف وأشباه تخيرن من حجر لقوحا ولا عنزا، وليس بذى وفر فطيم تناجيه، وآخر في الحِجر(١)

أتيح له طلْحٌ أذاه بكفه أبو صبية، لا يَسْتَدرّ إذا شَتَا له زوجةً شمطاء يدرج حولها

فقد بالغ فى صفة هذا الصائد بالتوحش والقوة وحسن الإصابة، وذكر كل ما يدل على انفراده بالكدح، ليكون أقوى له وأبلغ فى الاعتماد؛ إذ زوجته شمطاء، وأولاده فطيم وآخر فى الحجر، ثم وصف انفراد قلبه كذلك بما شوَّه من عجوزه، حتى لايكون فيه موضع للرقة على الحيوان، وليس يتعين أن يكون هذا الصائد

<sup>(</sup>١) الحيوان : ٤٠/٤ .

كذلك، ولكن صفة الرمية النافذة اقتضت هذه القصة.

ثالثاً \_ إذا كانت القصة خرافة من الخرافات، فيضربونها مثلاً لتوكيد الحقيقة، وأكثر ما يكون ذلك في الخرافات الموضوعة على السنة الحيوان، وهي شائعة في الأعراب، ومثلها في كل أمة، ولها في أكثر الأمم شعراء ينفردون بها، وأشهرهم في المتأخرين لافونتين الشاعر الفرنسي، ومن هذا النوع قال النابغة في هذا المثل البديع:

أليس لنا مولى يحب سراحنا فيعذرنا من مرة المتناصره (الأبيات في خرافة الحية وحليفها )(۱) .

وقول الهذلي:

وإخال إن أخاكم رعنانة إذ جاءكم بتعطف وسكون (الأبيات في خرافة النعامة التي ذهبت تطلب أذنين فعادت صلماء)(٢).

وقول ابن هرمة في خرافة الضب والضفدع:

الم تارق لضوء البر ق في أسحم لَمّاح<sup>(٣)</sup>.

ومن أراد أن يقف على بعض خرافات الأعراب فعليه بقصيدة الحكم بن عمرو البهراني، وكان أتى بنى العنبر بالبادية فنفوه إلى الحاضرة، فجعل يتفقه ويُفتى فُتيا الأعراب، وكان مكفوفاً دهرياً، وقصيدته كلها ظريف غريب، وكلها باطل، والأعراب تؤمن بها أجمع، وقد رواها الجاحظ في الحيوان (3) وشرحها شرحاً مطولاً.

وقد وقفنا على نوع غريب من الشعر القصصى كنا نظن أن العرب لم يقولوا فيه، وذلك محاورة الحيوان ومساءلته، في نظم قائم بنفسه وعلى نمط فات المتأخرين الذين عربوا مثل هذا الشعر عن اليونان والفرنسيين وغيرهم، فإنهم ينظمون ذلك شعراً مزاوجاً من الرجز، يستقل كل بيت منه بقافيتين، ولكن هذا

<sup>(</sup>١) الحيوان : ١٤/٤، وحسن التوسل: ص١١. (٢) الحيوان : ١٠٧/٤.

<sup>(</sup>٣) الحيوان: ٢٨/٦. (٤) الحيوان: ٢٨/٦.

الشاعر أطلق القوافى فى رجزه، فهو يغيرها عند انتقاله من معنى لمعنى مباين؛ ولا جرم أن الشعر القصصى لو نظم على هذا النحو لأمكن منه ما ظنه الأدباء غير ممكن، أما الأرجوزة فهى عن أبى زياد الكلابى، قال: أكلت الضبع شاة رجل من الأعراب، فجعل يخاطبها ويقول:

ما أنا يا جعار من خطابك على دق العصل من أنيابك (١).

أما الأساطير الدينية فليس في العرب من يتعمل لنظمها غير أمية بن أبى الصلت، لما مر من شأنه في باب الشعر الحكمي، وله من ذلك أشياء مروية، كقصة سفينة نوح، وقصة الحمامة التي بعثها ترتاد في الأرض موضعاً يكون مرفأ للسفينة بعد أن بعث الغراب فوقع في جيفة ونحو ذلك؛ ومما نظم أمية من خرافات الأعراب خرافة الغراب والديك التي يقولون فيها إن الديك كان نديماً للغراب، وإنهما شربا الخمر عند حمار ولم يعطياه شيئاً، وذهب الغراب ليأتيه بالثمن ورهن الديك، فخاس به ولم يرجع، ولذلك ذهب الغراب مطلقاً في الأرض وبقى الديك محبوساً عند الناس؛ ولكن نظم أمية في هذه المعاني لا يرمي إلى شيء غير معنى القصص، كأنه لا يريد من الشعر إلا أن يكون دليلاً على علمه وترشحه للأمر الذي يحدث به نفسه كما سبق...

وقد نظم بعض المولدين في الشعر القصصى بما يقارب المعنى المصطلح عليه. من ذلك قصيدة محمد بن عبد العزيز السوسى من شعراء اليتيمة؛ قال الثعالبي فيه: إنه أحد شياطين الإنس، يقول قصيدة تُربى على أربعمائة بيت في وصف حاله وتنقله في الأديان والمذاهب والصناعات، وقد أورد منها قطعة (٢) ونظم المتأخرون في السيرة النبوية خاصة، وأشهرهم في ذلك حكمة وإحكاماً، الإمام شرف الدين البوصيري، وشهرة قصيدته البردة والهمزية قد ملأت الدنيا.

**经会会会会** 

<sup>(</sup>١) الحيوان ١/١٥١. (٢) يتيمة الدهر: ٦/ ٢٣٧.

### الشعر العلمي

قد علمت أن الشعر كان مستودع علوم العرب وكتاب تجاربهم وحكمهم، فليس هذا الذي نريده بالشعر العلمي، ولكنا نريد القصائد التاريخية أو العلمية التي جاءت في حكم الكتب، وكذلك الكتب التي نظموها فجاءت في حكم القصائد، وهو ما يعبُّر عنه المتأخرون بالمتون المنظومة، كألفية ابن مالك وغيرها مما يجمع مسائل الفنون وضوابطها، وليس من عالم في هؤلاء إلا وله شيء قلُّ أو كثر نصيباً مفروضاً.

ونحن نريد أن نتكلم هنا عن أصل هذا النوع وأقدم ما وقفنا عليه من أمثلته التي احتذاها المتأخرون، وهم مجمعون على استعمال هذا النمط من الرجز الذي يستقل فيه كل مصراعين بقافية، حتى لقبوه بحمار الشعر لسهولة الحمل عليه، ثم هم مع ذلك التهافت لا تكاد تجد فيهم من يعرف اسمه عند المتقدمين؛ والعرب أنفسهم لم يضعوا له اسمأ لم يأت في مشهور أراجيزهم منه شيء، ولم نقف منه عندهم إلا على مثال واحد، وهو ما ذكره الخطيب التبريزي في شرحه على تهذيب الألفاظ (١) من أن رجلاً من هذيل أقبل إلى عمر بن الخطاب وهو جالس فأنشده شعراً يتجرّم فيه على أبيه ويستظهره عليه، فبعث عمر إلى أبيه فدعاه، فقال: ماذا يقول ابنك؟ زعم أنك نفيته. فقال: يا أمير المؤمنين، غذوته صغيراً وعقّني كبيراً، أنكحته الحرائر وكفيته الجرائر، فأخذ بلحيتي وأظهر مشتمتي:

> شاهد ذاك من هذيل أربعه مسافع وعمّه ومُشجَّسعه وماك محض العروق ناسك

وسيدُ الحيّ جميعيّاً مالـكُ

وهذا الرجز كما تراه إنما انساق مع الكلام واستجرّ للحكاية، فإما أن يكون بعض ما يتفق من أحاديثهم العامة وأهملوا حفظه وروايته لأنه في سبيلها، وإما أن يكون شيئًا جرى على لسان ذلك العربي؛ وعلى أي الوجهين فما كان ليروى لولا أنه جاء تابعاً للشعر الذي قبله؛ وفيه شاهد مِن شواهد اللغة فحفظوه ليساق مع الحديث.

<sup>(</sup>١) تهذيب الألفاظ: ص ٣٣٢.

ثم جاء بشر بن المعتمر الذي مر ذكره في الشعر الحكمي، وكان من أروى المعتزلة للشعر، فبني على هذا الأصل أرجوزة طويلة ذكر فيها الملل والنحل وضرب الأمثال وأخذ في قواعد مذهبه. ويظهر من كلام الجاحظ أن هذه الأرجوزة قد رُفعت إلى الناس وذهب لها صيت، وقد ذكرها مرتين في كتاب الحيوان ونقل قطعة من أمثاها(١) وقطعة أخرى في ذكر فضل على على الخوارج(٢) وهو في كل مرة يقول: قال بشر بن المعتمر في شعره المزاوج. وهذه التسمية أليق ما يسمَّى به هذا النوع من الأراجيز، ولابد أن تكون هذه الأرجوزة الأولى من نوعها، لأن الجاحظ نسب هذا النوع إليه وعينه به، وكان يكفى أن يقول: قال بشر فقط، ولأنه قد ظهر قبل بشر شعراء نظموا في أمثال هذه المعاني، ولكن على طريقة الشعر المقفّى، ولم يرد لواحد منهم شيء من المزاوج، وكان أسهل عليهم لو عرفوه؛ وقد اشتهر هذا النمط بعد بشر، ونظم فيه ابن المعتز في أواخر القرن الثالث كتابه «بشر الإمام» في أرجوزة طويلة مثبتة في ديوانه، ثم كان حذو المتأخرين في المتون بعد ذلك على منظومة الإمام محمد بن عبد الله بن مالك المتوفى سنة ٦٧٢ علاَّمة النحو واللغات الغريبة والآية في حفظ أشعار العرب، وهذه المنظومة هي الألفية الشهيرة في علم النحو، تبع فيها ابن معطى، قالوا: ونظمه اجمع واوعب، ونظم ابن معطى اسلس وأعذب (٣). ولابن مالك منظومات أخرى غير الألفية، ولكن هذه هي أشهر المتون المنظومة، يكاد ذلك يكون إجماعاً.

أما الشعر الذي تنظم فيه الضوابط العلمية لسهولة حفظها، فأكثر ما يكون قطعاً وأبياتاً قليلة، والأغلب فيه أن لا يكون مزاوجاً، وقد وقفنا على مثال منه عند العرب، وهو قول طفيل الغنوى «يصف كيف تزجر الخيل فجمعه في بيت واحد» هكذا قال المبرد في الكامل، وقوله دليل على أن نظم الضوابط لم يكن معروفاً إلى زمنه، وإنما هو مما أحدثه المتأخرون:

وقيل اقدِمي واقدِم وأخ وأخرى وها وهَلاً واضبِر وقادِعُها هبى وهذه كلها كلمات تزجر بها الخيل، ولم يتسع البيت للفظتين من هذا القبيل؛

<sup>(</sup>١) الحيوان : ١/ ٨٠/٤ (٢) الحيوان : ٦/ ١٥٥. (٣) نفح الطيب: ١/ ٤٣٢.

هما هقَبُ وهقَطُ<sup>(١)</sup>.

والمتأخرون من العلماء الذين يأبون أن يتركوا شيئا غير متروك إلى أصله؛ يزعمون أن أول من نظم المتون العلمية هو هرمس الحكيم الذي يزعم قوم من الصابئة أنه إدريس عليه السلام؛ ويقولون إنه أول من نظر في الطب وتكلم فيه وصنف لأهل زمانه الحتبأ بأشعار موزونة المغتهم في معرفة الأشياء العلوية والأرضية (٢).

هذا فى نظم المتون والضوابط، أما الشعر ألذى يحمل معانى التاريخ وأنواع الفنون على جهة الفخر بما الفنون على جهة الفخر بما يضمنونه، كقصيدة رياح بن سنيح الزنجى مولى بنى ناجية، وكان فصيحاً، فلما قال جرير:

لا تطلبن خئولة في تغلب فالزنج أكرم منهم أخوالا تحرّك رياح فذكر أكثر من ولدته الزنج من أشراف العرب في قصيدة مشهورة معروفة ومنها البيت السائر:

إن الفرزدق صخرة عادية طالت فليس تنالها الأجبالا بريد طالت الأجبال فليس تنالها (٣).

ومن هذا النوع القصيدة الحميرية التي نظمها نشوان الحميري صاحب كتاب شمس العلوم، وقد عد فيها من ملكوا من الحميريين وافتخر بقومه هؤلاء وصارت هذه القصيدة اليوم عند الباحثين في التاريخ العربي القديم لا يقاس بها شعر شاعر، لما فيها من الأسماء التاريخية.

وقد ينظمون ذلك الشعر على جهة الفخر بالنظم نفسه وقوة التصرف كما فعل أبو العباس الناشئ المعروف بابن شرشير، وهو الناشئ الاكبر، وكان متبحراً في عدة علوم، وهو في الشعر من طبقة البحترى وابن الرومي وأضرابهما، قال ابن خلكان: وله قصيدة في فنون من العلم على روى واحد تبلغ أربعة آلاف بيت،

<sup>(</sup>۱) الكامل: ١/ ١٦١. (٢) سرح العيون: ص١٣٨. (٣) الكامل: ٧/ ٨.

وتوفى سنة ٢٩٣؛ فلو أنه جعل هذه القصيدة فى فنون من التاريخ والقصص وتحوها، لما خلا الشعر العربي إلى اليوم من النمط القصصي الذي نفاخر به الإلياذة وأمثالها فى كل شعر غير عربي.

وكذلك فعل أبو الحسن الأنصارى الجيّانى المتوفى سنة ٥٩٣ فى نظم كتابه (شذور الذهب) فى صناعة الكيمياء؛ وقد قالوا فيه: إن لم يعلمّك صنعة الذهب علمّك صنعة الأدب؛ وقيل فى الجيّانى: شاعر الحكماء وحكيم الشعراء.

وعما يحسن ذكره في هذا الوضع، توفية للفائدة، كتب الحكمة والأمثال التى نظمها المولدون لتسهيل حفظها ومدارستها؛ وأهم هذه الكتب كليلة ودمنة الذى عربه ابن المقفع؛ فقد نظمه أبان بن عبد الحميد اللاحقى شاعر البرامكة، ونظمه أيضاً ابن الهبارية البغدادى، وسمى كتابه نتائج الفطنة فى نظم كليلة ودمنة؛ وكلا الشاعرين مر ذكرهما؛ وكذلك نظمه الأسعد بن عماتى المصرى ناظر الدواوين بالديار المصرية المنوفى سنة ٢٠٦؛ ولابن الهبارية أيضاً كتاب الصادح والباغم؛ نظمه على أسلوب كليلة ودمنة؛ وهو أراجيز فى ألفى بيت نظمها فى عشر سنين؛ ولم نلكره فى الشعر القصصى لأن هذا الموضع أليق به؛ ومن منظومة السير أرجوزة أبن عبد ربه صاحب العقد الفريد، فى أخبار الملك الناصر صاحب الأندلس؛ وسيرة صلاح الدين التى نظمها الأسعد بن عاتى المذكور؛ وذلك فى الجملة ليس من الشعر، ولكنه نوع عما أخذنا فى تأريخه، فكان لابد من الإشارة إلى بعض أمثلته فى التاريخ.

## ## ## ## ##

### الفنون الحُدثة من الشعر

ذكرنا تاريخ الشعر وأفضنا في مناحيه، وبقى علينا تاريخ هذه الفنون التي أحدثها البلديون، وهي الموشح، والزجل، والدوبيت، والمواليا، والكان كان، والقوما؛ وهذا الكتاب وإن كان ليس فيه متسع للفنون التي خرجت بها آداب اللغة الملحونة، ولكنا سنُلم بها إلماماً، ونتجوّز في ذلك بعد أن نتكلم على الموشح مقتصرين على مبتدأ خبرها، فإن لها طرقاً ورجالاً؛ إذ هي آداب لغة منفردة يتكلم بها شعراء الناس، واستيفاء ذلك هنا يُعد من تداخل التواريخ، وهو في رأينا دليل على فساد النظر وسوء الاحتمال لهذه العلوم؛ فلو أن مؤلفاً كتب في تاريخ لغة العامة وآدابها، ثم بسط في كتابه الكلام عن شعر العرب بمثل ما قدمناه، وعلى النحو الذي أخذنا إليه، لكان حقيقاً بأن يدل فضل اطلاعه على فساد صنعته في تأليف الكتاب، وكذلك ليس خلط الأعداد وهي مادة الحساب، مما يعد في شيء من صحة الحساب، مما يعد في من صحة الحساب،

\*\*\*\*

# الموشكح

ويقال له التوشيح أيضاً، والذي نراه في أصل هذه اللفظة أنها منقولة عن قولهم: ثوب موشح، وذلك لوشي يكون فيه، فكأن هذه الأسماط والأغصان التي يزينونه بها هي من الكلام في سبيل الوشي من الثوب، ثم صارت اللفظة بعد ذلك علماً؛ إلا أن يكون الأندلسيون قد أحذوا هذه التسمية عن المشارقة، فتكون منقولة عن التوشيح الذي عدّه قدامة بن جعفر في نقد الشعر من أنواع ائتلاف القافية مع ما يدل عليه سائر البيت، وجرى عليه أهل البديع، فيكون اشتقاقها من معنى الوشاح كما نصوا عليه؛ لأنهم عرّفوا هذا النوع بأن يكون معنى أول البيت دالاً على قافيته، فينزل فيه هذا المعنى منزلة الوشاح، وينزل أول الكلام وآخره منزلة محل الوشاح من العاتق والكشح اللذين يجول عليهما.

#### اختراعه:

قال ابن خلدون في أصل استحداث هذا الفن: «أما أهل الأندلس فلما كثر الشعر في قطرهم وتهذبت مناحيه وفنونه وبلغ التنميق فيه الغاية، استحدث المتأخرون منهم فنا سموه بالموشح ينظمونه أسماطاً أسماطاً وأغصاناً أغصاناً... واستظرفه الناس جملة، الخاصة والكافة؛ لسهولة تناوله وقرب طريقه، وكان المخترع لها بجزيرة الأندلس مقدم بن معافر الفربرى من شعراء الأمير عبد الله بن محمد المرواني، وأخذ ذلك عنه أبو عبد الله أحمد بن عبد ربه صاحب كتاب العقد، ولم يظهر لهما مع المتأخرين ذكر وكسدت موشحاتهما، فكان أول من برع في هذا الشأن عبادة القزاز شاعر المعتصم بن صمادح صاحب ألمرية.. إلخ».

وعبادة هذا توفى سنة ٤٢٢، فالذى يُفهم من كلام ابن خلدون أحد معنين: إما أن يكون مقدم بن معافر شاعر الأمير عبد الله فى القرن الثالث هو الذى سمى هذا النوع بالموشح حين اخترعه، فيكون قد بقى إلى زمن عبادة لم ينبغ فيه أحد، ويكون الأندلسيون فى القرن الثالث « قد كثر الشعر فى قطرهم وتهذبت مناحيه وفنونه وبلغ التنميق فيه الغاية». وإما أن تكون هذه التسمية قد أحدثها المتأخرون من ومن عبادة، وزمنه أرقى عصور الشعر فى الأندلس، وكلاهما خطأ، وذلك مما

وهم فيه ابن خلدون لأنه إنما ذهب كعادته إلى التعليل، فظن أن استحداث هذا الفن من فضل القوة وإتقان الصناعة، وذلك لا يكون إلا على ما وصف، ولكن الشعر لم يكن قد بلغ في الأندلس ذلك المبلغ في القرن الثالث كما سنفصّله متى انتهينا إلى الكلام على الأدب الأندلسي، ولو كان كما زعم ابن خلدون لحفظوا اسم مقدم بن معافر، وإننا على طول ما عنينا من نصب البحث ومطاولة التعب في التنقيب، وقد قرأنا ما قرأناه لتهيئة مواد هذا الكتاب حتى لم نغادر كتاباً في الأدب والتاريخ بأنواعه ـ لم نظفر بكلام عن مقدم هذا ولا تكشّف لنا من تاريخه شيء. ومما يدل على فساد المعنى الثاني أن ابن بسام ـ وهو أعلم بهذا من ابن خلدون وغيره من المتأخرين ـ ذكر في كتابه الذخيرة أنه نشأ بين مخترع الموشيح وبين عبادة، يوسف بن هارون الرمادي، وهو الشاعر الأندلسي في القرن الرابع (توفى سنة ٤٠٣) فلابد أن يكون عبادة قد أخذ عنه مثال الإتقان في هذه الصنعة، وحينئذ يتعين أن لاختراع الموشح سبباً آخر غير كثرة الشعر وبلوغ الغاية في تنميقه، ونحن ذاكروه بعد، ولكنا ننقل هنا عبارة الذخيرة، فإن فيها قولاً آخر في اختراع هذه الأوزان؛ قال ابن بسام في ترجمة عبادة: «كان في ذلك العصر شيخ الصناعة وأحكم الجماعة... وكانت صنعة التوشيح التي نهج أهل الأندلس طريقتها ووصفوا حقيقتها غير مرقومة البرود، ولا منظومة العقود، فأقام عبادة هذا عمادها، وقوم ميلها وسنادها، فكأنها لم تُسمع بالأندلس إلا منه، ولا أخذت إلا عنه، واشتهر بها اشتهاراً غلب على ذاته، وذهب بكثير من حسناته؛ وأول من صنع أوزان هذه الموشحات: محمد بن محمود المقبري الضرير؛ وقيل إن ابن عبد ربه صاحب العقد أول من سبق إلى هذا النوع من الموشحات؛ ثم نشأ يوسف بن هارون الرمادي؛ ثم نشأ عبادة هذا فأحدث التصفير؛ وذلك أنه اعتمد على مواضع الوقف في المراكز (١).

#### سبب اختراعه:

وعندنا أن الذي نبههم إلى اختراع أوزان التوشيح إنما هو الغناء لا غيره، فإن تلحين البيت من الشعر قد يجيء على بعض الوجوه كالموشح، إذ يخرج جملاً

<sup>(</sup>١) فوات الوفيات: ص١٩٩.

مقطعة تتساوق مع النغم؛ فلو تنبه إلى ذلك أديب موسيقى لأمكن أن يضع أوزاناً على هذه التقاطيع، وهم لا يختارون للغناء من الشعر إلا ما احتمل في حركاته حسن التجزئة وصحة التقسيم وإجادة المقاطع والمبادئ.

والذي يدل على أن الغناء هو الأصل في التوشيح، أن الأندلس فتحت في أواخر القرن الأول، ولم يخترع التوشيح إلا في الربع الأخير من القرن الثالث، فكانت الفترة قريبة من مائتي سنة، والسبب الطبيعي في ذلك أن أمر الأندلس كان في مبدئه دينياً محضاً ـ كما ستراه في موضعه ـ وبقى الشعر عندهم متعلقاً بنوابغ عيزين بالضعف والقلة إلى زمن الأمير عبد الرحمن بن الحكم في أوائل القرن الثالث، حتى نبغ يحيى الغزال شاعر الأندلس وفيلسوفها؛ ثم قدم زرياب المغنى من العراق على هذا الأمير سنة ٢٠٦، وكان الأمير مفتوناً بالغناء، فلم يمض على ذلك زمن حتى شاع الغناء وانحرف إليه الأندلسيون، وكان ذلك أول تاريخة عندهم، فلعل المدة بين شيوع الغناء واستحداث التوشيح لا تزيد عن نصف قرن.

وقد أقبل أدباء الأندلس فى أواخر القرن الرابع على الموسيقى، ومن هاهنا دعت الحاجة إلى التفنن فى تلك الأوران، فاستقل بذلك عبادة الذى أومأنا إليه، وليس هذا فيه بعجيب إذا عرفت أن ابن الحداد وهو معاصر عبادة، وكلاهما من شعراء المعتصم بن صمادح، قد وضع كتاباً فى العروض مزج فيه بين الموسيقى وبين آراء الخليل ـ وكل ذلك سيأتيك فى موضعه مفصلاً إن شاء الله.

والأندلسيون لم يلحقوا المشارقة في الغناء، ولم يكاثروا فحولهم فيه؛ ولذلك انصرفوا عن الغناء في الشعر إلى تحميله أوزان التوشيح، فأغربوا ولذلك كما قال ابن دحية على أهل المشرق، لأنهم جمعوا فيه جملة التطريب؛ وقد نبه على ذلك ابن رشد فيلسوف الأندلس في تلخيصه كتاب أرسطو طاليس في الشعر حيث قال كلامه على المحاكاة: والمحاكاة في الأقاويل الشعرية تكون من قبل ثلاثة أشياء: من قبل النغم المتفقة، ومن قبل الوزن، ومن قبل التشبه نفسه، وهذه قد يوجد كل واحد منها منفرداً عن صاحبه، مثل وجود النغم في المزامير، والوزن في الرقص والمحاكاة في الأقاويل المخيلة (غير الموزونة)؛ وقد تجتمع هذه الثلاثة بأسرها، مثل ما يوجد عندنا في النوع الذي يسمى الموشتحات والأزجال، وهي

الأشعار التي استنبطها في هذا اللسان أهل هذه الجزيرة أهـ «العذاري المائسات».

وهذا هو السبب في اختلاف أوزانه وأوضاعه؛ لأن الغرض منه تطبيق ألفاظه على مؤلفات من الأصوات بمقتضى صناعة الموسيقى، فكانوا يؤلفون من الأصوات التي تخرجها الضربات على الأوتار المختلفة كلاماً يناسب أن يقابل في وزنه تلك الأصوات بحروف متحركة أو ساكنة وعلى ذلك يكون مؤلف التوشيح تابعاً لما تقتضيه أصوات الموسيقى وأوزانها، وذلك قد يوافق الأوزان العربية التي يلحن فيها الشعر وقد يخالفها وعليه أكثر عملهم، ولم يلتفت أكثر أدباء المتأخرين إلى هذه الحقيقة فحسبوا التوشيح كغيره من الأوزان، ولذلك اقتصر شعراؤهم على النظم في مذهب العروض منه وتركوا ما عداه، لأنهم لا يعرفون له وزناً، إلا أهل الموسيقى منهم؛ فإنهم ذهبوا فيه كل مذهب، وقد ذكر الشيخ شهاب الدين في سفينته المشهورة أن موشحات المتقدمين قد بطل العمل في تلحينها، ولذلك اقتصر في السفينة على إيراد موشحات المتأخرين، وأثبت من ذلك ٢٠٠٠ موشح فيها في السفينة على إيراد موشحات المتأخرين، وأثبت من ذلك ٢٠٠٠ موشح فيها

وعلى الأصل في أوزان التوشيح اخترع المتأخرون نوعين آخرين هما المستجاد والبنود، وسنذكرهما في بحث الصناعات لأن موضعهما هناك اليق بهما.

### الموشيح الملحون:

ومن التوشيح ما لا يكون معرباً، وهو من اختراع أدباء اليمن؛ قال صاحب سلافة العصر: ولأهل اليمن نظم يسمونه الموشح، غير موشح أهل المغرب، والفرق بينهما أن موشح أهل المغرب يُراعَى فيه الإعراب بخلاف موشح أهل اليمن فإنه لا يراعى فيه شيء من الإعراب، بل اللحن فيه أعذب؛ وحكمه في ذلك حكم الزجل أهد (ص٢٤٣).

ولم نزل نبحث عن أصل هذا النوع حتى وقفنا في كتاب نفحة اليمن الأحمد الأنصاري اليمنى الشرواني (١)، وهو مطبوع في مصر، على نوع سماه الشعر

<sup>(</sup>١) ذكر في موضع من كتابه هذا أنه كان بكلكوتا سنة ١٢٢٢.

الحميني لا يكون إلا ملحوناً، وقال إنه منسوب إلي الفضل الأديب محمد بن حسين الكوكباني اليمني، وهو توشيح أوله:

ما لقلبى لم يزلُ عِشْقُو فنون فى هوى حال التثنى والمجون زى الغصون قد فنى صبرى وقل الاحتيال قد قسم قلبى بأسياف الجفون وقسم لى الهوى تلك العيون ريب المنون ما حياتى بعد ذا إلا محال

وقال: إن شعراء اليمن هم فرسان هذا الميدان، وحاملوا لواء هذا الشأن؛ وعلى هذه الطريقة نظم بعض علماء المتأخرين على نمط الشعر، كقصيدة الشيخ عليش الشهيرة التي مطلعها:

الزم باب ربك واترك كل دون

وأورد فى النفحة قصيدة من هذا النمط قال إنها للفاضل البكرى؛ فهذا هو الشعر الحمينى على ما عرفت، وهى تسمية أهل اليمن؛ أما المغاربة فقد استحدثت عامتهم من هذا النمط أنواعاً بأسماء أخرى، وسنشير إليها بعد.

# بعض أنواع الموشح:

لم يوضع في صناعة الموشح ووجه نظمه وأسماء أوزانه فيما نعلم، غير كتاب واحد وضعه صفى الدين الحلِّي الشاعر المتوفى سنة ٧٥٠، وهذا الكتاب لم ينته إلينا إلا خبره. وسنذكر اسمه في كتب التوشيح، ثم إن هذه الصناعة لا ضابط لأوزانها إلا الألحان كما سلف، فهي موطأة للاختراع بمقدار ما تجرؤ عليه القرائح؛ ولذلك تعددت فيها الأوزان واختلفت طرق الصنعة. فلا سبيل إلى حصرها إلا بالتلقي واتصال السند عن أهلها، ولا ندرى إن كانوا قد وضعوا لكل وزن اسما يعرف به أم كان اسم التوشيح عاماً لجميعها فلا تخصص الأوزان إلا بأسماء ألحانها فقط كما هو الشأن في أدوار الغناء؛ وقد بحثنا في ذلك كثيراً فلم نرجع بطائل، وكنا نظن أننا نصل إلى تسمية كل وزن وتعيين مخترعه، ولكنا لم نقف من ذلك إلا على النذر القليل الذي لا يُعتدُّ به في استنباط التاريخ، وقد رجح عندنا أنهم لم يسموا الموشحات بأسماء معينة كما فعلوا بالصناعات الشعرية،

كالتخميس والتشطير وغيرهما، إلا ما دخل فيه الشعر من ذلك، كهذا النوع الذي اخترعه الصفى الحليُّ وسماه الموشح المضمّن، ومثل له بتضمين الأبيات المنسوبة لأبي نواس، وقيل إنها للحريري، ومطلع موشحه(۱).

وهو الهوى، ما حلْتُ يوما عن الهوى ولكن نجمى فى المحبة قد هوى وما كنت أرجو وصل من قَتْلَتى نوى وأضنى فؤادى بالقطيعة والنوى ليس فى الهوى عجب إن أصابنى العطب حامل الهوى تعسب يستفره الطسرب

فالبيت الأخير «حامل الهوى... إلخ» هو المضمَّن، وما قبله توطئة له من نظم الصفى؛ وكالموشح المجنح، ويسمونه أيضاً الشعرى، لأنه قصيدة على وزن وروى واحد من الشعر يفصل بين كل بيتين منها بيت من الموشح يناسب وزنه لحن القصيدة، ويشترط فيه أن تكون كل أبيات التوشيح مصرعة على قافية واحدة (٢).

وكما خلطوا بين أوران الشعر وبين أوران التوشيح، يخلطون بين ورن الدوبيت والزجل وبينه، وكل ذلك لأن التوشيح لا ضابط لوزنه إلا المناسبة كيفما اتفقت.

ومن الأوزان التي عينوا مخترعها، هذا الوزن الذي قال الصفي إن مخترعه السلطان المؤيد صاحب حماة المتوفي سنة ٧٣٢<sup>(٣)</sup>.

وهو \_ كما ترى \_ يكدّ لسان الناطق، ولكنه إذا قطّع ألحاناً وصححت تجزئته وأحكمت مخارج ألفاظه وجرى فيه الغناء كان طرباً عجيباً، وعلى ذلك وضع؛ ومن أراد أن يقف على كثير من أوزان الموشحات فليقرأ ما ورد من ذلك في نفح الطيب وفوات الوفيات وكتاب العذاري المائسات وسفينة الشيخ شهاب الدين، وكلها مطبوعة؛ وكنا هممنا أن نحصى ما وقفنا عليه من ذلك، لولا أننا رأينا أن الفائدة لا تتم إلا إذا أثبتنا مطلع كل وزن ليتصفح القارئ وجوه الأنواع ويستثبت مواضع الاختلاف في أوزانها، وذلك يستغرق قطعة كبيرة من هذا الكتاب، ثم هو

<sup>(</sup>١) ديوان صفى الدين الحلى: ص٢٩٨.

<sup>(</sup>٣) ديوان الحلمي: ص٣٩١.

عمل تعليمي فليتتبعه من مست إليه حاجته.

### نوابغ الوشاحين:

يبتدئ تاريخ النبوغ في التوشيح من القرن الخامس، ورأس أدبائه عبادة، وشَّاح المعتصم الذي أومأنا إليه من قبل، ثم جاء بعده ابن أرفع رأسه شاعر المأمون بن ذي النون صاحب طيطلة، وبعدهما الحلبة التي كانت في دولة الملثمين إلى القرن السادس، وسابق فرسانها القطيلي الأعمى (كذلك يذكره صاحب نفج الطيب، وقد ورد اسمه في مواضع، وفي مقدمة ابن خلدون: الطيطلي) ثم يحيى ابن بقيّ، ومحمد بن أحمد الأنصاري المعروف بالأبيض، والحكيم أبو بكر بن باجه صاحب التلاحين المعروفة (وسيأتي بيان ذلك في الأدب الأندلسي)؛ ثم اشتهر بعد هؤلاء في صدر دولة الموحدين محمد بن أبي الفضل بن شرف، وأبو إسحاق الرويني؛ ثم كان حسنة هذه المائة السادسة الفيلسوف أبا بكر بن زهر المتوفى سنة ٥٩٥، والوشاحون عيال على إحسانه فيما اتفق له من بدائم الموشحات التي شرّقت، وغرّبت؛ واشتهر بعده ابن حيون، والمهر بن الفرس، ثم نبغ ابن جرمون بمرسية، وأبو الحسن سهل بن مالك بغرناطة، وأبو بكر بن الصابوني، واشتهر بين أهل العدوة ابن خلف الجزائري، وابن هزر البجائي، ولكن الذي انفرد بشهرة هذه المائة إبراهيم بن سهل الإسرائيلي وشَّاح أشبيلية وشاعرها؛ وقد طبعت له قطع صغيرة في مصر على أنها ديوانه؛ ولكن الذي يقول في نفح الطيب إن ديوانه كبير مشهور بالمغرب حاز به قصب السبق في النظم والتواشيح، ومات ابن سهل غريقاً سنة ٦٤٩؛ وظهر بعده أحمد المقريتي المعروف بالكساء، وهو شاعر وشاح زجال <sup>(۱)</sup>.

ثم كان نابغة المائة الثامنة في الأندلس لسان العربية ابن الخطيب، وله في التوشيح بدائع كثيرة، وكان من أبرع تلامذته في ذلك ابن زمرك وزير الغني بالله، ثم اشتهر بعده العربي العقيلي الوشاح، ثم ظهر في المائة التاسعة في النصف الأول أبو يحيى بن عاصم الذي يقول عنه الأندلسيون إنه ابن الخطيب الثاني؛ ثم استعجمت الأندلس وظهر في المغرب في أواخر القرن العاشر عبد العزيز بن

<sup>(</sup>١) نفح الطيب : ٣٠٣/٢ .

محمد القشتالي وزير أبي العباس أحمد الشريف الحسيني، وسنذكره بعد؛ أما المشارقة قد تكلفوا التوشيح وبقى للأندلسيين فضل الطبع لم ينازعهم فيه إلا ابن سناء الملك المصرى المتوفى سنة ٢٠٨ فقد طارت موشحاته خصوصاً موشحته التي اشتهرت شرقاً وغرباً، وأولها:

يا حبيبي ارفع حجاب النور عن العذار ننظر المك على الكافور في جالنار

كللى، يا سحب تيجان الربى، بالحُلى واجعلى، سوارها منعطف الجدول رلا تزال في أفواه المغنين إلى اليوم.

### كتب التوشيح:

وضع صفى الدين الحلى ديواناً سماه (العاطل الحالى والمرخص الغالى) (وذكر فى كشف الظنون العاطل الحادى أخطأ) وقد أوضح فيه قاعدة الفنون الشعرية جميعها، وهي الموشح، والدوبيت، والزجل، والمواليا، والكان وكان، والقوما، وأورد أمثلة ذلك من نظمه. وذكر ابن خلكان في ترجمة ابن سناء الملك أنه جمع موشحاته التي نظمها في ديوان سماه (دار الطراز). وفي نفح الطيب أن لسان الدين بن الخطيب ألف في هذا الفن كتابه المسمى «بجيش التوشيح» وأتى فيه بالغرائب. قال. وذيّل عليه صاحبنا وزير القلم بالمغرب عبد العزيز بن محمد القشتالي بكتاب سماه: «مدد الجيش . . . » وأتى فيه بكثير من موشحات أهل عصرنا من المغاربة، وضمنه من كلام أمير المؤمنين مولانا المنصور أبي العباس أحمد الشريف الحسيني ما زاده زيناً، وأخبرني أنه ذكر فيه لأهل العصر في أمير المؤمنين، ولأمير المؤمنين المذكور أزيد من ٣٠٠ موشح (١).

وقد طبع بعض الأدباء مجموعة صغيرة قال إنه انتخبها من كتاب وجده في بعض مكاتب رومة اسمه «العذارى المائسات في الأزجال والموشحات» هذا غير ما تجده في كتاب نفح الطيب وسفينة الشهاب وبعض الدواوين.

\*\*\*\*\*\*\* (۱) نفح الطيب : ۲۲۷/٤ .

#### الدوبيت

وهذا الاسم من كلمتين، إحداهما فارسية وهى (در) بمعنى اثنين، والأخرى (بيت) العربية؛ وسموه كذلك لأنه لا يكون أكثر من بيتين، وقد أخذه أدباء العرب عن الفرس، ويعرف عندهم بالرباعي، واختص بالإجادة فيه بعض شعرائهم، كعمر الخيام، ورباعياته مشهورة مترجمة باللغات الأجنبية، وهي ٥٠٠ بيت، ولا نعرف أول من استعمل هذا النوع في العربية، ولكن نشأته كانت في بغداد؛ ولا ندري كيف يعده ابن خلدون من شعر عامتها، وهو كالموشح والشعر: لا تكون ثلاثتها إلا معربة، فإذا دخلها اللحن خرجت عن هذه الأسماء إلى أسماء أخرى، كالشعر الحميني في الموشح عند أهل اليمن، (وعروض البلد) فيه نفسه عند أهل الأمصار بالمغرب.

ونحن نرجح أن هذا النوع لم يكن فى العربية قبل القرن السابع؛ لأننا لم نجده فى شعر أحد قبل ذلك الزمن ولا وجدنا إشارة إليه، ولم نجد للشعراء ولعاً به إلا فى أواخر تلك المائة وما بعدها؛ والرباعى بعد من المخترعات الحديثة فى اللغة الفارسية، لأن أول من وضعه أبو سعيد بن الخير المتوفى سنة ٤٦٥، وبعضهم يقول إن كان موجوداً قبل ذلك ولا يرجع اختراعه إلى تاريخ معين؛ غير أن عن عرفوا بنظمه أبا جعفر رودكى الشاعر المتوفى سنة ٢٠٢ حتى افتن فيه الخيام وأجاده فاشتهر بما نظمه فيه شهرة بعيدة، لأنه ضمنه أفكاراً سامية وانتقادات مرة؛ ثم أقبل الأدباء عليه من بعده. . وقد عارضها فى العربية سديد الدين الأنبارى كما ذكر صاحب خلاصة الأثر (١) ولم يقع لنا شىء من رباعياته.

وللدوبيت وزن واحد، وهو فعلن (بسكون العين) متفاعلن (وتارة يغيّر إلى متفاعلين)، فعولن، فعلن (بتحريك العين وسكونها) وأمثلته كثيرة؛ وقد يضمنونه انواعاً من البديع، ومن أكثر الشعراء ولوعاً بذلك، الصفى الحليّ، وله في ديوانه منه مقاطيع كثيرة. وللدوبيت باعتبار القوافي خمسة أنواع: الأوّل يسمونه الرباعي

<sup>(</sup>١) خلاصة الأثر : ٣٩٠/٤.

المعرج ويشترط في قوافيه أن يكون بين الثلاثة منهما أو بين أربعتها الجناس التام، كقول بعضهم:

يا من بسنان رمحه قد طَعَنَا والصارم من لحظه قَطَعنَا أرحم دَنفاً في سنّه قد طَعنا في حبك لا يصيبه قطّ عنا

والرباعى الخاص، ويشترط فيه أن تكون كل قافيتين متقابلتين بينهما جناس تام؛ ويقولون إن مثاله:

أهوى رشاً بلحظه كُلمنا منزاً وبسيف لحظه كُلمنا لو كان من الغرام قد سلمنا ما كان له بيده سلمانا ومثاله:

قدْ قـد لمهجــتى غــرام ونَشَرْ والقلب مَلَكْ مَن كان يراك قال ما أنت بَشَر بل أنت مَلَكُ

والرباعى المرفّل كقوله:

بَدْرٌ إذا رأته شمسُ الأنُقِ كسفتُ ورَقَى في يوم أَحَدُ عوّذتُ جمالَه برب الفَلَقَ وبما خَلَقا من كــل أحـدُ

وهذان النوعان لا يشترط في قوافيهما الجناس.

والخامس الرباعي المردوف، ويحسن فيه التزام الجناس، ومثاله:

يًا مَرْسَلاً للانام جاها وحسمى ها أنت لنسا عزا وهدى

يا أفضلَ مَن مَشَى بارض وسما يا شافعنا في الحشر غدا غَوْثاً ومَدَدُ

\*\*\*\*

# الشعر العامى والمواليا

لا نعرف بالتحقيق أصل الشعر العامى ولا منشأه؛ ولكنا لا نشك أنه قديم، وأن ظهوره كان في أواخر القرن الأول للهجرة، بعد ظهور الغناء وانتشاره؛ لأن طبقات كثيرة من العامة ومن في حكمهم عمن لا أدب لهم لا يطربون للغناء في الشعر الفصيح؛ وخاصة عامة أهل الشام، ولعلهم أصل الشعر العامى في العربية لأن الفصيح استبحر في بلادهم، وهم مع ذلك أسقم الناس ألسنة؛ فكان لابد لعامتهم من هذا الشعر، وقد وقفنا على شيء من شعرهم الذي يطربون له؛ من ذلك ما رواه صاحب الأغاني في أخبار معبد أنه أشخص إلى الوليد بن يزيد، ثم كان في منزل بعض أهل الشام من ذوى الحال الرفيعة وقال في وصف غنائه عنده: فجعلت لا آتي بحسن إلا خرجت إلى ما هو أحسن منه، وهو لا يرتاح ولا يحفل لا يرى مني فلما طال عليه أمرى، قال: ياغلام، شيخنا شيخنا! فأتي بشيخ، فلما رآه هَشَّ إليه، فأخذ الشيخ العود ثم اندفع يغني:

سِلُوْر في القِدْر، وَيْلَى علوه جاء القِطُّ أَكُلَهُ، ويلى علوه!

والسلور: السمك بلغة أهل الشام، قال: فجعل صاحب المنزل يصفق ويضرب برجله طرباً وسروراً... أهـ (١). وذكر في أخبار حُنين الحيريّ، وكان في أيام عبد الملك بن مروان، أنه خرج إلى حمص يلتمس الكسب بها ويرتاد من يستفيد منه شيئاً، فاجتمع بفتيانها ثم غنّاهم في هُنيّات معبد، وغناء الغريض، وخفائف ابن سريج، وأهزاج حكم، وفي غنائه هو، فلم يتحرك منهم أحد ولا فكهوا لذلك، وجعلوا يقولون: ليت أبا مُنبّه قد جاءنا، حتى جاء أبو منبه، فخنس حنين وصار كلا شيء، خوفاً منه ورهبة أن يفتضح بإحسانه، قال: فأخذ العود ثم اندفع يغني:

طَرِب البحرُ فاعبرى يا سفينه لا تشقى على رجال المدينه فأقبل القوم يصفقون ويطربون ويشربون، ثم أخذ في نحو هذا من الغناء (٢).

<sup>(</sup>۱) الأغاني: ۲۸/۱.

ولابد أن تكون مثل هذه الأشعار قد شاعت في العامة يومئذ وجعلوها فنهم، ولكن الأدباء لم يحفلوا بها فلم يصل إلينا من خبرها شيء، ويدل على ذلك ما نقله صاحب الأغاني من مثل ذلك في أخبار إسحاق الموصلي.

ثم ظهر بعد ذلك هذا النوع الذى يسمونه المواليا، وقالوا فى أصله أقوالاً أشهرها عند الأدباء أن الرشيد أمر بعد نكبة البرامكة أن لا يرثيهم أحد بشعر، وتنكر لمن يفعل ذلك، فرثت إحدى جواريهم جعفراً بهذا النوع الذى يدخله اللحن ولا يجرى على أوزان الشعر، لتتقى بذلك نقمة الرشيد، وجعلت تقول بعد كل شطر: يا مواليا! فعرف هذا النوع به وتناقله الناس؛ والذى قالته فى ذلك هو:

يا دار، أين ملوك الأرض أين الفرس أين الذين حموها بالقنا والترس قالت: نراهم رمم تحت الأراضي الدرس سكوت بعد الفصاحة الستهم خرس!

وليس هذا النوع ملحوناً أبداً كالزجل والكان وكان والقوما، ولكنه يحتمل الإعراب واللحن، ولا يجيزون فيه مع ذلك أن يختلط الاثنان في قول واحد فتكون بعض الفاظ البيت معربة وبعضها ملحونة؛ فهذا من أقبح العيوب التي لا تجوز؛ وإنما يكون المعرب منه نوعاً بمفرده؛ والملحون منه ملحوناً لا يدخله الإعراب (المستطرف عن كتاب العاطل والحالي).

وللمواليا وزن واحد وأربع قواف؛ منها واحدة اخترعها صفى الدين الحلى (المستطرف) وقد حمله المتأخرون محاسن البديع كما فعلوا بالدوبيت؛ وحرف المصريون هذه الكلمة بكلمة «موال» وأهل الصعيد منهم أشهر الناس بهذه المواويل؛ وخاصة أهل مديريتى قنا وجرجا، ويقسمون الموال إلى نوعين: أحمر، وهو الذى ينظم فى الحماسة والحرب والحكمة، وأخضر وهو ما دخل فى الغزل والنسيب وما إليهما من الأنواع الرقيقة؛ وقد يجعلونه مخمساً ومسبعاً، ويسمى النعماني، وذلك كله مأثور بينهم مستفيض فى مناقلاتهم وقريب منه نوع آخر يسمونه «فن الواو» ووزنه كوزن بحر المجتث فى الشعر: مستفعلن فاعلاتن، ويكون فى أربع شطرات، كل شطرة تسمى فى اصطلاحهم فردة - ومنه أحمر وأخضر كما مر فى الموال ـ ولكنهم يسمون المحتوى منه على الجناسات مغلوقاً، والأمثلة فى ذلك كله كثيرة ولها رسائل متداولة معروفة.

### الزجسل

قال ابن خلدون: ولما شاع فن التوشيح في أهل الأندلس وأخذ به الجمهور لسلاسته وتنميق كلامه وترصيع أجزائه، نسجت العامة من أهل الأمصار على منواله ونظموا في طريقته بلغتهم الحضرية، من غير أن يلتزموا فيها إعراباً، واستحدثوا فنا سموه بالزجل، والتزموا النظم فيه على مناحيهم فجاءوا فيه بالغرائب، واتسع فيه للبلاغة مجال بحسب لغتهم المستعجمة. وأول من أبدع في هذه الطريقة الزجلية، أبو بكر بن قزمان، وإن كانت قيلت قبله بالأندلس، ولكن لم تظهر حلاها ولا انسكبت معانيها واشتهرت رشاقتها إلا في زمانه، وكان لعهد الملثمين (أول القرن الثامن) وهو إمام الزجالين على الإطلاق أهه.

ورأيت في بعض الكتب أن ابن قزمان هذا أول من تكلم بالزجل وسبب ذلك أنه وهو في المكتب عشق بعض الصبيان، فرُفع أمره للمؤدِّب فزجره ومنعه من مجالسة الصبي، فكتب في لوحه:

فاطلع عليه المؤدب فقال: قد هجوتنا بكلام مزجول، فيقال إنه سُمَّى زجلاً من هذه الكلمة.

ولست أثبت هذه الرواية ولا أنفيها؛ أما ابن قرّمان فهو الوزير الكاتب أبو بكر ابن قرّمان، اشتمل عليه المتوكل على الله صاحب بطليموس فى أواخر القرن الخامس؛ فاقتطع فى دولته أسمى الرتب، وهو شاعر بليغ وصفه الفتح بن خاقان فى القلائد بأنه «مُبرز فى البيان، ومحرز للسبق عند تسابق الأعيان» وقال لسان الدين بن الخطيب: كان أبن قرّمان نسيج وحده أدباً وظرفاً ولوذعية . . . وكان أديباً بارعاً حلو الكلام مليح النثر مبرزاً فى نظم الزجل، قال: وهذه الطريقة الزجلية بديعة تتحكم فيها ألقاب البديع وتنفسح لكثير عما يضيق على الشاعر سلوكه، وبلغ فيها أبو بكر رحمه الله مبلغاً حجره الله عمن سواه، فهو آيتها المعجزة، وحجتها

البالغة، وفارسها المُعْلم والمبتدى فيها والمتمّم(١).

وقد شاعت أزجال ابن قزمان وأولع بها الناس خصوصاً المشارقة، حتى كانت في القرن السابع كما قال ابن سعيد العربي، مرويّة في بغداد أكثر مما هي في حواضر المغرب. واشتهر مع ابن قزمان من معاصريه بهذه الطريقة عيسى البليدي، وأبو عمرو بن الزاهر الأشبيلي، وأبو الحسن المقرى الداني وأبو بكر بن مدين، وكان في عصرهم بشرق الأندلس محلف الأسود، إلا أن إمامهم المجمع عليه إنما هو ابن قزمان. ثم جاءت بعد هؤلاء حلبة كان سابقها عبد الله بن الحاج المعروف بمدغليس، وهو خليفة ابن قزمان في زمانه وقد وقعت له العجائب في هذه الطريقة، وامتاز عن ابن قزمان بصنعة الفاظه حتى طارت شهرته بذلك، وكان أهل الأندلس يقولون: ابن قزمان في الزجالين بمنزلة المتنبي في الشعراء، ومدغليس بمنزلة أبى تمام، بالنظر إلى الانطباع والصناعة، فابن قزمان ملتفت إلى المعنى ومدغليس ملتفت إلى اللفظ، وكان أديباً معرباً لكلامه مثل ابن قزمان، ولكنه لما رأى نفسه في الزجل أنجب، اقتصر عليه (٢)، وقد ذهب مدغليس بشهرة القرن السادس، حتى ظهر ابن جحدر الأشبيلي في النصف الأول من القرن السابع، وكان إمام الزجالين في عصره، ثم كانت الإمامة بعده لإمام الأدب أبي الحسن سهل بن مالك، ثم استقل بها في أول المائة الثامنة أبو عبد الله الألوسي، ثم محمد بن عبد العظيم من أهل وادي آش، ومعاصره لسان الدين بن الخطيب الشهير، وفي هذه الماثة صارت الطريقة الزجلية فن العامة بالأندلس، واستحدثوا منها نوعاً سموه الشعر الزجلي، وذلك أنهم ينظمون بها في بحور الشعر، لكن بلغتهم العامية، فتجمع وزن الشعر ولحن الزجل على المبالغة المألوفة.

اما المشارقة فقد أولعوا بالزجل وأكثروا من أوزانه، حتى قالوا: صاحب ألف وزن ليس بزجال، والمتأخرون من أهل هذا الفن يقولون إنه لم يتصل بهم أكثر من خمسين وزناً. وتفننوا في إبداعه أنواع البديع، ومن أشهرهم في ذلك علاء الدين ابن مقاتل الحموى من أدباء الملك المؤيد صاحب حماة، وقد استشهد ببعض أزجاله ابن حجة في كتابه خزانة الأدب في باب الجناس المقلوب وفي باب التوجيه

<sup>(</sup>۱) نفح الطيب: ۲/۳۵۲. (۲) نفح الطيب: ۲/۳۷۲.

وغيرهما (١) متابعاً في ذلك الشيخ شمس الدين بن الصائغ، فقد ذكر أنه استشهد في شرحه المسمى رقم البردة بشيء من أزجال أهل عصره على بعض أنواع البديع (٢)، وقلده هو في ذلك ولكنه لم يورد لغير علاء الدين بن مقاتل، لذهاب شهرته شرقاً وغرباً، وإبداعه في إيداعه، وافتراعه في اختراعه.

وللمصريين تاريخ خاص في الزجل، لأن هذه الطريقة توافق ما في طباعهم من اللين ومشايعة الكلام بشيء من التهكم الذي تبعث عليه صفة الفتور الطبيعية فيهم، وهي التي يقال فيها إنها ذوق حلاوة النيل. وقد اخترع المصريون في الزجل نوعين سموهما البليقة والقرقية. قال صاحب كتاب الأقصى القريب، وهو أبو عبد الله محمد التنوخي، في كلامه على الموشحات والأزجال: ومنها قرقيات المصريين وبليقاتهم، والفرق بينهما وبين الزجل أن الزجل متى جاء فيه الكلام المعرب كان معيباً، والبليقة ليست كذلك، فيجيء فيها المعرب وغير المعرب، ولذلك سميت بليقة؛ من البلق، وهو اختلاف الألوان، وتفارق البليقة القرقية في أن البليقة لا تزيد على خمس حشوات غالباً، وقد تنتهى إلى السبع قليلاً، والقرقية تزيد كثيراً على حكم الزجل في ذلك، وسميت القرقية كذلك من القرقة وهي لعبة يلعب بها صبيان الأعراب، وهذه اللعبة سماها صاحب القاموس: القرق، ووصفها ورسمت خطوطها في تارج العروس، فانظرها هناك.

وقد كان اختراع البليقة في القرن السابع، ثم تبسطوا فيها بعد ذلك فكانت القرقيات، ولا تحقق تاريخها، ولكنها متأخرة عن المائة السابعة حتما، وقد استدللنا على ذلك بما ذكره صاحب فوات الوفيات إذ قال في ترجمة صدر الدين ابن المرحل المتوفى سنة ٧١٦ بالقاهرة، وهو تالمعروف في كتب الشاميين بابن الوكيل المصرى: «وشعره مليح إلى الغاية، وكان ينظم الشعر والموشح والدوبيت والمخمس والزجل والبليق». فلو كانت القرقيات يومئذ معروفة لذكرها وإن كانت من الزجل، فقد ذكر المخمس وهو من الشعر (٤).

<sup>(</sup>١) خزانة الأدب : ص ٥٠، ١٧٠ .

<sup>(</sup>٢) خزانة الأدب : ص ١٦

<sup>(</sup>٣) القاموس المحيط: ص ١١٨٨ ط مؤسسة الرسالة.

<sup>(</sup>٤) فوات الوفيات ٢/ ٢٥٤.

وأشهر نوابغ المصريين في الأزجال من المتقدمين، الغبارى الذى نبغ في عهد السلطان حسن، فإن له أزجالاً بعيدة الشهرة بما فيها من دقة الصنعة وإبداع المعانى وكثرة التفنن. وقد رأينا في مجموعة من مدائحه حملاً زجلياً (أهل هذا الفن يسمون ما يعادل القصيدة في الشعر منه: حملاً) لرئيس العامة في هذا الفن على عهد محمد على باشا، وهو محمد الحباك القشاشي، يزاهي ٥٦٠ بيتاً، مدح فيه أهل مصر على طريقة عامية، وذكر علماءها وأشرافها ومتنزهاتها وعد أكثر أسواقها - لأنه من سوق كان يسمى القشاشين ذكره في الزجل - وقال في آخره ما يستدل منه أنه يعارض الغبارى في حمل له بهذا المعنى، وقال: إن الغبارى ما استطاع أن يضبط محاسن مصر فيما وصف. وعما استفدناه من هذه المجموعة، أن للزجل أوزاناً كانت مشهورة، منها وزن: (أصبحت مصر نزهة للناظرين)، ووزن (على داري)، ووزن (في الهند مكتوب) وللمتأخرين من عوام العصر مثل هذه الأوزان أيضاً، ويعدون منها (بفتَه هندى يا بنات).

ولم يزل فن الزجل مشهوراً بمصر إلى عهدنا، ولأهله فيه إحسان كثير وهم يرتجلونه ويحاضرون به، وقد ذكر الأديب عبد الله نديم المصرى الشهير فى مجلة الأستاذ واقعة فى المساجلة بالزجل مع بعض رؤساء الفن من العامة، وكان الشرط أن من تلعثم أو استبلع الآخر ريقه يبتغى بذلك مهل البديهة وخلسة الفكر فهو المغلب، وذكر هناك بعض الأوزان التى أخذوا فيها؛ فارجع إليها فإنها عجيبة.

والزجل اليوم أحد أنواع الشعر العامى الباقية لعهدنا، وقد اختص به المصريون، فيقال: الزجل المصرى، كما يقال: المغنَّى السورى، والزهيرى البغدادى.

ومما نوفى به فائدة هذا الفصل، أن ظرفاء المصريين يقولون فى الفنون السبعة التى نكتب تاريخها: «السبعة وتمتها» ويريدون بهذه «التمتّه» فن الواو الذى ذكرناه وأبحراً أخرى ينظمون عليها العامية فى أوزان خاصة، يعارضون بها أسماء البحور الشعرية، ومنها المستطيل فى معارضة الطويل، والممتد فى معارضة المديد، والمتوفر فى معارضة الوافر، وغير ذلك مما يبعث عليه الظرف المصرى، وهو بجملته معدود من الزجل فلا حاجة إلى إيراد أنواعه وأمثلته.

### فنون أخرى:

قال ابن خلدون بعد كلامه على الأزجال. ثم استحدث أهل الأمصار بالمغرب فناً آخر من الشعر في أعاريض مزدوجة كالموشح، نظموا فيه بلغتهم الحضرية أيضاً وسموه عروض البلد، وكان أول من استحدثه فيهم رجل من أهل الأندلس نزل بفاس يعرف بابن عمير، فنظم قطعة على طريقة الموشح ولم يخرج فيها عن مذاهب الإعراب، مطلعها:

أبكاني بشاطئ النهر نوح الحمام على الغصن في البستان قريب الصباح

فاستحسنه أهل فارس وأولعوا به ونظموا على طريقته وتركوا الإعراب الذى ليس من شأنهم وكثر سماعه بينهم واستفحل فيه كثير منهم وفرعوه أصنافاً إلى المزدوج والكارى والملعبة والغزل، واختلفت أسماؤها باختلاف ازدواجها وملاحظاتهم فيها. . . إلخ(١)

... ونقل قطعة كبيرة من هذه الملعبة تشبه الشعر التاريخي المعروف بالقصصي، حتى ذهب بعض المتأخرين إلى أن أمثال هذه الملاعب تعتبر نوعاً من الشعر القصصي وإن كانت عامية.

#### الأصمعيات والبدوى:

وذكر ابن خلدون أيضاً أن العرب المستعجمين عن لغة سلفهم من مضر يقرضون لعهده الشعر في سائر الأعاريض على ما كان عليه سلفهم المستعربون ويأتون منه بالمطولات. . . إلخ<sup>(۲)</sup> وقد أورد في مقدمته بعض قصائد أمثلةً على ما ذكر.

#### كان وكان والقوما:

وهما كما قال أصحاب الفنون فرعان من الزجل، وإنما أفردوهما نوعين لتغيرات فيهما لا تكون في الزجل، أما الأول فلا نعرف من تاريخه شيئاً، وله وزن واحد وقافية واحدة، ويستعملونه كثيراً في الوعظ ونحوه من المعانى آلتي

<sup>(</sup>١) مقدمة ابن خلدون: ص١٤٨ ومابعدها .

<sup>(</sup>٢) مقلمة ابن خلدون: ص٣٣٣.

تدخل فيها الحرقة والحدة ونحو ذلك، كقول بعضهم:

ما ذقت عمرى جرعة أمر من طعم الهوى الله يصب قلب على الذي يهواه

وأما القوما فقيل إن أول من اخترعه ابن نقطة برسم الخليفة الناصر، والصحيح أنه مخترع من قبله، وإنما كان الناصر يطرب له فاشتهر في زمنه، وهو من اختراع البغداديين، قيل كانوا ينشدونه عند السحور في رمضان كما يفعل المسحرون بالقصص والأدعية لعهدنا، وسمى بذلك من قول المغنين (قوما نسحر قوما) وجعلوه على وزن هذه الكلمات الثلاث، ثم فرعوا منه فروعاً دعوها الزهرى والخمرى وغيرهما على حسب المعانى التي ينظمون فيها، ومن هذا النوع ما نظمه الصفى الحلى يسحر به بعض الخلفاء:

لا زال سعدك جديد دائم وجدك سعيد (١)

الحماق: ريسية الرسو

وهو نوع قد يدخلونه في الزجل، ولكن أكثرهم على أنه منفرد، وهم ينظمونه قطعاً، كل بيتين من القطعة في قافية (٢).

### العامى الغريب:

وهو نوع من النظم نشير إليه استطراداً ونلم به تفكهة وتلمَّحاً، وذلك أن «اللغويين» من أدباء العامة يخترعون ألفاظاً غريبة لا تجرى علي وزن ولا تدخل في لغة، ثم ينظمونها معاياة بها في الحفظ، أو إغراباً في التفكهة، أو مبالغة في التشدّق والتقعير، كالقصيدة التي أوردها صاحب كتاب إعلام الناس ونسبها للأصمعي، وقصتها هناك فارجع إليها، وهي من تكاذيب الظرفاء وباطل المنحول.

ورأينا في كتاب «نفحة اليمن» للأنصارى أنه اجتمع في بلدة كلكتة سنة ١٢٢٢ هـ برجل من العرب اسمه جواد ساباط وقد ارتد عن الإسلام وسمى ناثانائيل ساباط، وهو واحد فيما يرويه من المضحكات والعجائب، قال: وله نظم

<sup>(</sup>۱) المستطرف: ۲/۲۰۵٪ (۲) المستطرف: ۲/۲۰۰٪ (۲) المستطرف: ۲/۲۰۰٪ (۲)

على أسلوب أبى الهميسع المنسوب إليه لفظ «حَجْلَنْجَع» وذكر هناك بعض شعره، ومنه قصيدة شينية يقول فيها.

بهشوا الخرباش عنه برخشوا طسعوا عن دارميّ حين تشوا

وذلك يدل على أن أبا الهميسع كان متميزاً بهذه الطريقة، وقد أولع بها أهل التقعير من المتأخرين، ومنها قول بعضهم وقد ضبطناه بإملائه.

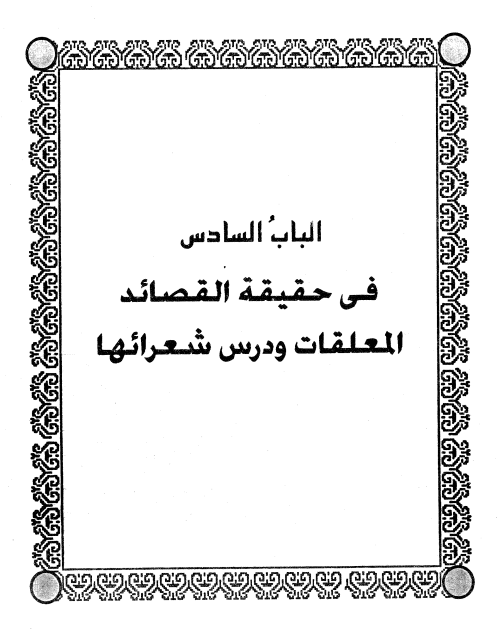
يا سائلي عن حَبْلَطَنْج عُجرفتْ عِجرفتاهُ تمر كالعنْبَعْلَصِ

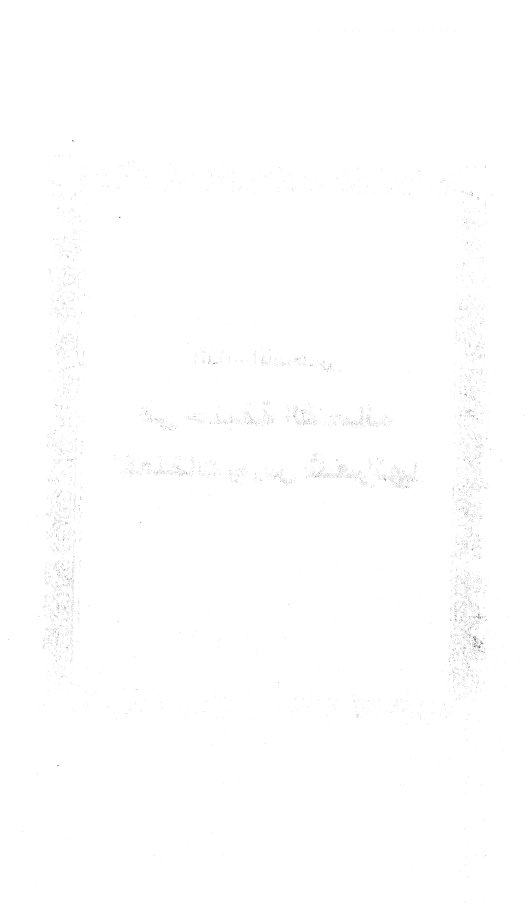
ولا نشك في أن هذه القافية في معارضة كلمة أبي الهميسع التي ذكرها الأنصاري وأول من ابتدأ هذه الطريقة من الفصحاء بشار بن برد أبو المحدثين كان يجيء بالكلمات اليسيرة التي لا حقيقة لها فيحشو بها شعره ليتنادر بذلك، ومنه ما حكاه قال: مات حماري فرأيته في النوم فقلت له: لِمَ مت ؟ ألم أكن أحسن إليك؟ فقال:

سيدى خذ بى أتانا عند باب الأصبهانى تيمتنى ببنان وبدل قد شجانى ولها خد أسيل مشل خد الشيفران

فقال له بعضهم: ما الشيفران؟ قال: ما يدريني؟ هذا من غريب الحمار، فإذا لقيته فاسأله! (١)، ثم استظرف الناس منه ذلك فمروا فيه حتى بلغ مبلغه في المتأخرين. والله أعلم.

 <sup>(</sup>۱) الأغانى : ۳٤/۳.





# الستُّبعُ الطوال

هى المعروفة بالمعلقات، المروية لامرئ القيس، وطرفة بن العبد، وزهير بن أبى سلمى، ولبيد بن ربيعة، وعمرو بن كلثوم، وعنترة بن شدّاد، رالحارث بن حلزة، وكلهم جاهلون إلا لبيداً، فإنه من المخضرمين؛ وإنما سميت المعلقات، لأن العرب اختارتها من بين أشعارها فكتبوها بالذهب على الحرير، وقيل بماء الذهب في القباطيّ (جمع قبطية ـ الكسر والضم، وهي ثياب إلى الرقة والدقة والبياض، كانت تتخذ بمصر من الكتان) ثم علقوها على أركان الكعبة، وقيل في أستارها، وزاد بعضهم أنهم كانوا بسجدون أها كما يسجدون لأصنامهم.

أما أن هذه القصائد من مختارات الشعر فأمر لا ندفعه؛ لأن العرب في الجاهلية كان يقول الرجل منهم الشعر في أقصى الأرض، فلا يُعبأ به حتى يأتى مكة فيعرضه على قريش، فإن استحسنوه روى وكان فخراً لقائله، وإن لم يستحسنوه طُرح وذهب فيما يذهب؛ قال أبو عمرو بن العلاء المتوفى سنة ١٥٤ (وقيل ١٥٩): وكانت العرب تجتمع في كل عام بمكة، وكانت تعرض أشعارها على هذا الحي من قريش.

وأما خبر الكتابة بالذهب أو بمائه والتعليق على الكعبة ففى روايته نظر، وعندى أنه من الأخبار الموضوعة التى خفى أصلها حتى وثق بها المتأخرون، وإنما استدرجهم إلى ذلك أن هذه القصائد تكاد تكون الصفحة المذهبة من ديوان الجاهلية، وأن العرب قوم لم يصح من أديانهم إلا دين الفصاحة وهو الذى دانوا به أجمعين، فلو أنهم فعلوا ذلك لكانوا قد أتوا بشيء غير نكير، وسنقص فى أخبارهم وكتبهم أثر تلك الرواية ونورد ما رجع عندنا أنها موضوعة:

نقل ابن خلكان عن ابن جعفر النحاس المتوفى سنة ٣٣٧ (وقيل ٣٣٨) أن حماداً الراوية هو الذى جمع السبع الطوال، وحماد هذا توفى سنة ١٥٥، وفى المزهر أنه أول من جمع أشعار العرب وساق أحاديثها ، وقال البغدادى فى خزانة

الأدب $^{(1)}$  بعد أن ذكر أصحاب المعلقات: وقد طرح عبد الملك بن مروان شعر أربعة منهم وأثبت مكانهم أربعة، وعبد الملك توفى سنة ٨٦، فبين وفاته ووفاة حماد ٦٩ سنة، ثم قال البغدادى: وروى أن بعض أمراء بنى أمية أمر من اختار له سبعة أشعار فسماها المعلقات، وفى رواية أخرى \_ فى غير الخزانة \_: فسماها المعلقات الثوانى.

وقال ابن الكلبى المتوفى سنة ٢٠٤ (وقيل سنة ٢٠٦): أول شعر علق فى الجاهلية شعر امرئ القيس، عُلِّق على ركن من أركان الكعبة أيام الموسم حتى نظر إليه، ثم أحدر فعكلقت الشعراء ذلك بعده، وكان ذلك فخراً للعرب فى الجاهلية، وعدوا من علق شعره سبعة نفر، إلا أن عبد الملك طرح شعر أربعة منهم وأثبت مكانهم أربعة.

وبمعارضة هذه الرواية بما ذكره أبو جعفر النحاس يتضح لك أن أبا جعفر لم يثق بها، فيكون خبر طرح عبد الملك وإثباته موضوعاً أيضاً، خصوصاً وقد أغفله أبو زيد بن أبى الخطاب القرشى صاحب الجمهرة المتوفى سنة ١٧٠، وابن الكلبى هذا هو الذى نقل عنه الوزير أبو بكر عاصم بن أبوب فى شرحه ديوان امرئ القيس عند ذكر قصيدته المختارة أنه قال: إن أعراب كلب ينشا ون هذه القصيدة لابن حذام (هو امرؤ القيس بن حذام) وذكره امرؤ القيس بن حجر فى بعض شعره حيث يقول:

عوجاً على الطلل المحيل لأثنا نبكى الديار كما بكى ابن حذام

ويروى خذام \_ بالخاء، وحزام بالزاى، وحمام. ويقال إن (لأننا) لغةٌ فى (لعلنا)؛ حكى الخليل أن بعض العرب يقول: اثت السوق أنك تشترى لنا سويقاً، أى لعلك. وكان ابن حذام بكى الديار قبل امرئ القيس.

وقد أغفل ابن قتيبة المتوفى سنة ٢٧٦ رواية ابن الكلبى بجملتها فى كتابه طبقات الشعراء، ولم نر احداً ممن يوثق بروايتهم وعلمهم أشار إلى هذا التعليق ولا سَمَّى تلك القصائد بهذا الاسم، كالجاحظ والمبرد وصاحب الجمهرة وصاحب

<sup>(</sup>١) خزانة الأدب ١١/١.

الأغانى، مع أن جميعهم أوردوا فى كتبهم نتفأ وأبياتاً منها، وقد ذكر أبو الفرج صاحب الأغانى المتوفى سنة ٣٥٦ أن عمرو بن كلثوم قام بقصيدته خطيباً بسوق عكاظ، وقام بها فى موسم مكة، فلو كان خبر التعليق صحيحاً لما ضره أن يقول: فكتبتها العرب وعلقتها على ركن من أركان الكعبة.

وقال ابن قتيبة في ترجمة طرفة: وهو أجودهم طويلة، يعنى مختارته. وفي ترجمة عنترة، وكانت العرب تسميها الذهبية، ولكنه قال في ترجمة الحارث بن حلزة عند ذكر قصيدته: وهي من جيد شعر العرب، وإحدى السبع المعلقات؛ ولم ترد هذه اللفظة إلا في هذا الموضع، غير أن البغدادي نقل كلمة في الخزانة معزوة إليه وأسقط منها لفظة المعلقات (١) فيكون ذكرها في طبقات ابن قتيبة زيادة من النساخ، لشهرة الكلمة في المتأخرين وارتباطها بهذا النعت.

والأسماء التى وردت بها تلك القصائد فيما لدينا من كتب الأدب والبيان واللغة إلى آخر القرن الثالث، هى: السبع الطوال، والسموط، والسبعيات؛ أما الأولى فهى تسمية حماد، وقد نقلها من الحديث «أعطيت مكان التوراة السبع الطوال»(٢) وهى: البقرة، وآل عمران، والنساء، والمائدة، والأنعام، والأعراف واختلفوا في السابعة أنها يونس، أو يوسف، أو الكهف ـ وأما الثانية ففي الجمهرة عن المفضل أن امرأ القيس وزهيراً والنابغة والأعشى ولبيداً وعمراً وطرفة أصحاب السبع الطوال التى تسميها العرب السموط (ونقلها صاحب العمدة: السمط، ونقلها عنه السيوطي في المزهر)، فمن قال إن السبع لغيرهم فقد خالف ما أجمع عليه أهل العلم والمعرفة؛ فأسقط من أصحاب المعلقات عنترة والحارث بن حلزة، وأثبت الأعشى والنابغة؛ وهذا عما يدل على أن بين الرواة اختلافاً فيهم، فلو كان خبر التعليق صحيحاً لكان نصاً في تعيين الأسماء.

وأصل التسمية بالسمط أو السموط عن حماد أيضاً، ففى بعض أخباره قال: كانت العرب تَعْرِض أشعارها على قريش، فما قبلوا منها كان مقبولاً، وما ردّوا منها كان مردوداً، فقدم عليهم علقمة بن عبدة فأنشدهم:

<sup>(</sup>١) خزانة الأدب ١٩/١ .

<sup>(</sup>٢) السيوطي في الجامع الصغير (١١٧١) وعزاه للطبراني عن واثلة، وقال السيوطي: حسن.

#### \* هل ما علمت وما استودعت مكتوم \*

فقالوا: هذه سمط الدهر؛ ثم عاد إليهم في العام المقبل فأنشدهم: \* طحا بك قلب في الحسان طروب \*

فقالوا: هاتان سمطا الدهر؛ وهي رواية لا توافق ما قالوه من أن العرب كانت تقر لقريش بالتقدم عليها إلا في الشعر.

وأما السبعيات فهى تسمية وقفنا عليها فى إعجاز القرآن للباقلانى المتوفى سنة ٣٠٤؛ وقد ذكر هناك ما تؤخذ منه حقيقة هذه القصائد؛ قال: أنت لا تشك فى جودة شعر امرى القيس؛ ولا ترتاب فى براعته؛ وقد ترى الأدباء أولا يوازنون بشعره فلانا وفلانا؛ ويضمون اشعارهم إلى شعره؛ حتى ربما وازنوا بين شعر من لقيناه وبين شعره فى أشياء لطيفة وأمور بديعة؛ وربما فضلوهم عليه أو سووا بينهم وبينه؛ أو قربوا موضع تقدمهم عليه وبرزوه بين أيديهم؛ ولما اختاروا ـ أى الأدباء -قصيدته فى السبعيات أضافوا إليها أمثالها، وقرنوا بها نظائرها؛ ثم نراهم يقولون: لفلان لامية مثلها. . إلخ، وقد أورد ذلك وبالغ فى مدح القصيدة، ثم بين عوارها، وزيف كثيراً من جيدها، ليظهر الفرق بين أجود الشعر وبين القرآن فى أسباب الإعجاز، ويبرهن على أن القرآن جنس عيز وأسلوب متخصص؛ فلو صح عنده خبر التعليق وأن العرب هى التى اختارتها وقدمتها على سائر الشعر \_ لكان فى ذلك دليل يشد عليه يده شد الحريص.

وفى الجمهرة عن المفضل (هو المفضل بن محمد الضبى، كان عالماً بالشعر وكان أوثق من روى الشعر من الكوفيين، وهو معاصر لحماد الراوية، وقد غلبه عليه بصدق الرواية عند المهدى كما سيمر بك فى بحث الرواة) بعد أن ذكر أصحاب السموط قال: وقد أدركنا أكثر أهل العلم يقولون إن بعدهن سبعاً ما هن بدونهن، ولقد تلا أصحابهن أصحاب الأوائل فما قصروا، وهن «المجمهرات» لعبيد بن الأبرص، وعنترة بن عمرو،، وعدى بن زيد، وبشر بن أبى خازم، وأمية بن أبى الصلت، وخداش بن زهير، والنمر بن تولب.

وأما منتقيات العرب فهن للمسيب بن علس، والمرقش، والمتلمس، وعروة بن

الورِّد، والمهلهل بن ربيعة، ودريد بن الصُّمَّة، والمتنخل بن عويمر.

وأما المذهبات فللأوس والخزرج خاصة، وهن لحسان بن ثابت، وعبد الله بن رواحة، ومالك بن العجلان، وقيس بن الخطيم، وأحيحة بن الجلاح، وأبى قيس ابن الأسلت، وعمرو بن امرئ القيس.

وعيون المراثى سبع، لأبى ذؤيب الهذلى، وعلقمة بن ذى جدن الحميرى؛ ومحمد بن كعب الغنوى، والأعشى الباهلى، وأبى زبيد الطائى، ومالك بن الريب النهشلى، ومتمم بن نويرة اليربوعى.

وأما مشوبات العرب وهي التي شابّهُنَّ الكفرُ والإسلام، فلنابغة بني جعدة، وكعب بن زهير، والقطامي، والحطيئة، والشماخ، وعمرو بن أحمر، وابن مقبل.

وأما الملحمات السبع فهى: للفرزدق، وجرير، والأخطل، وعبيد الراعى، وذى الرمة، والكميت بن زيد، والطرماح بن حكيم.

قال المفضل: فهذه التسع والأربعون قصيدة هي عيون أشعار العرب في الجاهلية والإسلام (ص٣٥) وبعد أن ساق صاحب الجمهرة أخباراً قال: هذا ما صحت به الرواية عن الشعراء وأخبارهم...

فقد خلص لنا مما تقدم أن حماداً هو أول من اختار السبع الطوال وشهرها في الناس، وأن ابن الكلبي هو الذي ذكر خبر تعليقها على الكعبة، وهو قد علل ذلك بأن العرب ينظرونها في الموسم، ثم ينزلونها أو يسقونها، وأن من عدا ابن الكلبي من هم أوثق في رواية الشعر وأخباره لم يذكروا من ذلك شيئاً، بل جملة كلامهم ترمى إلى أن القصائد لم تخرج عن سبيل ما يختار من الشعر، وأن المتأخرين هم الذين بنوا على خبر التعليق ما ذكروه من أمر الكتابة بالذهب أو بجائه في الحرير أو في القباطيّ، وأن العرب بقيت تسجد لها ١٥٠ سنة حتى ظهر الإسلام، مع أن امرأ القيس لم يفته الإسلام بأكثر من مائة سنة، وتسميتهم لذلك المعلقات بالمذهبات، مع أنك رأيت في رواية المفضل أن المذهبات قصائد أخرى للأوس والخزرج، وذكر ابن رشيق في العمدة رواية أخرى في تسمية الطوال بالمعلقات، وهي أن الملك كان يقول إذا استجيدت قصيدة الشاعر: علقوا لنا هذه، لتكون في

خزانته . . .

[وليس ببعيد أن يكون ابن الكلبى، وهو من متأخرى الرواة، قد رأى انصراف الناس عن شعر الجاهلية والتأدب به إلا فيما احتاجوا إليه من الشاهد والمثل، ولا يكاد ذلك يعدو أشعاراً معروفة متداولة فى أيدى العلماء لمكانة الشعر الإسلامى يومئذ، وقد كثر فحوله وافتنوا فيه أيما افتنان، وذهبوا فى البديع كل مذهب، فاختلق ابن الكلبى - أو غيره - خبر التعليق، ليصرف وجوه الناس إلى هذه القصائد، وهم يومئذ أكثر ممن قبلهم ولعاً بمآثر الجاهلية، لعفاء الصبغة العربية من سياسة عصرهم كما يعرف الواقف على التاريخ. وليس يشك أحد أنه لولا هذا الخبر لما بقيت هذه القصائد متدارسة إلى اليوم، لا لشاهد منها ولا لمثل فيها، ولكن لوقوع اختيار العرب عليها].

وعندنا أن الذى روى التعليق إنما أخذه من تعليق قريش للصحيفة، وذلك أنه لما فشا الإسلام وقوى المسلمون بحمزة وعمر، اثتمرت قريش فى أن يكتبوا بينهم كتاباً يتعاقدون فيه على أن لا ينكحوا بنى هاشم ولا يبيعوهم ولا يبتاعوا منهم شيئاً؛ فكتبوا بذلك صحيفة بخط منصور بن عكرمة، ثم علقوها فى جوف الكعبة توكيداً لذلك الأمر على أنفسهم.

وأعجب شيء أنك لا ترى في كلام أحد من الصدر الأول من لدن النبي الله ما يشير إلى ذلك الخبر، مع أنهم تكلموا في الشعر والشعراء وفاضلوا بينهم، وورد في الحديث كلام عن امرئ القيس وعنترة، وكل ذلك مما يدل على أن ذلك التعليق إنما كان بحبل التلفيق!

وقد شرح هذه القصائد جماعة ذكر منهم صاحب كشف الظنون أبا جعفر بن النحاس المتوفى سنة ٣٥٦، وأبا على الثعالبي المتوفى سنة ٣٥٦، وأبا بكر البَطلَيْمُوسي المتوفى سنة ٣٩٤، وأبا زكريا بن الخطيب التبريزي المتوفى سنة ٢٠٥؛ والدميري صاحب حياة الحيوان، والزوزني المتوفى سنة ٤٨٦ وشرحه مطبوع متداول؛ وهي مشروحة أيضاً في كتاب الجمهرة، ولابن الأنباري عليها شرح مفد.

وقد رأينا من ينكر أن هذه القصائد صحيحة النسبة إلى قائليها، مرجحاً أنها منحولة وضعها مثل حماد الراوية، أو خلف الأحمر، وهو رأى فائل؛ لأن الروايات قد تواردت على نسبتها، وتجد أشياء منها في كلام الصدر الأول؛ وإنما تصحح الروايات بالمعارضة بينها؛ فإذا اتفقت فلا سبيل إلى ذلك، غير أنه مما لاشك فيه عندنا أن تلك القصائد لا تخلو من الزيادة وتعارض الألسنة، قل ذلك أو كثر؛ أما أن تكون بجملتها مولّدة فدون هذا البناء نقض التاريخ.

#### امرؤ القيس

هو حندج بن حجر، الحندج الرملة الطيبة تنبت نباتاً حسناً، وليس في العرب حُبر \_ بضم الحاء \_ غير هذا؛ ومعنى امرئ القيس: رجل الشدة، والمسمون بهذا الاسم في العرب جماعة ذكر منهم السيوطي ستة عشر في كتابه المزهر؛ ومؤرخو الروم يذكرونه في كتبهم باسم قيس.

يُكنَى أبا الحارث؛ وأبا وهب، ويلقّب بالملك الضّلِيل؛ وذى القروح؛ كان أبوه وأعمامه ملوكاً على قبائل من العرب؛ وكانت لأبيه على بنى أسد إتاوة فى كل سنة؛ فغبروا على ذلك دهراً؛ ثم إنه بعث إليهم جابيه الذى كان يُجيبهم فمنعوه ذلك؛ وحُجر يومئذ بتهامة؛ وضروبا رسله وضرجوهم ضرجاً شديداً قبيحاً؛ فسار إليهم وأخذ سراتهم فجعل يقتلهم بالعصا؛ فسُمُّوا عبيد العصا؛ وآلى أن لا يساكنهم في بلد أبداً؛ وحبس منهم عمرو بن مسعود؛ وكان سيداً؛ وعبيد ابن الأبرص الشاعر؛ ثم إن عبيداً استعطفه بأبيات منها:

برمت بنو أسد كما برمت بيضتها الحمامه جعلت لها عودين من نُشم وآخر من ثمامه إما تركت عفواً أو قتلت فلا ملامه أنت المليك عليهم وهم العبيد إلى القيامه

فرق لهم حجر وبعث فی أثرهم؛ فأقبلوا؛ حتی إذا كانوا علی مسیرة یوم من تهامة، تكهن كاهنهم وهو عوف بن ربیعة یحضهم علی قتله، فركبوا كل صعب وذلول، فما أشرق لهم النهار حتی أتوا علی عسكر حجر، فهجموا علی قبته وخیّم علیه حجّابه لیمنعوه ویجیروه، فأقبل علیهم علباء بن الحارث الكاهلی، وكان حجر قد قتل أباه، فطعنه من خللهم، فأصاب نساه فقتله، وقیل غیر ذلك، وأنهم أخذوه أسیراً فی حرب بینهم وبینه، فوثب علیه ابن أخت علباء فطعنه ولم یجهز علیه، فأوصی ودفع كتابه إلی رجل وأمره أن ینطلق إلی أولاده ویستقرئهم

واحداً واحداً حتى يأتى امرا القيس، وكان أصغرهم، فأيهم لم يجزع دفع إليه سلاحه وخيله ووصيته، وكان بين فيها من قتله وكيف كان خبره، فانطلق الرجل بوصيته إلى نافع ابنه، فأخذ التراب فوضعه على رأسه، ثم استقرأهم واحداً واحداً، فكلهم فعل ذلك، حتى أتى امرا القيس فوجده مع نديم له يشرب الخمر ويلاعبه بالنرد، فقال له: قُتل حجر! فلم يلتفت إلى قوله وأمسك نديم، فقال له امرؤ القيس: اضرب، فضرب، حتى إذا فرغ قال: ما كنت لأفسد عليك دستك! ثم سأل الرسول عن أمر أبيه كله، فأخبره، فقال: «الخمرُ على والنساءُ حرام حتى أقتل من بنى أسد مائة وأجز نواصى مائة!».

وفي خبر آخر أن حجراً كان طَرَد امراً القيس وآلي أن لا يقيم معه، أنفةً من قوله الشعر، وكانت الملوك تأنف من ذلك، فكان يسير في أحياء العرب ومعه أخلاط من شُذَّاذ العرب من طيء وكلب وبكر بن واثل فإذا صادف غديراً أو روضة أو موضع صيد أقام فذبح لمن معه في كل يوم وخرج إلى الصيد فتصيّد ثم عاد فأكل وأكلوا معه وشرب الخمر وسقاهم وغنته قيانه. ولا يزال كذلك حتى ينفد ماء ذلك الغدير، ثم ينتقل عنه إلى غيره، فأتاه خبر أبيه ومقتله وهو بدمون من أرض اليمن فقال: ضيَّعني صغيراً وحمَّلني دمه كبيراً، لا صحو اليوم ولا سكر غداً، اليوم خمر وغدا أمر! ثم شرب سبعاً، فلما صحا آلى أن لا يأكل لحماً، ولا يشرب خمرا، ولا يدّهن، ولا يصيب امرأة، ولا يغسل رأسه حتى يدرك ثاره، وفي الأغاني رواية أخرى عن سيبويه عن الخليل بن أحمد(١). ثم إنه نهد إلى بني أسد فقاتلهم، وكان أدركهم ظهراً وقد تقطعت خيله وقطع أعناقهم العطش، فكثرت الجرحي والقتلي، وحجز الليل بينهم وهربت بنو أسد، فلما أصبحت بكر وتغلب \_ وهم الذين كانوا معه \_ أبوا أن يتبعوهم وقالوا له: لقد أصبت ثارك، قال: والله ما فعلت ولا أصبت من بني كاهل ولا من غيرهم من بني أسد أحدًا. قالوًا: بلي، ولكنك رجل مشؤوم، وانصرفوا عنه، فمضي هارباً لوجهه، حتى أمده مرثد الخير بن ذي جدن الحميري، وتبعه شذّاذ من العرب، واستأجر رجالاً من القبائل ثم خرج فظفر ببني أسد، والح المنذر في طلب امرئ

<sup>(</sup>١) الأغاني: ٨/ ٧٥.

القيس ووجه إليه الجيوش فتفرق من كان معه ونجا في عصبته، فكان ينزل على بعض العرب ويرحل حتى قدم على السموءل فعرف له حقه، فكان عنده ما شاء الله، ثم إنه طلب إليه أن يكتب له إلى الحارث بن أبى شمر الغسانى بالشام ليوصله إلى قيصر، فاستنجد له رجلاً لما انتهى إلى قيصر - ذكر مورخو الروم أنه القيصر يوستينيانس، وقال بعضهم إن امرا القيس قدم عليه فى القسطنطينية فقلده إمرة فلسطين، إلا أنه لم يسع فى إصلاح أمره وإعادة ملكه، فضجر وقفل راجعاً، ثم أصابه مرض كالجدرى فى طريقه كان سبب موته - قبله وأكرمه وضم إليه جيشاً كثيفاً فيهم جماعة من أبناء الملوك، فلما فصل من عنده وشى به الطماح، وهو رجل من بنى أسد كان امرؤ القيس قد قتل أخاً له. . . (١).

ثم دفن فى سفح جبل يقال له عسيب ببلدة تدعى أنقرة، وقيل إن ذلك سنة ٥٣٨ للميلاد، أى سنة ٨٤ قبل الهجرة، وقيل سنة ٥٦٥م، ووفيات الجاهلية لا يعتمد فيها على نصوص التاريخ إلا الذين تكون أدمغتهم مجلدات من التاريخ القديم. . . .

### طويلة امرئ القيس:

ذلك نبذ من تاريخ أمير الشعراء بسطنا مه بعض ما يكشف لك وجه نشأته، لتعرف الأخلاق التي كان لابد لشعره أن يظهر بها مظهر المتميز والمتخصص، ثم نحن نسوق إليك طرفاً من الحديث عن طويلته، ثم نقذف بجملة الكلام عن شعره في فصل انتقادى؛ لأن امراً القيس ليس بالشاعر الذي يقال فيه ولد ومات، فيترجم بالفاظ لا تفوت حتى تموت، ولكنه الرجل الذي افتتح به ديوان التاريخ الأدبى، وما زال فيه كأنه قطعة من الزمن، لا يغيره الموت ولا يغيبه الكفن!

كان من حديث تلك القصيدة أن امرأ القيس كان مولعاً ببنت عم له يقال لها فاطمة، وأنه طلبها رماناً فلم يصل إليها، حتى كان يوم الغدير . . . حين مرت به فتيات وفيهن ابنة عمه يردن الغدير ليبتردن، فتبعهن مختفياً، فلما تجردن ودخلن الغدير وثب على ثيابهن فأخذها وقعد عليها، وقال: والله لا أعطى واحدة منكن

<sup>(</sup>١) الأغاني: ٧٣/٨.

ثوبها حتى تخرج كما هى فتأخذه بيدها. فأبين ذلك عليه، حتى ارتفع النهار؛ فلما خشين فوات الوقت خرجت إحداهن فوضع لها ثيابها ناحية فلبستها...، ثم تتابعن على ذلك حتى فضحهن جميعاً، وذلك العهر الذى ليس بعده خُلق ذميم ولا عهد أثيم، ثم حملن متاع راحلته بعد أن نحرها لهن، وحملته ابنة عمه على غارب<sup>(۱)</sup> بعيرها، فلما راح إلى أهله نفث الخبيث على لسانه، فقال هذه القصيدة وقص فيها ما كان وجعلها حديثاً باقياً على الدهر.

وقد قابلنا بين أربع نسخ منها بروايات مختلفة، فما وجدنا نسخة تساوى الأخرى في عدد أبياتها، فهي في الجمهرة سبعون بيتاً، وفي الديون الذي شرحه الوزير أبو بكر عاصم بن أيوب ٧٧ بيتاً، وهو ينقل في مواضع من شرحه عن ابن النحاس، فلعله قابل على نسخته؛ وفي شرح الزوزني ٧٩، وفي نسخة أخرى من ديوانه ٧٥ بيتاً؛ وهذه النسخ تختلف مع ذلك في كثير من الأبيات تقديماً وتأخيراً، وفي رواية بعض الألفاظ، بحيث لا تجتمع اثنتان منها على صورة واحدة.

أما القصيدة فقد وقف فيها واستوقف، وبكى واستبكى، وذكر الديار والآثار، ثم استشعر العزاء وتجلد، ثم التاع وتنهد، ثم كأنه عفا وتجدد، وذكر يوم الغدير، ووصف عقر ناقته للعذارى، وتبذّله لمن تبذّل الجآذر، وارتماءهن بلحمها وشحمها، ثم ألم بأطراف العفاف من ابنة عمه، وتعهّر فى ذلك حتى كأن الكلام لا يمر بقلبه بل يخلقه لسانُه خلقاً، إلا فى أبيات قليلة، ووصف الجمال وصفاً ظاهراً يبلغ شهوة النظر، ثم وصف طول الليل وخرج من الفخر إلى صفة الخيل، واستتبع ذلك بالصيد والقنص والطعام، ثم رفع عينيه إلى البرق والسحاب، وخفضها إلى الجبل فزمله من المطر فى ثياب أغمضها وسكت كما يسكت على خير جواب.

المختار من ذلك كله قوله:

أفاطم مهلاً بعض هذا التذلل أغر ك منى أن حبك قاتلى وما ذرفت عيناك إلا لتضربى

وإن كنت قد أزمعت صرمى فأجملى وأنك مهما تأمرى القلب يفعل بسهمينك في أعشار قلب مُقتَّل

<sup>(</sup>١) قلت : الغارب من البعير: ما بين السُّنام والعنق.

تصد وتبدى عن أسيل وتتقى وليل كموج البحر أرخى سدوله فقلت له لما تمطّى بصلبه ألا أيها الليل الطويل ألا انجلى وقد أغتدى والطير في وكناتها مكر مفر مقبل مدبر معا له أيطكل ظبي وساقا نعامة

بناظرة من وحش وجرة مُطْفَلِ على بأنواع الهموم ليبتلى وأردف أعجازاً وناء بكلكل بصبح؛ وما الإصباحُ منكَ بأمثل عنجرد (١) قيد الأوابد هيكل كجلمود صخر حَطَّه السيلُ من عَلِ وإخاء سرحان وتقريب تَتُفل

# شاعرية امرئ القيس وأسباب شهرته:

كان امرؤ القيس يمانى النسب ولكنه كان نزارى الدار والمنشأ، فإن الديار التى وصفها فى شعره كلها ديار بنى أسد، ومن ثم كانت له الفصاحة؛ وقد رأيت أن أباه وأعمامه كانوا ملوكاً، ولملكهم قصة رواها صاحب الأغانى؛ فلم يألفوا ما ألفته العرب من خشونة العيش وجفاء البداوة، بل كان أبوه حين يرتحل يقدم بعض ثقله أمامه ويهيم نُزُله، ثم يجىء وقد هُينى له من ذلك ما يعجبه، فضربت القباب، واجتمعت القيان، فينزل، ويقدم مثل ذلك إلى ما بين يديه من المنازل".

فلا جرم كان ميراث امرئ القيس منه هذه الكبرياء التى تمسح شعره، وتلك النّعمة التى يرف بها رفيفاً؛ وقد كان المهلهل الشاعر خاله، فنزع إليه بالعرق، واجتمع له الشعر والنعمة والكبرياء، على فراغ وشباب، فأفسدته، فشب خليعاً ماجناً يتعهّر فى شعره، ولم يطرده أبوه أنفة من الشعر لأن الملوك كانت تأنف منه كما يروى، ولكن حياءً عما فيه؛ إذا كان شعره قد تغالبت عليه الشهوات حتى كأنه صورة قلبه ثم كانت العرب تروى ذلك منسوباً إلى ابن ملك من ملوكها، وقد كان أبوه أراد أن يشغله عن الشعر فجعله فى رعاء إبله حتى يكون فى أتعب عمل، فلما كان الليل بات يدور إلى متحدثه حيث كان يتحدث، فقال أبوه: ما شغلته بشىء؛ ثم أرسله فى خيله، فكذلك؛ ثم جعله فى الضأن، فمكث يومه فيها، حتى إذا أمسى أراحها، فلما بلغت المراح دنا أبوه يسمع فإذا هو يقول: أخزاها الله

<sup>(</sup>١) قلت : منجرد: اسم فرس امرئ القيس، وانجر الفرس : لاشعر عليه كما في القاموس . .

<sup>(</sup>٢) الأغاني: ٨/٧٦.

وقد أخزاها، من باعها خير من اشتراها! ثم سقط ليلته لا يتحرك، فلما أصبح قال أبوه: اخرج بها؛ فمضى حتى بعد عن الحى وأشرف على الوادى، فحثا فى وجهها التراب فارتدت. وخرج مراغماً لأبيه، فكان يسير فى العرب يستتبع صعاليكهم وذؤبانهم، ويطلب الصيد والغزل وما إلى ذلك فلم يبق فى شعره فضل لشرف النفس والعفة والحفاظ، ولولا تصعلكه ومخالطته الرعاء لما جنح فى التشبيه إلى مساويك الإسحل<sup>(1)</sup>، وحب الفلفل، ونقف الحنظل، وغيرها مما هو فى شعره؛ ولما جاء من ذلك بالساقط والسفساف، وقد عابه عليه المتأخرون وما أنصفوه، لأنه لا يكون كابن المعتز الذى إليه انتهى التشبيه فى صناعة الشعر، فهو يصف ماعون بيته إذ يقول فى الهلال:

### فانظر إليه كزورق من فضة قد أثقلته حمولةٌ من عنبر

فانتقاد الشاعر من هذه الجهة خطأ بين لأن ذلك سبب طبيعى لا قبل للانتقاد به وهو أشبه شيء بعيب الطويل لطوله، والقصير لقصره، والحبل لنسعته، ونحو ذلك، مع أن في تلك مناسبات أخرى تستدعى الإعجاب وتعد في محاسن الخلق.

ولا يذهبن عنك أن الذين ينتقدون امرأ القيس وغيره بما هو من خصائص الجاهلية، إنما نشأ عندهم ذلك بعد مقابلته بنعمة الحضارة وترف العمران، ولو كانوا في الجاهلية لكانوا أجهل منه؛ ولكن في شعر كل شاعر ما يمكن أن ينتقد في كل زمن، وذلك مما يكون سبيله سبيل المعاني الطبيعية، ولا يتفاوت في الناس إلا بمميزات أخرى ترجع إلى النشأة وسلامة الذوق وخلوص الفطرة ونحوها من الصفات التي هي تأويل معنى التفاوت.

ومن تدبّر ما نقلوه من شعر امرئ القيس يخيّل له أول وهلة أن هذه الشهرة التى رُزِقها ليست على مقدار شعره، ولا هى فى وزن براعته، ولكنها جاءته من ذكره فى الحديث الشريف<sup>(٢)</sup>، وما زيّن به الرواة أخباره وشعره حتى كأنما عوضه الدهر من ملك النسب الأدب، ولكن ذلك إنما يعتريه إذا قرأ بعض ما نسب إليه لا

<sup>(</sup>١) قلت: الإسحل: شجر يُستاك بأعواده يشبه الأثل، ينبت في السهول في منابت الأراك.

<sup>(</sup>٢) قلت: الحديث هو «امرق القيس صاحب لواء الشعراء إلى النار، رواه أحمد ٢٢٨/٢.

جميعه، لأن في شعره منحولاً كثيراً، وبعضه بلائم ديباجته فيكاد يلتحم به حتى لا يميزه إلا دقيق النظر، ولا برهان لدينا على النفي والإثبات في شعر مثل امرئ القيس ومنزلته ما هي؛ وليس من شاعر أو راوية إلا وقد أحب أن يكون له في كلامه لفظ أو معنى، ولذلك تعاوروا ألفاظه بالتغيير والتبديل، وأدخلوا في شعره ما ليس منه، وقد نص بعضهم على أنه لم يصح له رلا نيف وعشرون شعراً بين طويل وقطعة (١) ولذا نفي الأصمعي الأبيات المروية التي يقول فيها:

أَلَا إِلَا تَكُنَ إِبِلٌ فَمَعْزَى ﴿ كَأَنْ قُرُونَ جَلَّتُهَا الْعَصَى ۗ

وقال إن امرأ القيس لا يقول مثل هذا، وأحسبه للحطيئة. فما استطاع أن يستدل على ذلك إلا بقوله فيها:

> وحسبُك من غنى شبَع ورى فتوسع أهلَها أقطأ وسَمْناً

لأن مثل هذا لا يقوله من يذكر عن نفسه أنه لا يقتصر إلا على الحصول على الملك (٢). وإنما يناسب مثل الحطيئة لما في شعره من الجشع والضراعة.

وقد بالغوا في الحمل عليه حتى كأنه دابة الشعر، فنسبوا له سخف القول وساقط الكلام وما يجري مجرى الهذيان؛ ورأيت في بعض نسخ ديوانه قصيدة لأمية أشبه شيء بالجلجوتية وشعر الطلاسم، منها:

فکم کم وکم کم ثم کم کم وکم وکم

قطعت الفيافي والمهامهُ لم أَمَلٌ

وكاف كفوف الودُّق من كفِّها انهمل وكاف وكفكاف وكفى بكفها وهذا المغفل الذي نحله هذه القصيدة جرى في بعضها على قياس قوله في القصيدة التي تروى له<sup>(٣)</sup>:

> ذَعَرْتُ بمدلاج الهجير نَهوض وسنٌ كسنيَّق (٤) سناءً وسنَّم

<sup>(</sup>٢) شرح ديوان امرئ القيس: ص١٧٥. (١) العمدة : ١/٧١ .

<sup>(</sup>٣) ديوان امرئ القيس : ص١١٩ .

<sup>(</sup>٤) قلت: السُّنيُّنُ: البيت المجصص، والكوكب الأبيض (جمعها) سنانيق.

ولعل هذه «الكمكمة» من قول محمد بن مناذر البصيرى فى معنى التكثير<sup>(1)</sup>. غير أن الناقد البصير يستطيع أن يتبين أسلوب امرئ القيس من قراءة قصيدتين أو ثلاث مما صح له، فيستخلص منها صفات شعره التى ميزته بالتقديم وجعلته أمير الشعراء وصاحب لوائهم؛ إذ كان أحسنهم نادرة، وأسبقهم بادرة، وقبل أن نأتى على شيء من ذلك نذكر نشأته الشعرية وما استخلصناه من الأسباب الطبيعية فى شهرته:

كان امرؤ القيس يروى شعر أبو دؤاد الإيادى يتوكأ عليه (٢) وهو فحل قديم كان أحد نُعّات الخيل المجيدين. قال الأصمعى: هم ثلاثة: أبو دؤاد فى الجاهلية، وطفيل، والجعدى. قال: والعرب لا تروى شعر أبى دؤاد وعدى بن زيد، وذلك أن ألفاظهما ليست بنجدية (٣).

فلو أن امرأ القيس لم يكن من أهل نجد لكانوا قد أهملوا رواية شعره ثم هو كان يعرف أن امرأ القيس بن حذام يبكى فى شعره الطلول؛ فأخذ ذلك عنه كما أخذ صفة الخيل عن أبى دؤاد، وتراه يحاول أن يلحقه فى إجادة نعتها والشهرة بذلك؛ حتى لا يخلو أكثر شعره من هذا الوصف.

وقد كان يعاصره من الشعراء والمعروفين: علقمة بن عبدة، وعبيد بن الأبرص؛ والشنفرى، وأبو دؤاد، وسلامة بن جندل، والمثقّب العبدى، والبراق بن روحان، وتأبط شراً، والتوءم اليشكرى؛ وكان من حشم أبيه شاعر اسمه عمرو بن قصبة، وهو الذى ذكره فى قصيدته التى قالها حين توجه إلى قيصر، وذلك فى قوله:

بكى صاحبي لما رأى الدرب دونه وأيقن أنَّا لاحقان بقيصرا

وكل هؤلاء لم يقع للرواة من شعرهم مقدار ما وقع في أيديهم لأمرئ القيس؛ فكان ذلك سبباً من أسباب تميّزه وانفراده.

وثم سبب آخر، وهو أن الذي في يد العلماء من أهل الغريب والعربية وعلماء البيان لا يجتمع منه لشاعر واحد جاهلي ما اجتمع لامرئ القيس؛ وهو

<sup>(</sup>۱) العمدة : ۲/ ۲۰ (۲) العمدة : ۱/ ۲۱ (۳) الطبقات: ص ۳۸ (۲)

عندهم طبقة متميزة لفصاحته وقدمه؛ فشعره أشبه شيء بأقدم كتاب في اللغة عند من يظفر به من المتأخرين، وكأنما كان بعضهم يجلّه عن الانتقاد في الفاظه؛ فكل ما استعمله فصيح من حيثما تلقفه وكيفما جاء به؛ وإن كان ذلك لا شك في صحته دون فصاحته؛ فإن أهل النظر من علماء البصرة يقولون في تأويل بيته:

# لها متنتان خَطَّاتا كما أكب علي ساعديه النمر

إنه لما جاور في طيء على من لغتهم، وهم يقلبون الياء الفاً؛ يقولون في رضينا: رضانا؛ وكذلك خظاتا أصله خظيتا؛ فقلب الياء الفاً؛ وهي لغة لم يلتزمها الشاعر، ولا وجه لها إلا أن يكون ميزان لسانه قد تعطل في هذه الكلمة كما تعطل في غيرها؛ فانحدرت منه ثقيلة غثة باردة؛ والعجيب أن علماء المعاني والنحو والعروض انتقدوه جميعاً وأخذوا عليه أشياء كثيرة؛ ولكن مات الانتقاد وبقيت الألفاظ حية، حتى إن أكثر ما قالوه لا يُعرف اليوم ولم يُورِدُ منه شراً ديوانه إلا القليل؛ ولعلهم فعلوا ذلك ليتكافأ الانتقاد مع شهرة الرجل، وهؤلاء أصحاب البيان ما زالوا يطأطئون من الغدائر المستشزرات في كلامه ويضربونها مثلاً في التنافر والثقل، ولكن (مستشزرات) هذه كانت قد رسخت قبلهم حتى لم يستطيعوا أن يحدروها عن منزلتها من الشهرة، وذلك من عجائب امرئ القيس، فإن له الفاظاً وإن كانت أحجاراً، إلا أنها ثابتة من شهرته في جبل.

والعلماء بالشعر يقولون إن امرأ القيس لم يتقدم الشعراء لأنه قال ما لم يقولوا، ولكنه سبق إلى أشياء فاستحسنها الشعراء واتبعوه فيها؛ لأنه أول من لطف المعانى، ومن استوقف على الطلول، ووصف النساء بالظباء والمها والبيض، وشبه الخيل بالعقبان والعصى، وفرق بين النسيب وما سواه من القصيدة، وقرب مآخذ الكلام، فقيد الأوابد، وأجاد الاستعارة والتشبيه؛ وقلما يخلو كتاب فى الأدب من هذه الكلمة، وهى مع ذلك مقبولة كأنها ناموس من نواميس الطبيعة فى شهرة هذا الشاعر، على أنها ـ كما ترى ـ لم تعزز ببرهان، ولم يمسكها دليل؛ فليس ما يمنعنا أن نمسها بالمحك فنخلص إلى حقيقتها.

أما أنه أول من لطف المعاني واستوقف على الطلول إلخ، فلا يكون دليله إلا

تتبع كلام العرب ممن كانوا قبله، وإدارة الآذان في هواء الجزيرة من أكنافه، وهو شيء لا يصدَّق مدعيه كائناً من كان، لأن العرب أنفسهم أهملوا رواية كلام أبي دؤاد كما ذكر الأصمعي، وسبيله سبيلُ غيره، فضلاً عمن أهملهم الزمن وجُلدت صدورُهم التي هي دواوين أشعارهم بصفحات من الكفن؛ وانظر ما معني قول ذلك القائل: «وإنه أول من فرق بين النسيب وما سواه من القصيدة» فإن هي إلا كلمة مولد قصير النظر في مطارح الكلام، كأن شعراء العرب كلهم كانوا على سنَّة المولدين من افتتاح القصيدة بالنسيب ثم التخلص بعد ذلك إلى ما يأخذون فيه من المعاني، وهو رأى لم يقل به أحد؛ ولا يزال في القصائد المروية قبل امرئ القيس بقية من القوة على تكذيبه.

وأما أن هذا الشاعر أول من قرّب مآخذ الكلام، فقيد الأوابد، وأجاد الاستعارة والتشبيه، فهو الصحيح، ولكن لا على أنه أول من ابتدأ ذلك، بل على أنه أول من اشتهر به وابتدع فيه، وجملة ما حفظ له منه أشياء معدودة، غير أنها لو تورّعها شعراء الجاهلية لزانتهم جميعاً.

بقى سبب آخر من أسباب شهرة امرئ القيس فى العرب وبقاء شعره على السنتهم وهو أنهم يجدون فى بعض كلامه رقة المنادمة وطرب الخمر وفتور الغزل وغير ذلك مما هو من حظ القلب، ثم هم يرونه إذا أخذ فى غير هذه المعانى يطبع الفاظه على قالبها من الاستعارة والتشبيه، فإذا قابلوا ذلك بخشونة غيره وانصرافه إلى أوصاف البداوة، وجدوا فى شعره كالظل الذى يفىء، والماء الذى يجرى، والحسن الذى يتميّح، والنسيم الذى يترنح؛ فكان ولا جرم كأنما يستهويهم استهواء، وكان مجموع شعره فى البدو حضارة وفى الحضر بداوة؛ وهذا مروان ابن أبى حفصة الشاعر أنشده العتبى لزهير، فقال: هذا أشعر الناس، ثم أنشده للأعشى فقال: بل هذا أشعر الناس، ثم أنشده لامرئ القيس فكأنما سمع به غناء على الشراب، فقال: امرؤ القيس والله أشعر الناس (١) ومروان شاعر فى صميم الحضارة، فكيف بالعرب؟ وعندى أن هذا أعظم ما تتميز به شاعرية امرئ القيس؛ لأنه دليل الصنعة التى تبرز على الطبع، والطبع الذى يبلغ فى سموه مبلغه

<sup>(</sup>١) الطبقات: ص٩.

بالصنعة؛ وهو الدليل الذي لو سقط من شعره لسقط بشعره لا محالة. شعر امرئ القيس:

لم نعد ما عددناه من أسباب شهرة هذا الشاعر وهو قليل مجمل، إلا توطئة لما يأتى من انتقاد كلامه، فإنه عند المتأخرين أفق لا يحس إلا بالنظر، ورجل كأنما كانت شهرته قَدراً من القدر، يأخذون ذلك بالتسليم، ويقولون هو أمر كان من قديم؛ مع أن أدباء الصدر الأول قد تكلموا في خطئه في العروض والنحو والمعاني، وعابوا عليه كثيراً من شعره وخطأوه في وجوه من التصرف، ولا يزال ديوانه يدعو إلى ذلك، لأنه هو هو اليوم وقبل اليوم، غير أن أولئك المتأخرين أصبحوا يرون هذا الديوان كدار الآثار: لا يطمع الحي ببعض الإجلال لميت من أمواتها...

كل ما يتناوله امرؤ القيس فى شعره من المعانى، لا يتجاوز الغزل، والاستهتار بالنساء، ووصف الصيد والخمر والطيب والخيل والنوق وحمر الوحش والطلول والجبال والبرق والمطر؛ أما افتخاره فى شعره فقليل جيد، والحكمة فيه أقل وأكثر جودة، ومن عيونها قوله:

وإنك لم يفخر عليك كفاخر ضعيف، ولم يغلبك مثل مغلّب

وهو يُخرج بعض ذلك مخارج نافرة، فلا يتناسب شعره فى الجودة، ولا يطرد فى سلامة اللفظ، ولا يتشابه فى صحة المعنى، بل يجىء بالشريف والسخيف، والمبتذل والضعيف؛ حتى كأن شعره صور على اضطراب أخلاقه، ولا يعلل ذلك إلا بتفاوت الأحوال التى يقول فيها، وأنه لم يكن يقصد إلى الشعر قصداً إلا فى القليل الذى أجاده وبرع فيه، أما فيما عدا ذلك فقد منعته الثقة بنفسه أن يتبع عليها ويقابل بين وجوه الكلام، وذلك بديهى: وإلا فلا معنى لأن يكون مرة نجماً فى السحاب ومرة حجراً فى التراب؛ والشاعر الذى يسف إنما يسقط فى طبقات الهواء لا فى طبقات التراب؛ ولذلك كان جيد امرى القيس أجود شىء، ورديئه أردأ شىء.

وغزل هذا الشاعر ساقط كله، لأن استهتاره وتبذله معناه أن يتلطف في

المعانى بما يستلزمه الإبداع فى التعريض والكتابة، والاكتفاء باللمحة الدالة، فبردت حرارته بذلك التصريح، وثقل على القلوب إلا قليلاً مما يفتن فيه، فيجىء حسنه من صنعة المعنى لا من المعنى نفسه، كقوله:

أغرّك منى أن حبك قاتلى وأنك مهما تأمرى القلب يفعل؟ فإنه نزع فيه إلى الحماسة، وهو بيت لو دار فى كل أمة لوجد له فى شعرها موضعاً؛ وكذلك قوله:

سموت إليها بعد ما نام أهلها سمو حباب الماء حالاً على حال

وهذا البيت من مخترعاته، فإنه أول من طرق هذا المعنى وابتكره، وسلم الشعراء إليه، قال صاحب العمدة: وهو أول الناس اختراعاً وأكثرهم توليداً فلا يبغى من شعره إلا الوصف. ومداره على الاستعارة والتشبيه، وسنأخذ بطرف من الكلام فيهما، ثم نفصل به إلى القول في معانيه ومبلغ انطباق ألفاظه عليها، لنتبين موقع نظره في مطارح الكلام، ومذهب فؤاده من أسرار الصناعة؛ ولابد لنا هنا من التنبيه على أن الأدباء قد وضعوا أشعاراً من البديع ونحلوها امراً القيس، يقصدون من ذلك إلى الغض من شأن الذين اخترعوا تلك الأنواع؛ حتى يوهموا أنهم سبتوا إليها؛ أو إقامة الشاهد على بعض ما يتباغضون فيه من مبتذل الشعر.

ومن النوع الأول ما أورده ابن رشيق<sup>(۲)</sup> بعد أن أورد بيتين لأبى نواس فقال: وأول من نطق بهذا المعنى امرؤ القيس:

> لِمَنْ طَلَلٌ دارسٌ آیـــةٌ أَضَرٌ به سالفُ الأحرس تنكّرُهُ العينُ من جانب ويعرفُه شَغَفُ الأنفـسِ وليس فيما دونّوه لامرئ القيس؛ والتوليد فيه بيّن.

ومن الثانى ما أورده ابن رشيق أيضاً (٣) عند الكلام على التقطيع والتقسيم من باب الترصيع، كقول المتنبى:

<sup>(1)</sup> العمدة: ١/ ١٧٥. (٢) العمدة: ٢/ ٥٥. (٣) العمدة: ٢/ ٢٥.

أقِلْ أَنِلَ اقطع احْملُ عَلَّ سَلُ أَعِدِ

ردْ هش بش تفضَّلْ أُدَّن سُرّ صِل

فإنه قال: وأصل هذا كله من قول امرئ القيس:

أَفَادَ فَجَادَ، وشَادَ فَزَادَ وَقَادَ فَذَادَ، وعَادَ فَأَفْضَلُ

ومهما تهافت امرؤ القيس فلا أراه يسقط على مثل هذا.

#### استعاراته:

قالوا إن الاستعارة إنما هي من اتساعهم في الكلام اقتداراً ودالة، وليس ضرورة؛ لأن الفاظ العرب أكثر من معانيهم؛ وليس ذلك في لغة أحد من الأمم غيرهم، فهم إنما استعاروا مجازاً واتساعاً، ومرجع ذلك إلى شرح المعنى وفضل الإبانة عنه، أو تأكيده والمبالغة فيه، أو الإشارة إليه بالقليل من اللفظ، أو بحسن المعرض الذي يبرز فيه، تبسطاً في اللغة، واسترسالاً في طرق التعبير، فعلى هذا تكاد تكون الاستعارة البيان كله، وليس من غرضنا أن نشرح أقسامها، أو نلم بما قالوه في تحقيقها، وإنما نتكلم عليها في شعر امرئ القيس خاصة، فهي التي ميزت شعره، وقلدت في جيد الزمان دره، وأكسبته شهرة أنه أول من أفلح في شق هذه الصدفة حتى زعم ابن وكيع (١) أن أول استعارة وقعت في الكلام قوله:

وليل كموج البحر أرخى سدوله على بأنواع الهموم ليبتلى فقلت لـه لما تمطى بصلبه وأردف أعجازاً وناء بكلكل

وليس يخفى أن العربى الذى يجىء بالاستعارة المتمكنة إنما كان ينظر فيها ويديرها إدارة، بحيث لا تتفق اتفاقاً ولا تجىء عفواً إلا فى النادر، ولذلك قل الجيد منها فى كلامهم حتى نزل القرآن، فتكون من هذه الجهة اختراعاً يدل على قوة غير قوة الفطرة، وهى فى شعر امرئ القيس أكثر منها فى المأثور من شعر غيره من الجاهلية، وأصفى ماء، وأعذب رواء، وحسب ذلك أن يكون دليلاً على تفضيله، وأشهر الاستعارات التى اتفقت له هذان البيتان.

<sup>(</sup>١) العملة : ١٨٦/١ ..

فاستعار لليّل سدولاً يرخيها، وصلباً يتمطى به، وأعجازاً يردفها وكلكلا ينوء به. وقد تنازعهما الأدباء، حتى جريا مجرى المثل، وقلما تجد كتاباً فى البيان خالياً منهما، وقد ذكر الآمدى فى الموازنة البيت الثانى، ورد عليه ابن سنان وجعله من الاستعارة المتوسطة، وفرق بينهما صاحب المثل السائر، ولكنه على كل حال بمنزلة من الحسن.

وسنخط فى البيتين كلمة موجزة: أما الأول فإن تشبيه الليل بموج البحر تشبيه لا أحسن منه، لما يجيش فيه من الظنون ويتقلب من الخواطر، ثم هو مرمى البصر من سريرة الكون؛ فذلك شبه اتساع البحر وغوره بالنسبة لما يدرك النظر منه، غير أن قوله: أرخى سدوله، ذهب بذلك الحسن كله، إذ أفاد أن الغرض من التشبيه غرض محسوس، وهو أدنى أنواعه؛ لأن إرخاء السدول إنما يدل على السكون والحجاب، لا أكثر من ذلك، والكلمة استعارة لظلام الليل، فصارت لفظه الموج لا معنى لها إلا إقامة الوزن، وهي التي كانت عمود الحسن في التشبيه.

وأما البيت الثانى فقد أجمعوا على أنه فى وصف طول الليل، ولست أراه كذلك، وإلا فلو تمطى كلب ما زاد فى وصف طوله على هذه الألفاظ، وإنما أراد الشاعر ثقل الليل وفتوره، وأنه كلما هم أن ينجلى سقط، كما يفعل الذى يتمطى ثم يردف أعجازه ثم ينوء بكلكله. فالوصف حقيقة ممثلة تصوير ناطق، وعلى ذلك المعنى تكون الاستعارة أبلغ ما يمكن أن يقع فى هذا الموضع، وما أخطأ من عده من التشبيه المضمر الأداة، لأنه به أليق.

ومن تصرُّفه بالاستعارة في شعره قوله:

وهرٌّ تصيد قلوب الرجال وأفلت منها ابنُ عمرو حُجُر

هرِ ": هى المعروفة بابنة العامرى، وكان يشبب بها امرؤ القيس، وبفاطمة، والرباب، وهند، وفرتنا، ولميس؛ وسلمى، ومعنى البيت أن أباه أفلت منها، ولو رآها لصادته فيما تصيد. قالوا: واستعارة الصيد مع الهر مضحكة، ولو أن أباه من فارات بيته ما أسف على إفلاته منها هذا الأسف . . .!

فقد ألزموه الاستعارة كما ترى حتى قارنوا بينها وبين استعارة زهير في قوله (١):

ليثٌ بعَثْرَ يصطاد الرجـــال إذا ما كذَّب الليث عن أقرانه صدقا

ولكنهم جهلوه فيها هذا الجهل وكيف يمثله من مثله؟ والذى أرى أنهم غفلوا عن المعنى الذى قصد إليه؛ فإن هرا كانت من كلب، وكان امرؤ القيس فى كلب وطىء أيام نفاه أبوه، فهو إنما يتنادر عليه، وإذا خرج البيت على هذا المعنى كانت الاستعارة فيه متوسطة، ولكنها تكون سبباً لكناية من أبلغ الكنايات. . .

ومن استعارته البديعة كلمته التي كأنما قيد بها شهرته في هذه الحياة، وذلك قوله في الجواد: قيد الأوابد؛ ولقد حاول المولّدون أن يجيئوا بمثلها، غير أنها بقيت مفردة، وذلك كقول ابن الرومي في الحديث: شرك العقول وعقلة المستوفز، وقول المتنبي في صفة الجواد: أجل الظليم وربقة السرحان، ورأيت لدريد بن الصمة كلمة تكاد تساويها في الحسن، وهي في قوله:

يا فارساً، ما أبو أوْفى إذا اشتغلت كلتا اليدين كروراً غير وقّاف (عُبرُ الفوارس) معروف بشكته

كاف إذا لم يكن من كربة كاف

فالكلمة هي (عُبْرُ الفوارس) يريد بها أن الفوارس ترى منه ما يُبكى أعينهم ويستعبرها (٢).

وهذا وأمثاله مما يدل على فطنة الشاعر وحدة فؤاده، وأن له من قوة الفطرة ما يقوم مقام الصنعة؛ وتلك صفات يدل عليها كثير من كلامه، غير أن امرأ القيس إنما كان مبتدئاً فيما ابتدع، ولذلك لا يمكن أن يؤخذ البديع كله من شعره، وليس هذا بضائره ونحن الآن في الكلام عن استعاراته؛ ومن الاستعارة نوع اتفق علماء البديع أنها المقدمة في هذا الباب وليس فوق رتبتها في البلاغة رتبة، وهي الاستعارة المرشحة، كقوله تعالى: ﴿أُولَئِكَ اللَّذِينَ اشْتَرَوا الصَّلالَةَ بِالْهُدَىٰ فَمَا رَبِحَت

<sup>(</sup>۱) العمدة : ۱/۱۸۳ . (۲) سرح العيون : ص٥٥٥ .

تَجَارَتُهُم ... ﴾ (١) فإن الاستعارة الأولى وهى لفظ الشراء، رشحت الثانية وهى لفظ الربح والتجارة؛ وهذا النوع لا تصيب منه فى شعر امرئ القيس مثالاً واحداً؛ والذى بقى من استعاراته إنما هو فى سبيل ما قدمناه، وهو قليل تدل جملته على قلب يعى وفؤاد يصنع، وشعر فى زمنه شاعر؛ ولا نستطيع أن نوازن بين مذاهبه فى الاستعارة ومذاهب المولدين، فلو سمع هذا الشاعر القرآن وكان أموياً أو عباسياً، لكان ابن المعتز ثانى اثنين فى الاستعارة والتشبيه.

وقد أخرجوا من كلامه كلمات جرت أمثالاً، ورواها الميداني والضبي وغيرهما (٢).

### تشبيهاته:

قد قلنا في استعارات امرئ القيس، وترسمنا آثاره في ذلك المذهب بما يؤدى إلى حكم في الصناعة، ويكشف عن غاية من غايات الرجل؛ ونحن وإن لم نكن أفضنا في ذلك، إلا أن هذا المنزع قريب، ربما أغنى في بعضه المثال الواحد؛ إذ كان امرؤ القيس مبتدئاً في شيء ومبتدعاً في شيء، وجهده في جميع ذلك أن تُحصى له الكلمات المعدودة، وهي لا تحتمل الإفاضة على تقسيم الكلام إلى فصول وتمييز بعضها من بعض. ثم هو إنما كان شاعراً من شعراء الفطرة، يعرض للسانه القول كما يعرض لعينه الوحش؛ فينطلق كلاهما على نفس واحد يصنع القليل ولا ينقح الجملة؛ فكان ما يجيء في كلامه من بدائع الصنعة هو الدليل على فضل قوته التي تغمر فؤاده وتصرفه إلى مشايعة طبيعة اللغة في النمو، ولو صرفت تلك القوة إلى الصنعة التي يعرق فيها الكلام من كثرة تقليبه، لكان للكلام في شعره مذهب آخر؛ وأنت قد تجد للمتنبي بيتاً واحداً لو جُمع اختلاف العلماء في جميع شعر امرئ القيس.

أما تشبيهاته فهى بجملتها ترمى إلى غرض واحد، وهو تصوير الحقيقة تصويراً غير ملون، وله فيها طرائق بديعة هو أول من ابتكرها، كتشبيه الإضافة فى قوله:

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: ١٦ (٢) شعراء النصرانية : ١٨/١.

# له أيْطلا ظُبْي وساقا نعامة وإرخاء سرحان وتقريب تَتْفِل

فقد جاء به \_ كما ترى \_ حتى جعله تحقيقاً، وفيه أيضاً تشبيهه أربعة بأربعة، وقد زعم الفرزدق أنه أكمل بيت قالته العرب، أو قال: أجمع بيت (١) وهو أول من فتح هذا الباب (٢).

وقد يجيء بعضها مُخْدجاً (٣) غير تام الأجزاء، وتبلغ ببعضها المبالغة إلى الاعتساف والشطط، كقوله في صفة الفرس:

## وأركب في الرُّوع خيفانة كسا وجهها سعفٌ مُنتَشِر

الخيفانة: الجرادة التى انسلخت من لونها الأول الأسود أو الأصفر وصارت إلى الحمرة، فشبّه فرسه بها لخفتها، وشبه ناصيتها بسعف النخلة، قالوا: وهذا الوصف غير مصيب، لأن الشعر إذا غطى العين كان عيباً، وهو الغَمم، والحسن منها أن تكون الناصية كأنها حبشة، أى قصيرة مجتمعة (٤) وفي هذه القصيدة وهو عا نحن فيه:

### لها متنتان خظاتا كما أكب على ساعديه النَّمر

يريد أن لها متنين كساعدى النمر البارك، في الغلظ واكتناز اللحم؛ والمستحب عندهم تعريق المتن وتعريق الوجه، كما قال طفيل وهو أحد نُعّات الخيل المجيدين:

#### \* معرقة الألْحي تلوح متونَّها \*

أى معرقة الوجوه ويكاد يستبين العصب من قلة اللحم، وكذلك المتون؛ وقد وصف امرؤ القيس الخيل فى هذه القصيدة وصف سمسار يزين فرساً فى السوق لا وصف فارس، ولولا تصعلكه لجاد من ذلك بما لا يلحق له الشعراء غباراً، وهذا شىء تعرفه بمقارنة معانيه فى الخيل بمعانى غيره من فرسانها. ومن قبل ما نحن فيه قه له في الغزل:

وإذ هي تمشى كمشى النزيد ف يَصْرَعُه بالكثيب البَهَرُ

<sup>(1)</sup> العمدة : ٢/ ٢١. (٢) العمدة : ١/ ١٩٩٠.

<sup>(</sup>٣) قلت: مخدجًا: ناقصًا. (٤) ديوان امرئ القيس: ص١٣٠.

يصف تفتر الحسناء في مشيتها بمشية المنزوف دمه أو عقله بالسكر إذا صعد كثيباً فانقطع نفسه من الإعياء والكلال، فانظر هذه المبالغة الباردة وهذا التشبيه القبيح، وما عسى أن تكون تلك الحسناء إلا في الدرجة الثالثة من السل...

ولهذا الشاعر طريقة في التشبيه جاء منها بأبيات معدودة، وهي تناسب التتبيع الذي ستتكلم عنه، لأنه كان أول من اخترعه؛ وهذه الطريقة هي أن يريد من الموصف ما يلزم من حقيقته الممثلة في الذهن، وقد اتفق له من ذلك ما يُعدُ غاية في الحسن، كقول في وصف سالفة الفرس:

وسالفة كسَحُوق الليا ن أضرَم فيها الغوى السُّعُرْ

فلقد أراد من وصف عنق الفرس بأنها شجرة متوقدة من شجر الكندر ما يستتبعه هذا الموصف من لون النار، وهي الشُّقرة، فكأنه أراد أن يقول إن فرسه شقراء، فاحتال لذلك بهذا التشبيه البديع، وقد أخذ هذا التشبيه أوس بن حجر فقال:

حتى يلف نخيلهم وبيوتهم لهب كناصية الحصان الأشقر وبيته معدود عند أهل البديع من عجيب ما وقع في باب التتبيع (١) الأنهم يقولون إنه أراد الحرب التي هي المقصود بالصفة.

وبمقدار ما أحسن امرؤ القيس في هذا القول أساء في قوله:

كَانَ عَلَى لَبَّاتِهَا جَمْرَ مُصْطَلِ اصاب غَضا جَزْلاً وكُفّ بأجزال وهَبَّتْ له ريح بمختلف الصُّوى صَباً وشمالٌ في منازل تُفَـَــالِ

وهى على طريقته تلك؛ فإنه أراد أن يصف توقد الحلى وصفاء على لبات تلك الحسناء، فخلص إلى ذلك من طريق الشياطين والزبانية... إذ لم يكفه أن جعله على صدرها كالجمر، بل خصه بجمر المصطلى، لأنه لا يزال يُذكيه ويقلبه فهو يتوقد ويظهر جمرة جمرة، ثم كأنه استقل هذا كله على صدرها فجعل الجمر من الغضا، وهو شجر معروف يقال إن جمره أبقى الجمر وأحسنه، ثم جعل لهذا

<sup>(</sup>١) العمدة: ١/٢١٧.

الجمر كفافاً من أصول الشجر، وهي الأجزال، حتى تزيد في وهجه وتوقده، ثم لما كان قد تلك الحسناء لابد أن يكون ممشوقاً فقد جعل هذه النار من صدرها على مثل اليفاع من الأرض، لتكون الربح أشد تمكناً منها، ثم جعلها في منازل راجعين من الأسفار فهي توقد لهم ويحتفل فيها على ما هو معروف من عوائدهم. فليت شعرى هل يبقى بعد هذا الحريق من لبات الحسناء ما يُناطُ به الحلى، فضلاً عما يظهر حُسنهُ وتَوقَدُهُ...؟

واعجب شيء في اوصاف امرئ القيس وهو ابن ملك، أنه يصف الجميلة بحسن الغذاء، ويصف سنا البرق بمصابيح راهب أهان في ذُبالها السليط، وهو الزيت، فلم يعزه لكثرته عنده. . . وهكذا مما لا يؤخذ منه إلا أنه كان صعلوكا يصف للصعاليك، وهو دليل أيضاً على ما قدمناه من أن شعره صورة غير مرتبة من حياته.

ومن بدائع التشبيه التي اتفقت له قوله:

سموتُ إليها بعد ما نام أهلها سُمُو حبَّابِ الماءِ حالاً على حال

المراد بحباب الماء: إما طرائقه، أو فقاقيعه؛ فمن ذهب إن الحباب الطرائق فإنما أراد: أنى جئت أتدفع إليها كما يتدفع الماء شيئاً بعد شيء حتى صرت إلى ما أريد، ومن ذهب إلى أن الحباب الفقاقيع، فإنه أراد خفة الوطء وإخفاء الحركة؛ وكلا المعنيين غاية في تصوير تلك الحال، مع اللطف والرقة وبراعة التشبيه؛ وقد تقدم أنه من مخترعاته التي سلمها له الشعراء، وهو أحد المعاني التي تلم بها خواطرهم فتختلس منه ما تختلس الألحاظ، وكثيرون قد ألموا به، ولكن الغاية في ذلك قول ابن شهيد الأندلسي (۱):

ونام ونامت عيون الحَرَسُ دُنُوَّ رفيق درى ما التمسُ وأسمو إليه سُمُوَّ النَّفُس

ولما تملأ من سُكْرِهِ دَنُوْتُ إليه على قربِه أدب إليه دبيب الكرى

<sup>(</sup>١) نفع الطيب : ٢/ ١٤٣.

ومن هذه القصيدة قوله يذكر العقاب حين شبّه فرسه بها، وهو من المخترعات أيضاً في معناه، وأسلوبه طريقة من طرائقه المبتكرة:

كان قليوب الطير رطباً ويابساً لدى وكرها العُنَّابُ والحشف البالي

العُنَّابُ ثمر أحمر، والحشف ما يبس من الثمر ولم يكن له طعم ولا نوى. وقد أجمع الرواة على أن هذا أحسن بيت جاء في تشبيه شيئين بشيئين في حالتين مختلفتين. وتقديره: كأن قلوب الطير رطباً العنابُ ويابساً الحشفُ البالي؛ فشبه الطرىء من القلوب بالعُنّاب، والعتيق بالحشف؛ وخص قلوب الطير، لأن فرخ العُقاب فيما يقال يأكل لحم الطائر ما خلا قلبه، فلذلك كثرت قلوب الطير عندها، وقيل غير ذلك. والتشبيه كما ترى ليس بشيء، غير أن الطريقة التي جاء بها هي دليل من الأدلة على فضل صاحبها، ولم يُحفظ قبل امرئ القيس بيت على هذا النمط، فهو أول من جاء بذلك من الشعراء، وقد رووا أن بشار بن برد قال: ما قر بي قرار بعد أن سمعت بيت امرئ القيس حتى صنعت:

## كأن مُثار النقْع فوق رؤوسنا وأسيافنا، ليْلٌ تَهاوى كواكبه

فقد اتبع الطريقة نفسها؛ وقالوا في بيته إنه لم يقع بعد بيت امرئ القيس في الترتيب أحسن منه؛ ولكن البيت الأول يَفْضُله بأنه أورد التشبيه في حالتين مختلفتين، إذ قلوب الطير واحدة، ولكن التشبيه إنما وقع على حالتيها من الطراءة والبيوسة، وقد غفل عن ذلك بشار؛ وبالجملة فإن امرأ القيس وسط بين شعراء التشبيه؛ وإن كان قد أكثر منه واحتذى فيه فعل أبي دؤاد والمهلهل وغيرهما، إلا أن له طرقاً في هذا التشبيه هي من مبتكراته، وهي كل ما في يدنا من الأدلة على براعته وحسن تصرفه ورجحانه على غيره من متميزى الشعراء. وقد عدل المولدون عن تشبيهات الجاهلية إلى ما هو أليق بأزمانهم وأدنى شبهاً منها، ولكنهم مع ذلك لا يزال في مجموع أشعارهم موضع لبعض أبيات امرئ القيس، كقوله: سموت إليها. . . وغيره، على أن أكثر شعراء الجاهلية قد خرجوا من هذا الباب، ولم يرض المولدون أن يقفوا عليه ولا وقفة الحُجّاب!

#### تتمة الانتقاد:

بقى علينا ـ بعد أن تكلمنا فى استعارات امرئ القيس وتشبيهاته ـ أن نأتى على بقية هذا الكلام مما يصف معانيه وألفاظه وما يقع عليه الناقد فى ساثر كلامه ويصيبه من حسناته المتفرقة فى كتب البيان، وقد أشرنا إلى بعض مبتكراته تلك ونحن مُستوفون سائرها هنا: قالوا: إنه أول من فتح باب الاحتراس، وذلك فى نحو قوله:

## إذا ركبوا الخيل واستلأموا تحرّقت الأرض واليوم قرّ (١)

أى واليوم بارد، فاحترس وكان الاحتراس بالقافية التى هى تمام البيت رهذا من أبدع ما يجىء، لأنه يزيد فى تمكين القافية ويكسبها عزة لا تكون لكلمة غيرها فى البيت بجملته.

وقد رأينا هذا الشاعر يبالغ فى استقصاء جزئيات المعانى مبالغة هى طبع فيه، وهى عند التى هيأت له مثل هذا الاحتراس، وقد مر من ذلك ما وصف تَوقُد الحلى، ومثله فى كلامه كثير وسيمر بك شىء من بديعه، وكذلك قالوا فى التبيع، وهو من أنواع الإشارة، وذلك أن يريد الشاعر ذكر الشىء فيتجاوزه ويذكر ما يتبعه فى الصفة وينوب عنه فى الدلالة عليه. قال ابن رشيق: وأول من أشار إلى شىء من ذلك امرؤ القيس يصف امرأة (٢):

ويُضْحَى فَتِيتُ المسكِ فوق فراشها نؤوم الضُّحَى لم تنتطق عن تفَضُّلِ

فقوله (يضحى فتيت المسك) تتبيع، وقوله (نؤوم الضحى) تتبيع ثان، رقوله (لم تنتطق عن تفضل) تتبيع ثالث، وإنما أراد أن يصفها بالترف والنَّعمة وقلة الامتهان في الخدمة، وأنها شريفة مكفيّة المؤنة، فجاءها بما يتبع الصفة ويدل عليها أفضل دلالة.

وقال ابن رشيق أيضاً في باب التمثيل الذي هو من ضروب الاستعارة \_ وذلك أن تمثل شيئاً بشيء فيه إشارة إليه \_ إن امرا القيس أول من ابتكره، ولم يأت أملح من قوله فيه:

 <sup>(</sup>۱) ديوانه: ص٦٠.
 (۲) العمدة: ١/ ٢١٥.

وما ذرفت عيناك إلا لتضربي بسهميك في أعشار قلب مُقتَّل

فمثّل عينيها بسهمى الميسر، يعنى المُعكّى وله سبعة أنصباء، والرقيب وله ثلاثة أنصباء، فصار جميع أعشار قلبه للسهمين اللذين مثّل بهما عينيها، ومثّل قلبه بأعشار الجزور، فتمت له الاستعارة والتمثيل<sup>(۱)</sup>.

وقال فى الإيغال: وهو ضرب من المبالغة إلا أنه فى القوافى خاصة لا يعدوها: وليس بين الناس اختلاف أن امرأ القيس أول من ابتكر هذا المعنى بقوله يصف الفرس:

إذا ما جرى شاوين وابتل عِطْفُهُ تقولُ هزيزُ الربح مرَّتْ بأثابِ

فبالغ فى صفته وجعله على هذه الصفة بعد أن يجرى شأوين ويبتل عطفه بالعرق، ثم زاد إيغالاً فى صفته بذكر الأثأب، وهو شجر للريح فى أضعاف أغصانه حفيف عظيم وشدة صوت، ومثل ذلك قوله:

كأن عيونَ الطير حول خِبائنا وأرحُلِنا الجزعُ الذي لم يُثَقّبِ فقوله (لم يثقب) إيغال في التشبيه، واتبعه زهير فقال:

كان فتات العهن في كل منزل نزلن به، حَبُّ الفنا لم يُحَطّم

فأوغل فى التشبيه إيغالاً، بتشبيهه ما يتناثر من فتات الأرجوان بحب الفنا الذى لم يُحَطِّم، لأنه أحمر الظاهر أبيض الباطن؛ فإذا لم يحطم لم يظهر فيه بياضٌ البتة وكان خالص الحمرة؛ وتبعهما الأعشى فقال يصف امرأة:

غَرَّاءُ فَرْعَاءُ مصقولٌ عوارِضها تمشى الهوينا كما يمشى الوحِي الوجلُ

فأوغل بقوله (الوجل) بعد أن قال الوحى؛ وبهذا تستدل على أن الشعراء كانوا يهتدون في الصنعة بامرئ القيس، فكان شعره لهم أشبه بكتب البلاغة للمتأخرين؛ وما من نوع من الأنواع التي سلفت إلا وقد اتبعوه فيها وانسحبوا على أثره. وعلى تقليب المولدين لهذه الأنواع حتى لم يغادروا فيها مطمعاً \_ بقى من

<sup>(</sup>۱) كانت الجزور تقسم على عشرة أعشار، والمراد أنها ضربت على قلبه بالسهمين فاختارته كما تختار بهما أعشار الجزور.

شعر هذا الرجل ما هو في بعض نسيج وحده، والمثال الأول في الدلالة على حده.

أما ما جاء فى شعره من أنواع البديع غير ما ذكرناه، مما مثلوا له فى كتبهم بشىء من قوله: كالالتفات، والتقسيم، والمقابلة، والغلق، ونَفَى الشيء بإيجابه فى قوله:

## \* على لاحب لا يُهتدك بمناره \*

أى لا منار له فيهتدى به؛ والاتساع، والاشترك، والإشارة، والإرداف، والترصيع، وجمع المؤتلف والمختلف، وغيرها \_ فلم ينص أحد من علماء البديع على أنه أول من جاء به، على أنهم فى أكثر ذلك لا يستدلون بشعر شاعر معروف قبله أو معاصر له، فإن لم يكن وقع من ذلك شىء فهو مبتكره ولكن شعره على الجملة فى ذلك مثال حسن؛ وبعضه لا يعدلون به شيئاً، كما ذكروا فى التكرار الذى لا يكون إلا على جهة التشوق والاستعذاب إذا كان فى تغزل أو نسيب \_ أنه لم يتخلص أحد تَخَلُّص امرئ القيس، ولا سكم سلامه فى هذا الباب إذ يقول:

ألح عليها كل أسحم هطال بوادى الخُزامى أو على رأس أو عال من الوحش أو بيضاً بميثاء محلال وجيداً كجيد الرَّثم ليس بمعطال

دیار ؑ لسَلْمی عافیات ؑ بذی الحال وتحسب ؑ سلمی لا تزال کعهدنا وتحسب ؑ سلمی لا تزال تری طَلاً لیالی سُلَیْمی إذ تریك مُنَضداً

ولكن بعض تلك الأنواع اتّبع فيها امرؤ القيس غيرُه، كما احتذى في الغلوّ على قول مهلهل:

فلولا الريح أسمع من بحجر صليل البيض تقرع بالذكور

وهو الذي قالوا فيه إنه أكذب بيت قالته العرب، لأن بين حجر ـ وهي قصبة اليمامة ـ وبين مكان الوقعة عشرة أيام، فقال امرؤ القيس يصف النار:

تَنُورَتُها من أذرعات وأهلها بيثرب أدنى دارِها نَظَرٌ عالِ فِي فَاصُلُوا بِينِ البيتينِ فقالوا إن مهلهلاً أشد غُلُوا من امرى القيس، لأن حاسة

البصر أقوى من حاسة السمع وأشد إدراكاً، ثم اتبع امرؤ القيس النابغة في قوله يصف السيوف:

تقدّ السلوقيّ المضاعف نسجُه وتوقدن بالصَّفّاح نار الحباحب

قالوا: وهو دون بيت امرئ القيس في تنوّر صاحبة إفراطاً، ودون بيت النابغة قولُ النمر بن تولب في صفة السيف أيضاً:

تظل تحفر عنه إن ضربت بــه بعد الذراعين والساقين والهادى

إذ ليس خارجاً عن طباع السيف أن يقطع الشيء العظيم ثم يغوص بعد ذلك في الأرض؛ فالغلو فيه ضعيف؛ وقد كدنا نخرج عما نحن بصدد منه؛ والآن فقد تبينت أن هذا الشاعر بصير بصنعة الكلام؛ وأن فضله إنما هو في طريق إيراد المعنى مما يلتحق بتأليف اللفظ وتصريف الأسلوب؛ وانظر إلى قوله:

كَأْنَى لَم أَركَب جُواداً لِلذَّة وَلَم أَتَبَطَنْ كَاعِباً ذَات خَلَخَالِ وَلَم أَسُبًا الزِّقِ الرَّوِيِّ وَلَم أَقُلُ لِيْ الْخِلْيِ كُرِّي كَرِّةً بعد إجفَالِ

فقد اعترض في هذين البيتين وقيل: خالف وأفسد ولو جَمَع الشيء وشكله، فذكر الجواد والكر في بيت، والنساء والخمر في بيت، لكان أصوب، وإنما غفلوا عما قصد إليه من هذا الترتيب، وذلك أن اللذة التي ذكرها في البيت الأول إنما هي الصيد، ثم حكى عن شبابه وغشيانه النساء، فجمع المعنيين للتضايف بينهما، ولو نظم البيت كما قالوا لنقص فائدة تدل عندهم على الملك والسلطان، وكذلك لو فعل في البيت الثاني لكان ذكره اللذة رائداً في المعنى، لأن الزق لا يُسبًا إلا للذة، وإنما وصف نفسه بالفتوة والشجاعة بعد أن وصفها بالتملُّك والرفاهية. وقد أتبعه المتنبى في قوله:

وقفتَ وما في الموت شك لواقف

كأنك في جفن الردى وهو نائــم

تمرُّ بك الأبطالُ كلمي هزيمةً

ووجهُك وضاحٌ وثغرك باســــم

وذكر الواحدى في شرحهما اعتراض سيف الدولة عليه وعلى امرئ القيس وتخلُّص المتنبى لنفسه وله، غير أن ترتيب امرئ القيس أبدع وفيه من الفائدة ما ليس في بيتى أبى الطيب.

بقى أن نذكر بعض المآخذ التى أصبناها فى شعر هذا الشاعر، فمن ذلك أنه له استعانة ضعيفة بالحروف والكلمات، كقوله:

## \* الا رُبّ يوم لك منهن صالح \*

وأن له تكراراً قبيحاً في الألفاظ والمعانى يجيء بها على وجه واحد في مواضع مختلفة من غير أن يتصرف في ذلك بما يخفي قبح هذا التكرار وينفى عنه الظنة.

ومنها دخوله فى وجوه المناقضة والإحالة فى بعض الكلام، وذلك مما يدل على أنه يرسله إرسالاً كما اتفق، لا يبتغى به إلا لذه المنطق، وإلا مواتاة ما فى نفسه من الميل إلى القول؛ وبهذا كان ختام قصائده مقتضباً، وقلما قطع الشعر على كلمة بديعة إلا فى القليل كختام قصيدته السينية:

الا إن بعد العُدُم للمرء قِنْوَةً وبعد المشيب طولَ عُمْر ومُلْبِسا

فكان الشعر يُقْتَرَحُ عليه اقتراحا فتى فرغ من المعنى الذى يريده سكت دون أن ينظر إلى موضع السكوت وأن الإصابة فيه كأحسن الكلام.

ومنها استعمال الكلام المؤنث في شعره، كقوله لك الوَيْلات إنك مُرْجِلي، ونحوه، دون أن يوطئ لذلك بما يحسن التضمين ويخرج الكلمة المؤنثة مخرجاً لا يكفى فيه أن يكون حلقياً فقط...

أما ما وقع له غير ذلك من اضطراب بعض القوافى وثقل الألفاظ بما يكد لسان الناطق المتحفظ، فذلك متجاورٌ عنه بعذر البداوة، والغريب عندنا مألوف عند أهله.

### المنازعة بين امرئ القيس وعلقمة:

لما نزل امرؤ القيس في طيء تزوج امرأة منهم تسمى أم جندب، وكان مُفَرَّكًا

وكأنت تكرهه، فنزل به علقمة بن عبدة فتذاكر الشعر وادَّعاه كلُّ واحد منهما على صاحبه، فقال علقمة: فقل شعراً تمدح فيه فرسك والصيد، وأقول في مثل ذلك، وهذا الحكم بيني وبينك ـ يعني تلك المرأة ـ فبدأ امرؤ القيس يقول:

خليلي مرّا بي على أمّ جندب نُقَض لبُاناتِ الفؤاد المعذب فنعت فرسه والصيد حتى فرغ، وقال علقمة:

ذهبتِ من الهجران في غير مَذْهُبِ ولم يكُ حَمَّا كل هذا التجنَّبِ فنعت فرسه والصيد حتى فرغ، وكان في قول امرئ الفيس:

فللسَّاق أَلهوبٌ وللسَّوطِ درَّة وللزَّجر منه وَقعُ أَهُوجَ مِنْعَبِ وَفَى قول علقمة:

فاقبل يهوى ثانياً من عنانه يَمُر كَمَر الرائح المُتَحَلِّب

فتحاكما إليها، فقالت: هو أشعر منك، لأنك ضربت فرسك بسوطك وامتريته بساقك وزجرته بصوتك وأدرك فرس علقمة ثانياً من عنان (١).

وفى رواية أخرى أنهما احتكما إلى أم جندب لتحكم بينهما، فقالت: قولا شعراً تصفان فيه الخيل على روى واحد وقافية واحدة، فأنشداها جميعاً، فلما حكمت لعلقمة قال امرؤ القيس: ما هو بأشعر منى ولكنك له وامقة (٢)؛ فطلقها فخلفه عليها علقمة. (ابن قتيبة)

وما رأيت أحداً من أهل النقد وازن بين القصيدتين، بل كلهم متبعون كلمة هذه المرأة، وبعضهم لا يعرف ما كان بينها وبين امرئ القيس فيقول إنهما تحاكما إليها في المفاضلة بينهما لأنها من ذوات العقل والمعرفة. مع أن علقمة معدود من الشعراء المغلين وامرؤ القيس يقول في قصيدته:

وإنك لم يفخر عليك كفاخر ضعيف، ولم يغلبك مثلُ مُعَلَبِ وما أرى أم جندب إلا أرادت ما تريد الفارك من بعلها، فقرعت أنفه على

<sup>(</sup>١) ديوان امرئ القيس: ص٧٧. (٢) قلت: ومق: أحب، وتومق تودد كما في القاموس.

حَمية ونخوة وهي تعلم أنها لابد مُسرّحة في زمام هذه الكلمة، وإلا فالبيت الذي توافيا على معناه ليس بموضع تفضيل، لأن في قصيدة امرئ القيس ما هو أبلغ في هذه الصنعة من بيت علقمة، وهو قوله:

إذا ما جرى شاوَيْن وابْتَلّ عِطْفُهُ تقولُ هزيزُ الريحِ مرّتْ بأثابِ

وقد مر شرحُه وبيان وجه البلاغة فيه، ولكن من التمس عيباً وجده، ومن تدبر صنعة امرئ القيس للخيل في شعره وجد السوط لا يفارقه، فلعلها كانت عادته.

وقصيدة علقمة بجملتها ليست بشيء، لأن كل ما فيها من الألفاظ البارعة والمعانى الحسنة مأخوذ من قصيدة امرئ القيس، حتى ليأخذ البيت برمته والشطر بحاله، ومع ذلك فقد أبر عليه امرؤ القيس، في الصنعة، وما أدرى كيف هذا، فلولا أن الرواة مجمعون على أن قصيدة علقمة مما صح له لقلت إنها مصنوعة، ثم إن الذين رووا خبر هذه المنازعة منهم، وهم عمرو بن العلاء؛ وأبو عبيدة، والأصمعي، لم يزيدوا شيئاً على ما سبق، وكان طبيعياً أن يتكلم امرؤ القيس في ذلك كلمة، لأن علقمة إنما رد إليه بضاعته، ولن يبلغ التوارد بين الشاعرين هذا المبلغ وأحدهما يسمع من الآخر، إلا أن يكون الاثنان قد اتفقا في الأخذ عن ثالث، وهو أغرب؛ وإن صح خبر هذه المنازعة فيكون ذلك هو السبب في تعفف امرئ القيس على الشعراء وإدلاله بشعره وذهابه إلى الظنة فيه، لأنه رأى من استخذاء علقمة واستجدائه ما ينفخ مثله إلى حد الورم، وما زال على ضلالة حتى التي التوءم البشكرى فقال له: إن كنت شاعراً كما تقول فملط لى أنصاف ما أقول فأجزها، قال نعم، فقال امرؤ القيس:

أحارِ ترى بريقا هَبٌّ وهْناً

فقال التوأم:

كنار مجوس تستعر استعارا

وهي أبيات ستجيء في بحث الصناعات، فلما رآه امرؤ القيس قد ماتنه، ولم

يكن فى ذلك العصر من يطاوله، آلى أن لا ينازع الشعر أحداً آخر الدهر. كذا رواه أبو عبيدة عن أبى عمرو بن العلاء (١) وعلى ذلك يكون علقمة إنما غلب امرأ القيس بكلمة امرأته لا بقصيدته.

وقد رأينا أن نروى القصيدتين هنا ليكون وجه المقابلة فيهما بينًا، ولا بد أن نبه على أن أكثر ما في قصيدة امرئ القيس مفرق بألفاظه ومعانيه في قصائد أخرى له، ومنها أبيات لم يغير منها إلا القافية، وذلك بعض ما أخذناه على شعره (٢).

وقد رأينا أن نقف من الكلام على امرئ القيس عند هذا الحد؛ ففي بعض الكفاية كفاية؛ وما يكون دون غاية من الغايات فريجا كان في نفسه غاية.

\*\*\*

<sup>(</sup>١) العمدة : ١/ ١٣٥.

<sup>(</sup>٢) الوسيلة الأدبية: ص٤٠٥، شعراء النصرانية :١/ ٢٣، وديوان امرى القيس.

#### قصيدة امرئ القيس

لتُقضى لُباناتُ الفؤاد المعذبِ من الدهر تَنفعني لدى أم جُندب وجدنت بها طيباً وإن لم تَطيّب ولا ذاتُ خلْق إن تأملُت جانب وكيف تُراعى وُصلة المتغيب اميمة أم صارت لقول المخبب فإنك ما أحدثت بالجرب سُوالك نقباً بين حَزْمَى شُعَبْعب كجرْمة نخل او كجنّة يثرب أشت وأنأى من فراق المحصّب وآخر منهم قاطع نُجُد كَبُكب كمر الخليج في صفيح المُصوب ضعيف ولم يَعْلَبُك مثلُ مُعْلَب مَضَمَّ جيوشِ غانمين وخُيب بجانب منفوحٍ من الحشو شرَحب بعرفان أعلام ولا ضوء كوكب وقد أُلبست أقراطها ثني غَيْهُب على أبلق الكَشْحَين ليس بمُغرب تغرُّد ميَّاح النَّدامي المُطرّب يَمجُّ لعاعَ البقل في كل مشرب

خليلي مُراً بي على أمُّ جندب فإنكما إن تُنظراني ساعة الم ترياني كلما جئت طارقاً عقلية أتراب لها لا دَميمة الا ليت شعري كيف حادث وصلها اقامت على ما بيننا من مودّة فإن تنا عنها حقبة لا تلاقها تبصر خلیلی هل تری من ظعائن عَلَوْنَ بِانطاكيةِ فوق عِفْمة فلله عينًا من رأى من تفرقً فريقان منهم جازع بطن نخلة فعيناك غربًا جدول في مُفاضة وإنك لم يَفخر عليك كفاخر ومَرْقبةٌ لا يُرفع الصوت عندهل غزَرْت على أهوال أرض أخافها ودويَّة لا يُهتدى لفَلاتِها تلافيتُها والبومُ يدعو بها الصدى بَمُجَفُرةٍ جرف كأنّ قُتودها يُغرّد بالأسحار في كل سكفة أقب رباع من حمير عماية

مِجَرٌ جيوشٍ غانمين وخيب أقب كيَعْفُور الفَلاة مُجنَّب وتقريبه هَوْنا دآليلُ ثعلب بأسفل ذي ماوان سَرْحة مَرْقب تری شخصه کأنه عود مشجب وصهوة عَيرٍ قائم فوق مَرْقب وفي الضَّمر عشوق القوائم شُوَّذُب سُعالی به فی رأی جدع مُشدَّب إلى سند مثل الصفيح المنصب حجارة غيل وارسات بطُحلب إلى حارك مثل الغبيط المذاب ومَثناتَه في رأس جَدْع مشذب عثاقيل قِنوِ من سُميحة مُرْطب من الهضبة الخلقاء رُحلوقُ ملعب إلى سند مثل الغبيط المذأب تقول هَزيز الريح مرت بأثأب تعالوا إلى أن يأتي الصيد نَحطب ويوماً على بيدانة أم تولب به عُرَّةٌ أو طائف غير مُعْقِب وبين رُحيَّات إلى فَجُ أُخرُب رَواهبُ عيد في مُلاءِ مُهدّب وقال صحابي قد شأونك فاطلب على ظهر محبوك السراة مُحنَّب

بَحنيّة قد آزر الضالَ نَبْتُها وقد أغتدى قبل الشُّروع بسابح بذى مَيْعة كأن أدنى سقاطه عظيم طويل مطمئن كأنه يُبارى الخَنوفَ المستقل زِماعُه له أيطلا ظبى وساقا نعامة كثير سواد اللحم ما دام بادناً. له جؤجؤ حشرٌ كأن لجامه وعينان كالماويَّتين ومحجر ويخطو على صم صلاب كأنها له كفَلٌ كَالدُّعْصِ لبَّده الندى ومُستفُلكُ الذُّفري كأن عنانه وأسحمُ ريَّانُ العسيب كأنه وبَهُو " هواء تحت صُلب كأنه يدير قطاة كالمحالة أشرفت إذا ما جرى شأوين وابتلُّ عطفه إذا ما ركبنا قال وللدان أهلنا فيومًا على سرب نقيّ جُلُودُها وَيخضد في الآريِّ حتى كأنما خرجنا نُريغ الوحش حول ثُعالة فآنست سربا من بعيد كأنه فكان تنادينا وعقد عذاره فلأياً بلأى ما حُملنا غلاَمنا

وَغَيْبة شؤبوب من الشد مُلْهب ويخرجن من جَعْد ثراه مُنصَّب وللزجر منه وقعُ أهوج منعب يَمر كخذروف الوليد المثقب على جُدُد الصحراء من شدّ ملهب خفاهُنَّ وَدُقُ من عشيٌّ مُجَلَّب يُداعسها بالسمهرى المعَلَّب بِمدْرية كأنها ذكل مشعب سَمَاوتُه مِنْ أَتَّحَمِيٌّ مُعَصَّب فعالوا علينا فضل ثوب مطنب رُدُينيَّةٌ فيها اسنّة قَعْضَب وصهوتُه من أتْحَمِيّ مُشَرُعب إلى كل حاري جديد مشطب فقل في ميل نَحْسُه متغيّب وأرحُلنا الجزع الذي لم يُثقّب نُعالى النِّعاج بين عدل ومحقّب إذا نحن قمنا عن شواء مضهب عليه كسيد الردهة المتأوب أذاةً به من صائك متحلب يفدونه بالأمهات وبالأب ويوماً على سُفْع المدافع ربرب عُصارة حناء بشيب مخضب بضاف فوين الأرض ليس بأصهب

فقَفَّى على آثارهن بحاصب وولَّى كشؤبوب العشيُّ بوابل فللساق ألهوب وللسوط دَرّة فأدركَ لم يُجْهَد ولم يُثْن شاوه ترى الفار في مستنقع القاع لاحباً خَفَاهُن من أنفاقهن كأنما وظل لصيران الصريم غماغم " فكاب على حُرّ الجبين ومُتَّق ففثنا إلى بيت بعَلْياء مُرْدَح وقلنا لفتيان كرام ألا انزلوا وأوتاده مازية وعماده وأطنابُه أشطان خوص نجائب فلما دخلناه أضفنا ظهورنا فظلّ لنا يوم لذيذٌ بنعمة كأن عيونَ الوحش حوَّل خبائنا ورحنا كأنّا من جُواثى عشيَّةً نمش بأعراف الجياد أكفنا إلى أن تروّحنا بلا متَعتّب وراح كتيس الربل ينغص رأسه حبيب إلى الأصحاب غير مُلعّن فيوماً على بُقْع دِقاق صدوره كأن دماء الهاديات بنحره وأنت إذا استدبرته سد فرجَه

### قصيدة علقمة بن عبدة

ولم يك حقاً كل هذا التجنب ليالي حلوا بالستار فعرب على شادن من صاحة متربب من القَلَعي والكبيس الملوب تبلُّغ راسى الحب غير المكذب تحُل بإير أو بأكناف شربب فقد أنهجت حبالها للتقضب كموعود عرقوب أخاه بيثرب تشك وإن يُكشف غرامك تدرب ذوات العيون والبنان المخضب ببيشة ترعى في أراك وحلب فانجح آيات الرسول المحبب بمثل بكور أو رواح مؤوب كهمُّك مِرْقال على الأين ذِعلب ترقب منى غير أدنى ترقب لمحجرها من النصيف المثقب عثاكيل قِنْو من سُميحة مُرْطب كذُبِّ البشير بالرداء المهدّب وماء الندى يجرى على كل مذنب طراد الهوادى كل شأو مُغَرّب على نفت ِ راقِ خشيةً العين مجلب

ذهبت من الهجران في كل مذهب ليالي لا تُبلى نصيحة بيننا مبتلَّة كأن أنضاء حَلْيِها محالٌ كأجواز الجراد ولؤلؤ إذا ألحم الواشون بالشر بيننا وما أنت أم ما ذكرها ربعية أطعت الوشاة والمشاة بصرمها وقد وعدَتك موعداً لو وفت به وقالت متى يبخل عليك ويعتلل فقلت لها فیثی فما تستفزنی ففاءت كما فاءت من الأدم مغزل فعشنا بها من الشباب ملاوة فإنك لم تقطع لبانة عاشق بمجفرة الجنبين حرف شملّة إذا ما ضربت الدف أو صلت صولة بعين كمرآة الصناع تديرها كأن بحاذيْها إذا ما تشذرت تذب به طوراً وطوراً تُمِرّه وقد أغتدي والطير في وكناتها بمنجرد قيد الأوابد لاحكه بعَوْجِ لبانِه يُتَمَّ بَريمُه

لبيع الرُّواء في الصُّوان المكعب مع العتُّق خلقٌ مُفعم غير جانب كسامعتى مذعورة وسط ربرب من الهضبة الخلقاء زحلوق ملعب إلى كاهل مثل الغبيط المذاب سلامُ الشظى يَعْشى بها كل مركب حجارة غيل وارسات بطُحُلب ولكن ننادى من بعيد: ألا أركب صبوراً على العلات غير مسبب وأكرعه مستعملاً خير مكسب كمشى العذارى في الملاء المهدب خرجن علينا كالجُمان المثقب حثيث كغيث الرايح المتحلب على جَدد الصحراء من شد مُلهب تَجلله شُؤبوب غيث مثقب يُداعسُهُن بالنَّضيّ المعلب بمدراته كأنها ذكلق مشعب

كُمَيْت كلون الأرجوان نشرته مُمَرّ كعَقْد الأندري يَزينُه له حُرتان تَعرف العتنقُ فيهما وجوف هواءٌ تحت متن كأنه قطاة ككُرْدوس المحالة أشرفت وغلب كأعناق الضباع مُضيفُها وسُمْرٌ يُفَلِّقُنَ الظِّرابِ كأنها إذا ما اقتنصنا لم نخاتل بجُنّة أخا ثقة لا يلعن الحى شخصه إذا أنفدوا زاداً فإن عنانه رأينا شياها يرتعين خميلة فبينا تكمارينا وعقد عذاره فأتبع أدبار الشباه بصادق ترى الفأر عن مُسترغب القدر لائحاً خفا الفأر من أنفاقه فكأنما فظل لثيران الصريم غماغم " فهاو على حُر الجبين ومتَّق

### طرقة بن العبد(١)

هو طرفه بن العبد بن سفيان، نسبه المفضل إلى معد بن عدنان، ويقولون إنه أشعر الشعراء بعد امرئ القيس، وإنما نظروا إلى مرتبة قصيدته فى الطوال على الترتيب المشهور؛ وإلا قامرؤ القيس مختلف فى تقديمه عندهم، وقد أورد صاحب الجمهرة قصيدة طرفة آخر السبع، فقدمهم عليه جميعاً، وهو على رأى المفضل من أن أصحاب السبع هم: امرؤ القيس، وزهير، والنابغة، والأعشى، ولبيد، وعمرو، وطرفة؛ ولما كانت مثل هذه الأقوال المتضاربة لا تعدو الآراء المرتجلة التى لا ثبت لها، فقد اخترنا إهمالها، لأن الرأى لا يزال يعارضه مثله إلى أن ينقطع عند البرهان.

كان طرفة ابن أخت الشاعر المتلمس، وابن أخى الشاعر المعروف بالمرقش الأصغر، فالتقى إليه الشعر من طرفيه؛ وكان فى حسب من قومه، جريئاً على هجائهم وهجاء غيرهم، ولا يُعرف من تاريخ نشأته إلا القليل مما لا يتهيأ به الحكم على مبلغ تأثير نشأته فى شعره، غير أن جملة ما يؤخذ من ذلك أنه كان أبياً معتداً لنفسه، مدلاً على قومه، واثقاً بمنزلته منهم، جريئاً بمقدار ما تدفع هذه الثقة، مترفعاً إلا عن الملوك، يرجوهم ويهجوهم؛ فهو يذهب إليهم بنفسه ولكنه يمثل لديهم وكأن فى برديه حاشيتى قومه. ولا يعلل ذلك إلا بأنه كان غراً لم تسلم به السن بعد إلى مذهب عن نزق الحداثة وسكرة الشباب لأنه مات وله خمس وعشرون سنة بدليل قول أخته الخرنق فى رثائه:

عددنا له خمساً وعشرين حجة فلما تُوفّاها استوى سيّداً ضخما فُجِعْنا بــه لمــا استتــم تمـامــه على خير حال لا وليداً ولا قحما

القحم: المتناهى فى السن. ويروى: ستًا وعشرين حجة. وقال بعضهم: إنما بلغ عمره نيِّفاً وعشرين سنة، فلا يبعد أن تكون ثُمَّ رواية: إحدى وعشرين حجة،

<sup>(</sup>۱) ذكر الآمدى فى المؤتلف والمختلف: من اسمه طرفة من الشعراء أربعة: أولهم هذا. والثانى طرفة بن الاءة بن نضلة. والثالث طرفة الجذمى أحد بنى جذيمة العبسى. والرابع طرفة أخو بنى عامر بن ربيعة (ص٤١٧ جـ١: الحزانة).

وعلى أى هذه الأقوال فقد خبّ هذا الشاعر وركض بسنيه القليلة فى مثل الأعمار الطوال، وكان منصباً على اللهو، يعاقر الخمر ويتلف بها ماله، فأورثته جنون الكبرياء وقتلته بلسانه الذى انتضى منه سيف الهجاء. روى الجاحظ (البيان: الجزء الأول): قيل لامرئ القيس بن حجر: ما أطيب عيش الدنيا؟ قال: بيضاء رعبوبة، بالطبّب مشبوبة، بالشحم مكروبة! وسئل الأعشى فقال: صهباء صافية تمزجها ساقية، من صوب غادية وقيل مثل ذلك لطرفة فقال: مطعم شهى. ومركب وطيّا.

وفى سبب قتله أقوال متقاربة؛ أمثلها ما رواه يعقوب بن السكيت فى شرح ديوانه؛ قال(1): إن طرفة لما هجا عمرو بن هند بأبياته التى أولها:

فليتَ لنا مكان الملك عمرو رَغُوثًا<sup>(٢)</sup> حول قبتنا تخور

لم يسمعها عمرو بن هند؛ حتى خرج يوماً إلى الصيد فأمعن فى الطلب، فانقطع فى نفر من أصحابه حتى أصاب طريدته؛ فنزل وقال الأصحابه: اجمعوا حطباً، وفيهم ابن عم طرفة، فقال لهم: أوقدوا، فأوقدوا ناراً وشوى، فبينما عمرو يأكل من شوائه وعبد عمرو يقدم إليه، إذ نظر إلى خصر قميصه منخرقا فأبصر كشحه وكان من أحسن أهل زمائه جسماً، وقد كان بينه وبين طرفة أمر وقع بينهما منه شر فهجاه طرفة بأبيات فقال له عمرو بن هند، وكان سمع تلك الأبيات: يا عبد عمرو، لقد أبصر طرفة حسن كشحك، ثم تمثل فقال:

ولا خير فيه غير أن له غنى وأن له كشحاً إذا قام أهضما

فغضب عبد عمرو مما قاله وأنف فقال: لقد قال للملك أقبح من هذا! قال عمرو: وما الذي قال؟ فندم عبد عمرو وأبي أن يُسمعه، فقال: أسمعنيه وطرفة آمن، فأسمعه القصيدة التي هجاه بها... فسكت عمرو بن هند على ما قرر في نفسه، وكره أن يعجل عليه لمكان قومه فأضرب عنه \_ وبلغ ذلك طرفة \_ وطلب غرته والاستمكان منه، حتى أمن طرفة ولم يخفه على نفسه، فظن أنه قد رضى

<sup>(</sup>۱) ذكر البغدادى في خزانة الأدب أن لديوان طرفة شرحاً آخر للأعلم الشتمرى. انظر خزانة الأدب ١/٥١١.

الرغوث: النعجة المرضع.

عنه، وقد كان المتلمس وهو جرير بن عبد المسيح - هجا عمرو بن هند، وكان قد غضب عليه، فقدم المتلمس وطرفة على عمرو بن هند يتعرضان لفضله، فكتب لهما إلى عامله على البحرين وهجر... وقال لهما انطلقا إليه فاقبضا جوائزكما، فخرجا، فزعموا أنهما لما هبطا النجف قال المتلمس: يا طرفة، إنك غلام غر حديث السن، والملك من قد عرفت حقده وغدره، وكلانا قد هجاه، فلست آمنا أن يكون قد أمر فينا بشر، فهلم ننظر في كتابنا، فإن يكن أمر لنا بخير مضينا فيه، وإن يكن أمر فينا بغير ذلك لم نُهلك أنفسنا، فأبى طرفة أن يفك خاتم الملك، وحرص المتلمس على طرفة فأبى، ثم كان من أمرهما أن قتل طرفة، قتله عامل عمرو بن هند على البحرين ويقال إنه لما قرأ العامل الصحيفة عرض عليه فقال: اختر قتلة أقتلك بها، فقال: اسقنى خمراً، فإذا ثملت فافصد أكحلى، ففعل حتى مات، وذكر ذلك البحترى بقوله:

قال المرتضى في أماليه (١): ويقال إن صاحب هذه القصة هو النعمان بن المنذر، وذلك أشبه بقول طرفة:

أبا منذر كانت غـروراً صحيفتي أبا مـنذر أفنيت فاستبق بعضنا

ولم أعطكم بالطوع مالى ولا عرضى حنانيك، بعضُ الشر أهون من بعض

وأبو المنذر هو النعمان بن المنذر، وكان النعمان بعد عمرو بن هند، وقد مدح طرفة المتلمس في النعمان، فلا يجوز أن يكون عمرو قتله، فيشبه أن تكون القصة مع النعمان.

وقالوا إن طرفة نطق بهذين البيتين (أبا منذر...) لما أيقن بالموت، وقد عدّوه بهما فيمن شعْرُه في رويته وبديهته سواءٌ عند الأمن والخوف، لقدرته وسكون جأشه وقوة غريزته، كهدبة بن الخشرم ومرة بن محكان السعدى (٢)

ويقال إن ذلك كان سنة ٥٥٢ بعد الميلاد، وقيل سنة ٥٦٤.

<sup>(</sup>١) المرتضى في أماليه : ١/ ١٣١ . (٢) العمدة : ١٢٩/١ .

#### شعره:

لم ينص أحد على مقدار ما صحت به الرواية عن طرفة، إلا أن بعضهم ذكر أن ما يصح من ذلك أحد عشر شعراً؛ فلا يميز من المنحول في شعره إلا القليل، وإلا ما جاءت بسببه رواية من الروايات؛ كبعض القصائد التي نسبها له حماد، وستعرف شيئاً منها في بحث الرواية والرواة (۱)، غير أن طويلته من شعره الذي لا خلاف في نسبته، وإن كانت لا تخلو من تهذيب الرواة وزيادتهم فيها، وهي التي فضله الناس بها وجعلوها واحدته وقالوا فيه من أجلها إنه أجودهم طويلة؛ وتكاد هذه القصيدة تكون ديوانه؛ لأنها جمعت محاسن صنعته وضمت أطراف معانيه واطردت اطراء الماء، وهي التي جعلت صاحبها أضرب شعراء الجاهلية مثلاً عند قتيبة فيما أجاب به الحجاج حين كتب إليه يسأله عن أشعر الجاهلية وأشعر أهل زمنه، وقد عد العلماء أكثر مخترعات طرفة منها. كقوله فيها (۱).

ولولا ثلاث هن من لذة الفتى فمنهن سَبْقى العاذلات بشربة وكرًى إذا نادى المضاف مجنباً وتقصير يوم الدَّجْنِ والدجنُ مُعْجِبٌ

وجَدِّك، لم أحفلُ متى قام عُوَّدى كميت متى ما تُعل بالماء تُزْبِد كميد الغضا ذى الطخية (٣) المتورد ببَهْكنة تحت الطراف المعمَّد

ولم يجدوا له مخترعاً في غيرها إلا قليلاً.

وروى بعضهم فى سبب قولها، أنه كان لطرفة أخ اسمه معبد، وكان لهما إبل يرعيانها يوماً ويوماً، فلما أغبّها طرفة قال أخوه معبد: لم لا تسرح فى إبلك؟ تُرى أنها إن أخذت تردها بشعرك هذا؟ قال: فإنى لا أخرج فيها أبداً، حتى تعلم أن شعرى سيردها إن أخذت! فتركها وأخذها ناس من مضر.

وقيل: بل إن الإبل التي ضلّت هي إبل معبد فسأل طرفة ابن عمه مالكاً أن يعينه في طلبها فلامه وقال: فرطت فيها ثم أقبلت تتعب في طلبها! فقال

<sup>(</sup>١) بحث «الرواية والرواة» يشكل الباب الثاني من أبواب الكتاب، وقد ورد في الجزء الأول ص٢٦٩).

<sup>(</sup>٢) العمدة : ١/٢٧١ .

<sup>(</sup>٣) قلت: الطخيَّة: الظلمة الشديدة .

قصيدته؛ وهي تربي على مائة بيت، وتختلف بعد المائة باختلاف الروايات، ذكر فيها الأطلال واستوقف بها ثم شبَّه قباب النساء بسفين الماء، ووصف ذات هواه في الحي فبسط من ذلك صورة رائعة من صور الطبيعة، ثم التفت إلى ناقته فأمضى بها الهم عند احتضاره، واستأمن بها على وضح الطريق من عثاره، ووصف من توثيق خُلْقها وطيب مرعاها وكرم العتق فيها وتراصف عظامها وتداخل أعضائها؛ فبنى على ذلك بناء يحسن أن يكون بابأ من علم التشريح البيطرى في الجاهلية. . . ثم ذكر نشاطها وإسراعها وسهولتها، ونقل من ذلك إلى نفسه فوصف نفاذه ومضيّه على الهول وأنه يتقلب على جنبي السيادة واللهو، ونسج من ذلك حاشيته، ثم كأنما سكر كلامه فوصف من سفهه ما تحامته من أجله العشيرة حتى أفرد إفراد البعير الأجرب المذلل. . وبعد أن انتهى إلى المذلة صحا على لائمه وأخذ يعد لذاته عما صفه بالمخيلة والفتوة ونضرة العيش، ثم خرج من ذلك بالسوداء، فذكر الموت ووازن بينه وبين الحياة، ليدل على أن ربح الحياة هو الربح وصار كلامه من ذكر الموت إلى النزع، غير أنه هجم بهذا الموت يعاتب ابن عمه مالكا الذي ضيّع إبله، فكأنه يذكره أن ضياع إبله خطب يسير، إذ يحمّ القضاء فتضيع روحه في الوادي الذي لا يتقدم فيه يطلبها ولا تنشد فيه عند ربها، ثم جعل يذكِّره بالقربي ورعايتها كأنه يستعطف، ولكنه اتخذ من ذلك وسيلة تخلص بها إلى عمرو بن مرثد أحد سادات العرب، فقال:

فلو شاء ربی کنت قیس بن خالد ولو شاء ربی کنت عمرو بن مرثد

وكان عمرو هذا كثير الولد، فقالوا إنه لما بلغه قول طرفة وجه إليه وقال: أما الولد فالله يرزقك، وأما المال فسنجعلك فيه أسوتنا، فأمر سبعة من ولده فدفع إليه كل واحد عشراً من الإبل، وأمر ثلاثة من بنى بنيه فدفع إليه كل واحد عشراً.

ثم عاد طرفة فنفض غبار الذلة، واتكثر بعد القلة، وتميّح فى شعره وهدرت هذه الكمات فى أشداقه، حتى قطع القصيدة على حكمة بالغة لا تزال تدور فى الناس فهو بها على الفناء يتجدّد، وكأنها كانت نفساً من أنفاس المخلود فقرنت باسمه من هذه القوافى الدالية قافية «المخلّد».

ومن مختار تلك القصيدة قوله:

إذا القومُ قالوا مَن فتَّى؟ خلْتُ أنني وإن يَلتقِ القومُ الجميعُ تُلاقني أرى قبر نحّام بخيلِ بماله أرى الموت يعتامُ الكرامَ ويصطفى لعمرك إن الموت ما أخطأ الفتي

وقوله مفتخراً فيها:

أنا الرجل الضرب الذي تعرفونه فآليت لا ينفك كشجى بطانة إذا ابتدر القوم السلاح وجدتني وختامها:

ستبدى لك الأيام ما كنت جاهلاً ويأتيك بالأنباء من لم تبع له

مذاهبه في الشعر:

ليس فيما وقع إلينا من شعر الجاهلية ما ينطق بأن صاحبه شاعر قبيلة بمجموع هذا المعنى، غير شعر طرفة؛ فهو إذا فخر رأيته يتكلم بلسان ملك قد ضمن طاعة قومه واستمسك بميثاقهم؛ وما كان أحق امرئ القيس بمثل هذا الفخر فيقيم به جهة من شعره قد تركها وهي تريد أن تنفضُّ.

وقد وصف طرفة النوق وصفاً شعرياً، ولكنه قصر في صفة الخيل وجاءت في كلمه متفرقات من الحكم والأمثال، وهي أبدع ما في شعره، ثم هو قد ضرب في الهجاء بالسهم الصائب ورجم فيه بالشهاب الثاقب، ولكنه قليل المديح نازل الطبقة فيه؛ ولم يُؤثر له في ذلك إلا ما يرد على قومه، وهو مدحه لقتادة بن سلمة

عُنيتُ، فلم أكسلُ ولم أتبلُّد إلى ذروة البيت الرفيع المصمد كقبر غَوِي في البطالة مفسد عقيلة مال الفاحش المتشدد لكالطُّول المرْخَى وثنياه في اليد

خُشاش (١) كرأس الحية المتوقد لعضب رقيق الشفرتين مهند منيعاً إذا بلت بقائمه يدى

ويأتيك بالأخبار من لم تُزَوّد بتاتاً ولم تضرب له حين موعد

<sup>(</sup>١) قلت: الخشاش: الخفيف الروح الذكي.

الحنفى حين أصاب قومه سنةٌ فأتوه فبذل لهم؛ وثم أبياتٌ قالوا إنه مدح فيها سعد ابن مالك حين أُطرد فصار في غير قومه وقد ذكرهم فيها بقوله:

سوى حــــــيّه إلا كآخرَ هالك

وليس امرؤ أفنى الشباب مجــــاورا

ولعل مديحها منحول إذ يقول فيه:

فلم تر عيني مثل سعد بن مالك

رأيت (سعوداً) من شعوب كشيرة

وليس مثل هذا مما يقوله طرفة.

ويمتاز هذا الرجل بالمبالغة والإغراق، فكأنه ينظر إلى دقائق الوصف بعين من البلور... وذلك كقوله في وصف الناقة:

حفافیه شکا فی العسیب بمسرد (۱)
علی حشف کالشن داو مُجَدَّد (۲)
کانهما بابا منیف مُمرد (۳)
واطر قسی تحت صلب مؤید (۱)
امرا بسلمی دالج متشدد (۵)
لتُکْتَنَفَن حتی تُشاد بقرمد (۱)

كأن جناحَى مضرحي تكنَّفا فطوراً به خلف الزميل، وتارة لها فخذان عُولى النحضُ فيهما كأن كناسَى ضالة يكنفانها لها مرفقان أفتلان كأنما كقنطرة الرومى أقسم ربها

فقد أراد أن يصف ذنب الناقة بكثرة الهلب، وهو الشَّعر الكثير، فشبهه بجناحي النسر، وجعل فخذيها كبابي الصرح المرد، وشبه تباعد ما بين مرفقيها وزورها بكناس الظبي حول الشجر، ثك شبه الناقة في ارتفاعها بقنطرة الرومي

<sup>(</sup>١) المضرحي: النسر. وتكنفا: أحاطًا. وحفاقاه: جانباه. والعسيب: عظم الذنب. والمسرد: المخصف الإشفي.

<sup>(</sup>۲) الزميل: الرديف، والحشف: الضرع الذي لا لبن فيه. والشن: القربة الخلقة. والذاوى: اليابس. ومجدد: أي لا لبن فيه ولا لبن.

<sup>(</sup>٣) عولى: رفع بعضه على بعض. والنحض: اللحم. والمنيف: المشرف. والمرد: المملس.

<sup>(</sup>٤) الكناس بيت الظباء. والضال: السدر البرى. وأطر القسى: عطفها وانحناؤها. والمؤيد: الموثق، من الأيد، أي القوة.

روب المرا: أى فتلا. والسلم: الدلو لها عروة. والدالج: الذى يمسى بالدلو من البئر إلى الحوض. والمتشدد:

<sup>(</sup>١) القنطرة: الجسر. وتشاد بقرمد: أي ترفع بجص... (ص٨٥: الجمهرة).

الذى جعله يقسم على قنطرته لتُحاطن بالبناء ، وتشادن بالقرمد؛ ولعمرى ليس هذا القسم بأكثر من اللغو. وقد مر في مثل هذه التشبيهات حتى وصل إلى عينى الناقة فجعلهما من حجاجيهما في مثل غارين من الجبل، ولو أنه مد في عنق هذه الناقة فشبهه بأطول من خراطيم السحاب...

وإنما تحسن المبالغة إذا لم يكن التشبيه منكشفاً هذا الانكشاف فيكون في إحدى جهاته سبب الأسباب التي يصح أن تتعلق عليه المبالغة؛ وسيأتيك هذا في موضعه مفصلاً.

ومن نوع قسم الرومي في شعر طرفة قوله متغزلاً يصف الأقحوان:

وتبسم عن الْمَـــى كأن منوراً تَخَلُّل حُرَّ الرمل دِعْصٌ له نَدِي (٢)

سَقَتُه إياة الشمس إلا لثاتــه أُسِفٌ ولـم تَكْدِم عليـه بإثمِد (٣)

فحاصل البيتين أنه يشبه ثغر التي يتغزل فيها بالأقحوان الندى، ويقول إنها قد ذرّت الإثمد على لثاتها (وسائر العرب يفعلن ذلك في الشفاه واللثات ليكون أشد للمعان الأسنان) غير أن تخلّل الدعص الندى من الأقحوان المنور لحرّ الرمل، والوصول من ذلك كله إلى تشبيه الثغر بالرفيف واللمعان لا يُعَدُّ فلاحاً في الغزل وأولى به أن يكون فلاحة. . .

والصنعة في شعر طرفة قليلة إلا أنها جيدة، وأرى شعر هذا الرجل كالشباب: حقيقة جماله في القوة والمتانة؛ فإن اتفق معه شيء من ظواهر الجمال كان ذلك بمجموعه كمالاً، فمن مشهور استعاراته قوله:

فإذا ما شربوها وانتشوا وهبوا كل أمون وطمر ثم راحوا عبق المسك بهم يلحفون الأرض هُدَّابَ الأَرْر

<sup>(</sup>١) اللمى: سواد فى الشفة، والمنور: الأقحوان. وحر الرمل: النقى منه، والدعص: الكثيب الصغير من الرمل.

 <sup>(</sup>۲) الإياة: ضوء الشمس. واللثة: مغرز الأسنان. يقول: أسنانها بيض، ولثاتها زرق. وأسف: أى ذر
 عليه. ولم تكدم: أى لم تعض فتختلف نبتته وأصوله؛ والإثمد: الكحل.

وهى غاية من غايات هذا الجواد: فإن البيت يصور الجمال والقوة والكبرياء، ويكاد يريك الناس مطرقين قد تعلقت أعينهم بهُدَّاب تلك الأزرُ. ومن هذه القصيدة بيت دائر في كتب اللغة والأدب، وهو قوله:

نحن في المشتاة ندعو الجَفَلَى لا نرى الآدِبَ فينا ينتقر

غير أن حياة هذا البيت تاريخية لا شعرية، لأنه إنما سار وبقى للاستشهاد بالفاظه؛ ومن كلماته الجميلة قوله: (وعامت بضبعيها). إذ يصف الناقة بأنها تمد يديها كهيئة السابح، وقوله: (طُرّاد الغرام) في صفة قومه بالبذل والسفه، وقوله في صفة الحرب يذكر قومه:

فهذه الكلمة (أخا رجل) في موضعها من أبلغ الكلم، بل هي من جوامعها، لأنها تدل على كثرة قومه وإقدامهم، وتوزعهم في الحرب توزع الآجال واستغراقهم أعداءهم، إلى نحو ذلك؛ ومن هذه القصيدة الحكمة السائرة:

للفتى عقل يعيش به حيث تَهدى ساقه قدمه

ومما أختاره له في الجماسة قوله:

وأعلم علماً ليس بالظنّ أنه إذا ذَل مولى المرء فهو ذليلُ وأن لسان المرء ما لم يكن له حصاةٌ على عـوراته لدليل

ولا يزال الكتّاب لعهدنا يكتبون «علم ليس بالظن» وهم يظنون أنها معرّبة . . . وقد جاءت في شعر إسلامي من شعر المائة الأولى: وأعلم غير الظن، وهي أبلغ وأوجز .

\*\*\*\*

## زهَيْر بن أبي سُلمي

هو زهير بن أبي سُلْمي - قال فيه الصحاح: ليس في العرب سُلْمي (بالضم) غيره - ابن رباح، يرتفع نسبه إلى نزار، كان ورعاً حكيماً يعدونه من مترهبة العرب، قالوا: وهو أحد الثلاثة المتقدمين على سائر الشعراء، وإنما اختلف في تقديم أحدهم على صاحبه، فأما الثلاثة فلا اختلاف فيهم، وهم: امرؤ القيس، وزهير، والنابغة الذبياني، وما أرى ذلك عن جماعة، فإن الأقوال مختلفة في التفضيل بين الشعراء، وقد جاءت روايات بتقديم أوس بن حجر، وعلقمة بن عبدة، وغيرهما، ولكن أصل ذلك الخبر فيما أراه ما أتت به الرواية عن يونس بن حبيب النحوى أن علماء البصرة كانوا يقدمون امرأ القيس، وأن أهل الكوفة كانوا يقدمون الأعشى، وأن أهل الحجاز والبادية كانوا يقدمون زهيراً والنابغة، وكان أهل العائية لا يعدلون بالنابغة أحداً، كما أن أهل الحجاز لا يعدلون بزهير أحداً(۱)

وإلى هذه الرواية يرجع كل ما ورد عن ابن عباس وعمر بن الخطاب وغيرهما من الحجازيين في تقديم زهير وأنه أشعر الشعراء.

وقد ورث زهير الشعر عن أبيه وخاله، وورَّثه ولده، قال ابن الأعرابى: كان لزهير فى الشعر ما لم يكن لغيره؛ كان أبوه شاعراً، وخاله شاعراً، وأخته سلمى شاعرة، وابناه كعب وبجير شاعرين، وأخته الخنساء شاعرة، وابن ابنه المضرّب بن كعب شاعراً.

وفى رواية حماد وابن الكلبى عن أبيه قال: كان بسامة بن الغدير خال أبى سلمى، وكان زهير منقطعاً إليه معجباً بشعره.. وكان بسامة أحزم الناس رأياً، فكانت غطفان إذا أرادوا أن يغزو أتوه فاستشاروه وصدروا عن رأيه، فإذا رجعوا قسموا له مثل ما يقسمون الأفضلهم، فمن أجل ذلك كثر ماله، فلما حضره الموت جعل يقسم ماله فى أهل بيته وبين بنى إخوته فأتاه زهير فقال: يا خالاه، لو قسمت لى من مالك! فقال: والله يا ابن أختى لقد قسمت لك أفضل ذلك

<sup>(</sup>١) العمدة : ١/ ٢٢.

وأجزله. قال: وما هو؟ قال: شعرى ورثتنيه؛ وقد كان زهير قبل ذلك قال الشعر. وكان أول ما قاله، فقال له زهير: الشعر شيء ما قلته فكيف تعتد به على؟ فقال له بسامة: ومن أين جئت بهذا الشعر؟ لعلك ترى أنك جئت به من مزينة؟ - هى قبيلة من مضر ينسبونه إليها، قال ابن قتيبة: وإنما نسبه في غطفان، ورده ابن عبدالبر في الاستيعاب - وقد علمت العرب أن حصاتها وعين مائها في الشعر لهذا الحي من غطفان، ثم لي منهم، وقد رويته عنى.

غير أن الثابت الذي يُدُفع، أن زهيرا كان راوية أوس بن حجر، وطفيل الغنوى جميعاً (1) وكان أوس زوج أم زهير (٢) فإذا صح أنه روى شعر بسامة أيضاً، وأن بسامة كان بالمنزلة التي وصفوا من أصالة الرأى، فيكون زهير قد احتذاه في حكمه وأمثاله؛ لأنه لا يُعرَف لشاعر جاهلي ما عُرف من ذلك لزهير.

وكان زهير يمدح هرم بن سنان سيد غطفان وأحد أجواد العرب المشهورين، وهو الذى وقع به إلى صميم المديح وأراه من جوده موضع الاختراع، حتى قالوا إنه حلف أن لا يمدحه زهير إلا أعطاه، ولا يسأله إلا أعطاه، ولا يسلم عليه إلا أعطاه \_ عبداً أو ليدة أو فرساً، فاستحيا زهير مما كان يقبل منه، فكان إذا رآه فى ملأ قال: عموا صباحاً غير هرم وخيركم استثنيت؛ وقد سلف لنا الكلام فى الارتجال والبديهة عن حوليات هذا الشاعر والأسباب التى بعثته على الصنعة والتنقيح حتى صار مثلاً فى ذلك للمتأخرين، وخرج شعره مُصفَى مستوياً؛ إذ كان لا يعاظل بين الكلام، ولا يتتبع الوحشى منه (٣).

حتى قال أبو عبيدة: إن لشعره ديباجة إن شئت قلت شهد إن مسته ذاب، وإن شئت قلت صخر لو ردّيت به الجبال لأزالها.

وعمَّر زهير طويلاً، وتوفى قبل البعثة بسنة، وديوان شعره معروف وعليه شروح طبع منها في «ليدن» شرحه للأعلم الشنتمري سنة ١٨٨٩ للميلاد.

Place from 1984 (1)

<sup>(</sup>Y) العمدة : 1/00 .

<sup>(</sup>٣) قالوا: المعاظلة ترديد الكلام في قافية بمعنى واحد، وقال صاحب المثل السائر: هي مأخوذة من قولهم تعاظلت الجرادتان، إذا ركبت إحداهما الأخرى، فسمى الكلام المتراكب في الفاظه وفي معانيه بالمعاظلة، وله في تقسيمها كلام حسن فالتمسه هناك.

#### مختاراتها وسببها:

كان ورد بن حابس العبسى قتل هرم بن ضمضم المرى الذى يقول فيه عنترة وفي أخيه:

ولقد خشيت بأن أموت ولم تدر يلحرب دائرة على ابنَي ضمضم

فتشاجر عبس وذبيان قبل الصلح، وحلف حصين بن ضمضم أن لا يغسل رأسه حتى يقتل ورد بن حابس أو رجلاً من بنى عبس؛ ثم من بنى غالب. [ولم يطلع على ذلك أحد؛ وقد حمل الحمالة الحارث بن عوف بن أبى حارثة، فأقبل... حتى نزل بحصين بن ضمضم، فقال له حصين: من أنت أيها الرجل؟ قال: عيسى، قال: من أى عبس؟ فلم يزل ينتسب حتى انتسب إلى بنى غالب، فقتله حصين، وبلغ ذلك الحارث بن عوف وهرم بن سنان فاشتد عليهما؛ وبلغ بنى عبس فركبوا نحو الحارث، فلما بلغه ركوبهم إليه وما قد اشتد عليهما من قتل صاحبهم وأنهم يريدون قتل الحارث، بعث إليهم بمائة من الإبل معها ابنه، وقال للرسول: آلإبل أحب إليكم أم أنفسكم؟ فأقبل الرسول حتى قال لهم ذلك، فقال لهم الربيع بن زياد: يا قوم إن أخاكم قد أرسل إليكم: آلإبل أحب إليكم أم ابنى تقتلونه مكان قتيلكم؟ فقالوا: نأخذ الإبل ونصالح قومنا ونتم الصلح.

فقال زهير هذه القصيدة يمدح الحارث وهرما، وتلك منقبة ليس لها إلا المديح من شاعر ورع حكيم كزهير، وقد ذكرهما بها في قصيدته الأخرى التي مطلعها:

#### صحا القلب عن سلمي وقد كاد لا يسلو \*

وكانت تلك أول قصيدة مدح بها هرما، ثم تابع بعد ذلك. والرواة يختلفون في عدد أبياتها؛ ولكنهم لا يزيدون منها على أربعة وستين بيتاً، ولا ينقصون عن تسعة وخمسين؛ وقد استهلها بكلام عن الديار والآثار كان شائعاً في العرب، ولم يحسن فيه إحسان غيره، ثم وصف الظعائن في الهوادج وما طرحن عليها من الأنحاط العتاق والكلل التي تشبه حواشيها لون الدم، وذكر بكورهن وأنهن لا يخطئن الوادي كما لا تخطئ اليد الفم... واستمر يصف رحيلهن، ثم اقتضب المديح في الحارث وهرم، فذكر مساعيهما ومداركتهما عبساً وذبيان، وما احتملا

من غرامة لم يجرما لها، ثم أقبل على الأحلاف: أسد وغطفان وطيء، ينذرهم أن يحنثوا فيما تحالفوا عليه من السلم أو يكتموا الله ما في صدورهم ويذكرهم بالحرب ما علموا وذاقوا، ويصفها لهم وقد لقحت وأنتجت كل غلام أشأم، وأغلّت ما لا تُغلّ قرى العراق من قفيز ودرهم، ثم ذكر ما جره عليهم حصين؛ وتخلص من ذلك إلى الذين تحملوا الديات ووطاوا أكناف (١) المكارم لهذه المغارم، فوصف كرمهم وعزهم، ثم خرج إلى ما يشبه كلام الأنبياء؛ فاستخلص مما قصه حكماً يصف بها الحياة السياسية والاجتماعية؛ ولقد أبرزها في موضعها سياسة في الشعر وفلسفة في السياسة؛ وهي جملة المختار من هذه القصيدة؛ ومنها:

يُضرَّسُ بأنياب ويُوطَأ بمنسِم يَفرُه ومن لا يتي الشتم يُشتم على قومه يُستغنَ عنه ويلمم

ومن لا يصانع في أمور كثيرة ومن يجعل المعروف من دون عِرْضِه ومن يك ذا فضل فيبخل بفضله إلى أن يقول

وإن خالها تخفى على الناس تُعلَم ريادته أو نقصه في التكلم ولم يبق إلا صورة اللحم والدم

ومهما تكن عند امرئ من خليقة وكائن ترى من صامت لك مُعجب لسان الفتى نصف ونصف فؤاده

وهذا البيتان من الروحانيات التي لا تزال تطير بين السماء والأرض.

#### شعره:

قد تقدم أن زهيراً أشهر من عُرِف من العرب باستثبات اللفظ وتخيَّر الكلمة وتنقيح العبارة؛ فلا جرم كان أحصفهم شعراً، وأفصحهم لفظاً؛ ولا يزال قد رمى فى شعره بالحكمة الرائعة، والمثل السائر، والمعنى اللطيف، واللفظ الفخم الجليل، والقول المنسق النبيل، وقد سلس له النظام، وأطاعه عصى الكلام، فلا تتبين فى الفاظه ذلة الاستكراه، ولا هوان الاعتساف، بل تراها من الروعة والفخامة وحسن الاستواء كأنما كانت تهدر فى قلبه لا فى شدقه، ولكأنى أرى أبياته

<sup>(</sup>١) قلت : أكناف: مفردها (كنف) وهو جانب الشيء أو الظل.

موازين، فلا تكاد اللفظة تميل في الكفة حتى تقع أختها في الكفة الأخرى فتتساويا، ومن أجل ذلك قل المنحول في شعره لأنه ديباجة غير ممزقة، ونسيج غير مخرق، ولا يأخذه نظر الناقد حتى ينفيه، وقد نحلوه أبياتاً يقال إنها لصرمة الانصاري يقول في أولها:

ألا ليت شعرى هل يرى الناس ما أرى من الأمر أو يبدو لهم ما بدا ليا<sup>(١)</sup>

فنفاها الأصمعى لأنها لا تشبه كلامه؛ إذ كانت الفاظ رهير طريقة بينة، وكان شعره نَفَساً لا فتور فيه ولا تلبُّث، وحسبه بمثل هذا الدليل: إذا كان الدخيل فى القوم لا يُسْتَدَلَ بغير انقطاع نسبه على أنه دخيل.

ويظهر لمن تدبر شعر زهير أنه ضعيف الابتكار والاختراع، لا يعارض فى ذلك الفحول المعدودين كامرئ القيس وغيره، ولكن الفاظه وصنعته غطّت على هذا النقص؛ فقلما ينكشف إلا لمن عارض وتتبع؛ وقد تراه يأخذ فى صفة من الصفات كنعت الناقة أو حمر الوحش أو طراد الصيد، فلا يزال ينحتها من ألفاظه حتى تتمثل كأنها دمية مصور إن لم ثكن فيه حياة فإن الحسن فى تمثالها حى .

وترى الرأى يغلب شعر هذا الرجل، فكأنه شعر سيد لا شعر شاعر، وأكثر ما يظهر ذلك في أبياته الهمزية التي يقال إنه هجا بها آل بيت من كلب من بنى عُليم بن حبان وذلك حيث يقول فيها(١).

وما أدرى وسوف إخال أدرى فإن قالوا النساء مخبآت وإما أن يقول بنو مصاد وإما أن يقولوا قد وفيناً وإما أن يقولوا قد أبينا وإن الحق مقطعه ثلاث

أقوم آلُ حصن أم نساء؟ فحُق لكل محصنة هداء إليكم، إننا قوم براء بذمتنا فعادتنا الوفاء فشر مواطن الحسب الإباء عين، أو نفار، أو جلاء

<sup>(</sup>١) شعراء النصرانية: ص٥٨٢. (٢) شعراء النصرانية: ص٥٥٠.

وبهذا البيت الأخير سمى زهير قاضى الشعر. أما قوله وما أرى. والمخ فهو الذى اختاره علماء البلاغة مثالاً فى باب التشكك، وهو من مُلّح الشعر وطُرف الكلام، وله فى النفس حلاوة وحسن موقع، بخلاف ما للغو والإغراق؛ لأنه يدل على قرب الشبهين حتى لا يفرق بينهما؛ فقد أظهر زهير أنه لم يعلم أهم رجال أم نساء؛ وهذا أملح من أن يقول هم نساء؛ وأقرب إلى التصديق، وأبلغ فى التهكم والازدراء والتنقص (1) ومن هذه القصيدة:

ولولا أن ينال أبا طريف إسارٌ من مليك أو لحاء (٢) لقد زارت بيوت بني عُليْم من الكلمات آنية ملاء

ولعمرى إن هذه الآنية الملاء لطرفة من طرف الاستعارة، وإن حسنها إنما تم بذكر البيوت في صدر الشعر. وفيها أيضاً:

وإنى لو لقيتك فاجتمعنا لكان لكل مُنْدية لقاء

ويروى: لكل منكرة كفاء، وهى لمحة دالة أشار بها لقبح ما كان يصنع به لو لقيه، وهذا البيت عند قدامة أفضل بيت فى الإشارة التى لا يأتى بها إلا الشاعر المبرز والحاذق الماهر.

ولا بأس أن ننسحب على هذا الأثر من البديع، فإن ذلك من متممات زهير، ولولاه لما كان لصنعته شأن، وقد كان يتوكأ في هذه الطريقة على من تقدمه من الفحول ويلوذ بهم، كامرئ القيس وأوس بن حجر وأبى دؤاد الأيادى، كما أتبع في صفته امرأ القيس قولَه:

كأن فتات العهن في كل منزل نزلن به حب الفنا لم يحطم

فإنه أوغل فى التشبيه إيغالاً؛ بتشبيهه ما يتناثر من فتات الأرجوان بحب الفنا الذى لم يحطم لأنه أحمر الظاهر أبيض الباطن، فإذا لم يحطم لم يظهر فيه بياض ألبتة، وكان خالص الحمرة، وقد أتبع بيت امرئ القيس:

<sup>(</sup>١) العمدة : ٢/ ٥٣.

 <sup>(</sup>٢) أبو طريف: كان مأسوراً عندهم، والإسار: سوء الأسر وشدته، والمليك: الأمير لأنه يملكهم، واللحاء:
 الملاحاة واللوم.

كأن عيون الطير حول خبائنا وأرْحلُنا الجزع الذي لم يُثَقّب وكذلك أتبع في نفي الشيء بإيجابه حيث يقول:

بأرض خلاء لا يسدُّ وصيدُها علىَّ ومعروفي بها غير مُنْكَرِ فأثبت لها في اللفظ وصيداً، وإنما أراد ليس لها وصيدٌ فيسدّ، وله في المبالغة والتتميم العجيب قوله:

من يَلْقَ يوماً على علاته هرِماً يلق السماحة منه والندى خُلْقاً فإنه يريد بقوله (على علاته) ما يكون من قلة المال والعُدُم، أي فكيف به وهو على خير تلك الحال، وقد جاء له في هذه القصيدة:

يطعنهم ما ارتموا حتى إذا أطعنوا ضارب، حتى إذا ما ضاربوا اعتنقا

قالوا: إنه أتى بجميع ما استعمل في وقت الهياج وزاد ممدوحه رتبة وتقدم به خطوة على أقرانه، وهو نوع من التقسيم تأتى فيه الزيادة تدريجاً وترتيباً، ولذلك يصعب على متعاطيه ويقل جداً حتى إنهم لم يجدوا من الشعر عديل هذا

ذلك بعض صنعته، أما معانيه فإن أكثر ما قُدِّم به زهير المديح، وهو الذي ألقى عن المادحين فضول الكلام، وله في ذلك أبيات لم يسبَق إليها، كأبياته القافية التي يقول فيها:

\* من يلق يوماً على علاته هرما \*

ونحو قوله:

من سيِّي العثرات اللهُ والرَّحـــم مَن ضريبتُه <sup>(۲)</sup> التقوى، ويعصمه عـن الرياسـة لا عجز ولا سأمُ مورث المجد لا يغتال همته وقصيدته اللامية التي مطلعها:

\* صحا القلب عن سلمي وقد كاد لا يسلو \*

(٢) الضريبة: الخليقة. (1) Ilaaki : 7/ · 7.

#### وفيها يقول:

على مكثريهم رزق من يعتريهُم وما يكُ من خير أتوه فإنما وهل ينبت الخطّيُّ إلا وشيجة

وعند المقلين السماحةُ والبذلُ توارثه آباءُ آبائهم قبلُ وتغرس إلا في منابتها النخلُ؟

كذلك أبياته التى استجمع فيها ضروب المديح من العقل والعفة والعدل والشجاعة، وهى التى يقول فيها، وهى من المديح المنصوص عليه، وقد عدُّوها شرفاً لمن قيلت فيهم.

أخى ثقة لا تتلفُ الخمرُ مالَه ولكنه قد يُهلك المالَ نائلُهُ تـراه إذاً مـا جئتَـه متهللاً كأنك تعطيه الذي أنت سائلُهُ

وقد اختارها قدامة في نقد الشعر وشرحها على ذلك التقسيم.

ونحن لسنا فى سبيل الاختيار، وإنما نسوق ما لا يزيلنا عن طريق البحث؛ ولزهير طريقة فى تقريب المبالغة والبلوغ إلى الإفراط والإغراق من طريق الحقيقة، كراهية للكذب الثقيل، وبغضة لسوء التأليف الذى يجىء من ناحية الإغراب، فتراه يداور المعانى حتى يبصر لها طريقاً إلى الحقيقة، ويجد لها مخلصاً إلى الواقع كقوله:

لو كنت من شيءً سوى بشر كنت المنوّر ليلة البدر وقوله أيضاً:

لو كان يقعد فوق الشمس من كرم قوم بأولهم أو مجدهم قعدوا وعلى هذه الطريقة يُحمل قول عمر: إنه لا يمدح الرجل إلا بما فيه، ولا ترى زهيراً يشذّ عنها في شيء، حتى لقد بلغ من معرفتهم ذلك له أنهم حملوا عليه الجواب المروى عن أوس بن حجر حين سأله رجل وقد سمعه يقول:

ولأنت أشجع من أسامة إذ دُعيت نزال ولج في الذُّعر فقال له: أنت لا تكذب في شعرك، فكيف جعلته أشجع من الأسد؟ فقال أوس: إنى رأيته فتح مدينة وحده، وما رأيت اسداً فتحها قط ـ وذلك لتخصص زهير بتلك الطريقة والتزامه إياها.

على أن سبب هذا الالتزام قد يكون من ضعف الحيال، لأنه لم تستقل له طريقة فيه، ولا هو كان من المتبسطين في فنون المجاز، كما قد يكون أنفة ونزوعاً إلى مذاهب السيادة، وتورعاً عن أمثال تلك التكاذيب، وهو الأرجح عندنا لما قدمنا من أن هذا الرجل خُلق سيّداً قبل أن يُخلّق شاعراً؛ ولذلك قصر مديحة ولم يجعله تجارة كما جعله الأعشى، ولا انحط فيه إلى تساقط الهمة كما فعل النابغة، ولا زين باطلاً، ولا اختلق موضوعاً، بل كان مديحه تاريخاً صحيحاً.

ومن أجل هذا كان لا يحتال إلى التخلص في قصائده، بل يقتضب المديح، أو يتخلص بمثل قوله:

### \* دع ذا وعد القول في هرم \*

ولو شاء ذلك تفتقت له الحيلة؛ ثم كان يتناول البسيط من معانى المديح وما لا يُمدح به عادة، فتدفعه سلامة النية إلى إقحامه في شعر كقوله:

لعمر أبيك ما هرم بن سلمى بمُلْحِيِّ إذا اللُّؤماء لِيموا

فهذا البیت لا یرضی أحمق العرب أن يُمدح به، ولكن زهيراً يعرف أن هرما يرضاه، بل يعرف كيف يرضيه به، ومثله قوله في معناه:

إن البخيل ملومٌ حيث كان ولكنّ الجواد على علاته هرم

وكلمة «على علاته» هذه لا تزال تدور في الناس إلى اليوم، وكذلك كلمته في قوله:

### \* لدى حيث ألقت رحلَها أم قشعم \*

يعنى المنية، فقد أجراها الظرفاء على الحذف، فيقولون إلى حيث ألقت... لمن يودّعون وجهه ويستقبلون قفاه...

\*\*\*\*

### خشونة الشعر الجاهلي

ليس الذي نجده نحن في شعر الجاهلية من جفاء المعنى وخشونة اللفظ و وعثرة بعض الأساليب \_ مما كانوا يجدونه هم أو يأخذونه على أنفسهم، فإن الألفاظ صورة معنوية من الاجتماع، وإن الزمن يفعل في إحالة هذه الألفاظ عن مدلولاتها ما تفعل أطوار العمر في معانى النشأة فالشباب فالكهولة؛ إذ لا يكون ما يسرك وأنت طفل مثلاً بالذي يسرك وأنت شاب نفس ذلك السرور الأول في معناه وموقعه.

ولما كانت ألفاظ اللغة لا تؤدى أكثر من الصور، ومعان منتزعة من حياة أهل تلك اللغة المبنية على مصطلحات ومواصفات مألوفة بينهم، كان تبدل هذه الحياة بما يصور الاجتماع من الأسباب الكثيرة ذاهبا بحقائق تلك الألفاظ، إذ يعطيها صوراً ومعانى معدومة أو معلومة علما تاريخيا لا سبيل معه إلى تحقيق الوصف بالمشاهدة أو بالعادة والألفة ونحو ذلك؛ فمن ثم تتنزل الألفاظ منزلة الغريب، ويغرق بعضها في الغرابة إذا انعدمت صورته الذهنية من الاجتماع، فيجرى مجرى الألفاظ الماتة.

والعرب يذكرون في أشعارهم أسماء كثير من الحشرات ومن صفات الدواب وأشهرها الخيل والإبل على جهتى المدح والذم، وكثير مما يعد من مألوف اجتماعهم، وكل ذلك عندنا منكر قد لا يعرفه منا علماء الحيوان وأهل البيطرة، ثم هم لا يرون فيه ما نراه نحن وما رآه أهل الدول من بعدهم، وذلك شأن كل الأمم على السواء فيما يختلفون فيه جميعاً وما تختلف فيه أطوار الأمة الواحدة من الاجتماع، فتلك الخشونة في شعر الجاهلية بأسبابها هي جماع خصائصه المميزة له عن سائر أطوار الشعر العربي، وقد مر شيء من تفصيل ذلك في تاريخ الأنواع التي بوبنا لها.

وقد يتعاطى المشعراء من البلدتين وأهمل الحمضارة تقليد أهمل البادية في بعض خصائص شعرهم فيخطئون، قال العجاج في الكميت والطرماح....(١)

<sup>(</sup>١) الأغاني : ١٨/٤.

وضحك أبو كلدة الأعرابي حين أنشد شعر ابن النطاح الذي يقول فيه:

قال: وكيف يلعب بالنعام... إلخ (١)؛ وكذلك عابوا على أبى نواس وهو المقدم في المحدثين صفته لعين الأسد بالجحوظ في قوله:

كأن عينه إذا التهبت بارزة الجفن عينُ مخنوق

ولعله لم يكن رآه فقام عنده أن هذا أشنع وأشبه [بشناعة] وجه الأسد وهم يصفون عينه بالغنُّور كقول أبي زهير:

وعينان كالوقبين في ملء صخرة ترى فيهما كالجمرتين تُسعّر

وكان الأصمعى يخطئ قوماً من المخضرمين والمحدثين في تعسفهم مثل هذه الطرقات المجهولة مما لا يعرفونه عياناً ولا يخالطون صفته بالحقيقة التي تعرفها المشاهدة. وقد أسلفنا أن العرب كانوا علماء في أشعارهم، فسبيل هذه الأشعار عندنا سبيل كل علم يحتاج إلى درس وتلقين، وإلى الأخذ عن أهله أو القوام عليه. قال الجاحظ: قل معنى سمعناه في باب معرفة الحيوان من الفلاسفة وقرأناه في كتب الأطباء والمتكلمين إلا ونحن قد وجدنا قريباً منه في أشعار العرب والأعراب.

وعلى ما رواه من تلك الأشعار بنى أكثر ما فى كتابه الحيوان، وإن كان قد ترك فيه تفسير شواهد كثيرة مما لا يعرفه إلا الرواة، للتحرز من خوف التطويل كما قال(٢):

وحتى ذكر فى الجزء السادس من هذا الكتاب أنه لم يجعل لما تسكن الملح والعذوبة والأنهار والأدوية والمناقع من السمك وما يعيش معه ـ باباً مجرداً؛ لأنه لم يجد فى أكثره شعراً يجمع الشاهد ويوثق منه بحسن الوصف (٣). ومما نبه عليه فى ذلك الكتاب مما يعد فيما نحن بسبيله، أن شعراء العرب قد تواضعوا فى

<sup>(</sup>١) الحيوان: ١٠٩/٢.

<sup>(</sup>٢) قرأنا في شرح بغية الوعاة للسيوطى في ترجمة أبى بكر الخياط الأصبهاني النحوى أوحد أهل زمانه في النحو ورواية الشعر: أن أبا الفضل بن العميد قدم له يوماً نعله فاستشرف منه ذلك فقال أبو الفضل: ألام على تعظيم رجل ما قرأت عليه شيئاً من الطبائع للجاحظ إلا عرف ديوان قائله وقرأ القصيدة من أولها إلى آخرها حتى ينتهى إليه (ص٣١): بغية الوعاة).

<sup>(</sup>٣) الحيوان: ٦/٦.

صفتهم قتال الكلاب وبقر الوحش على أنه إذا كان الشعر مرثية وموعظة، جعلوا الكلاب هي التي تقتل البقر، وإذا كان الشعر مديحاً وقال كأن ناقتي بقرة من صفتها كذا، أن تكون الكلاب هي المقتولة، ليس على أن ذلك حكاية عن قصته بعينها، ولكن الثيران ربما جرحت الكلاب، وربما قتلتها؛ وأما في أكثر من ذلك فإنها تكون هي المصابة والكلاب هي السالمة والظافرة. نبَّه على ذلك الجاحظ(١).

ثم إن شعر العرب إنما بقى من بعدهم للحاجة إلى الفاظه لا إلى معانيه، إذ هو مادة الشاهد والمثل فى العلوم الدينية واللسانية، وكان الرواة لا يطلبون منه أكثر من ذلك، كما لا يطلبون من الخبر إلا الأيام والمقامات، فهم من أجل هذا يروونه على ما هو لا يبالون وافقت الفاظه المعانى المألوفة فى عصورهم أو خالفت، فتلك فى جانب بعيد من المغرض الذى يستهدفونه؛ وهذا معنى قول ابن فارس: قد يكون شاعر أشعر وشعر أحلى وأظرف، فأما أن تتفاوت الأشعار القديمة حتى يتباعد ما بينها فى الجودة فلا، وبكل يَحتج وإلى كل يُحتاج (٢).

هذا سبب ما تجده من خشونة الشعر الجاهلي.

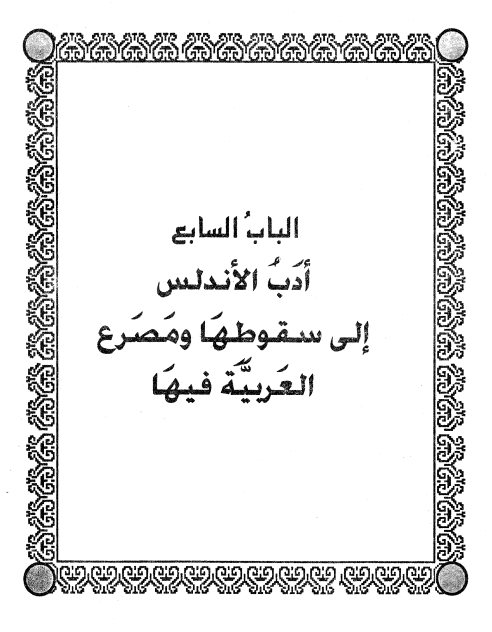
اما السبب في أن العرب لم ينظروا في تصفية معانيهم ونحت ألفاظهم (٣) الشعرية حتى تخرج رقيقة تتهالك ونحيفة لا تتمالك، فذلك راجع إلى فطرة الاستقلال وحالة البداوة، فإن شئت قلت إن ألفاظهم إنما تقطر من سيوفهم أو تسيل من رماحهم أو تجدب في رمالهم أو تخصب في أوديتهم أو تدب في حشراتهم أو تسعى مع دوابهم أو تعذب في أمطارهم أو تأسن في غدرانهم، ولكنك لا تستطيع أن تقول إنها تتردد ألحاظاً مذعورة أو تتمثل وهي معبودة، أو تتهالك رقة دينية ونحو ذلك مما لا يلائم نشاط البداوة ولا يكون إلا وهناً من هرم الحضارة وتماوت الحياة الاستقلالية بما يفشو في أطرافها من جراثيم الانقراض، وأظهر ما تجد ذلك في الشعر العبراني؛ فإن الذلة والمسكنة والرعدة الدينية أخص عيزاته.

<sup>(</sup>١) الحيوان : ٨/٢.

<sup>(</sup>٣) المزهر : ٢/ ٢٣٥.

<sup>(</sup>٣) قلت: النَّحت: نحت الكلمة: أخذها وركبها من كلمتين أو كلمات يقال «بَسْمَلَ» إذا قال «بسم الله الرحمن الر







## الأدبُ الأندَلسي

هنا مشرَعُ القلم ومصرعُه، والمورد الذي يُرويه ماؤه تُظُمِئه أدمغه، فلو كان القلم سحاباً لاحترق من أسى البكاء بما فيه من البرق، ولو كانت الصحيفة صحيفة الشمس وهي تندب مجد المغرب لأظلم بها الشرق. أيام أدب مرّت كنور النهار أصبح به حيناً وبات، بل كانت خفقات قلب الزمان عاش بها دهراً ومات؛ فنَضَرَ الله سعداً لا عيب له إلا أنه من الزمن وآخر الزمنِ شقي، ورحمه الله عهداً لا نقص فيه إلا قول المؤرخ بعده: لو بقي!.

## الأدب وتأثره بالتاريخ السياسي:

لما قرأنا تاريخ الأندلس وأخذنا في درس أدبها واستخلاصه من جملة التاريخ، رأينا ما أذهلنا من إغفال المؤلفين في الأدب والعلوم وتراجم رجالها لهذا الفرع الفينان من الحضارة العربية، فإنك إن جهدت أن تتمثل صورة مجملة لآداب الأندلسين، فكأنما تجهد أن ترجع إلى خيالك شباباً أخْلَقت عَهْدَه، وكأنك خُلقت بعده؛ فمهما تأت من ذلك لا تزيد على الذكرى التي يبلغ من ضعفها أن لا يكون فيها إلا بعض أنقاض التاريخ، وأنت تريد الأنقاض كلها، بل صورة البناء قبل أن ينقض.

لذلك رأينا أن نضع هذه الصفحة جديدة في تاريخ الأدب العربي؛ ولما شرعنا في ذلك رأينا أن لابد من أن يأخذ الكلام في طريقيه: فالأول في ظاهر الأدب وتأثره بالتاريخ السياسي، والثاني في حقيقته وتأثر التاريخ السياسي به؛ وهذا مما انفرد به الأدب الأندلسي، لأنه بدأ عربياً وانتهى أعجمياً \_ كما سترى \_ ومن أجل ذلك قسمنا الكلام إلى قسمين.

القسم الأول: الأندلس من العراق.

إن الأدب الأندلسي لا يبزه (١) في التاريخ إلا الأدب العراقي؛ ولقد يكون في الأندلس ما ليس في العراق من بعض فروع الحضارة والصناعة، غير الفرق ما بين

<sup>(</sup>١) قلت: يبزه: بزا (بَزْوًا): يطاول ويقهر.

الموطنين في زينة الطبيعة ونضارة الإقليم، إلا أن الأدب العراقي ممتاز بمتانة اللغة، لقربه من البادية، ولاستفحال الرواية هناك، وبكونه أصلاً؛ حتى إن الأندلسيين أنفسهم كانوا يلقبون نابغيهم بأسماء المشارقة، فيقولون في الرصافي: إنه ابن روميّ الأندلس، ومروان بن عبد الرحمن: ابنُ معتز الأندلس، وابن خفاجة: صنوبريّ الأندلس، وابن زيدون: بحتريُّ الأندلس، وابن دراج: متنبي الأندلس، ومحمد ابن سعيد الزجالي الأديب الحافظ: أصمعي الأندلس، لحفظه وذكائه؛ وأبي بكر الزبيدي الشاعر اللغوي: ابن دريد الأندلس ؛ ؛ كما يقولون في الفيلسوف ابن باجه الشاعر الموسيقي: إنه فارابي المغرب(١)، وحمدة بنت زياد الشاعرة الأديبة: خنساء المنرب؛ وكان منشأ ذلك أن العلماء والأدباء من أهل ذلك الصقع كانوا يرحلون إلى المشرق فيلقون الأئمة ويأخذون عنهم، ثم ينقلبون إلى الأندلس برواية ما أخذوه فيبثونه في أهلها مسنداً إلى أدباء العراق، كسوار بن طارق القرطبي مولى عبد الرحمن بن معاوية، فإنه حج ودخل البصرة ولقى الأصمعي ونظر أمره، ثم انقلب إلى الأندلس وأدَّب الحكم؛ ومن ولده محمد بن عبد الله بن سوار، حج أيضاً ولقى أبا حاتم بالبصرة والرياشي وغيرهما، وأدخل الأندلس علماً كثيراً، وقاسم بن أصبغ البياني (نسبة الى بيانة من أعمال قرطبة) فقد سمع بالأندلس ممن كان بها، ثم رحل إلى المشرق سنة ٢٧٤ فسمع بمكة والكوفة وبغداد من أثمة الفقه والحديث، وكتب عن ابن أبي خيثمة تاريخه، وسمع من ابن قتيبة كثيراً من كتبه، ومن المبرد وثعلب وابن الجهم، في آخرين، وسمع بمصر من محمد بن عبد الله العمرى، ومطلب بن شعيب، وبالقيروان من أحمد بن يزيد المعلم وبكر بن حماد التاهرتي الشاعر، وانصرف إلى الأندلس بعلم كثير، فمال الناس إليه في تاريخ أحمد بن زهير وكتب ابن قتيبة وأخذوا ذلك عنه (٢)، ومحمد بن عبد الله بن يحيى من قضاة الناصر (توفي سنة ٣٣٧) وكان شاعراً مطبوعاً، فقد رحل إلى المشرق وسمع من ابن الأعرابي وغيره، ثم حدث عنه بالأندلس؛ وسيأتي ذكر آخرين في الكلام على علماء الأندلس.

<sup>(</sup>۱) هو أبو بكر بن الصائغ يعرف بابن باجه، وإليه تنسب الألحان المطرية التي كان عليها الاعتماد في الاندلس، توفي سنة ۵۳۳.

<sup>(</sup>٢) نفح الطيب: ١/٥٤٥.

وكانت أمهات كتاب الأدب التى تؤلف بالعراق تُرُوكى فى الأندلس بالسند إلى مؤلفيها، على تفاوت بين الأسانيد قوة وضعفاً، ومن ذلك قول الأمير الحكم المستنصر: لم يصح كتاب الكامل عندنا من رواية إلا من قبل ابن أبى قلاعة (۱) وكان ابن جابر الأشبيلي قد رواه قبل بمصر، وما علمت أحداً رواه غيرهما، وكان ابن الأحمر القرشي يذكر أنه رواه، وكان صدوقاً، ولكن كتابه ضاع، ولو حضر ضاهي الرجلين المتقدمين أهد (۱).

وقد يكون دخول العراق عند بعض العلماء من قبيل قولهم "مَن حفظ حجة على من لم يحفظ" لأنه عندهم زيادة في الاطلاع وتحقّق بالثقة في الرواية، ولما قدم عليهم أبو على القالى سنة ٣٣٠ في زمن الناصر، أمر ابنه الحكم وكان يتصرف عن أمر أبيه، أن يجيء مع أبى على إلى قرطبة، ويتلقاه في وفد من وجوه رعيته، ينتخبهم من بياض أهل الكورة تكرمة له، وباسم الحكم طرز أبو على كتاب الأمالي المشهور، وكان قبل ولاية الأمر وبعدها ينشطه ويعينه على التاليف بواسع العطاء ويشرح صدره بالإفراط في الإكرام، وقد اعتنى الأندلسيون بكتاب الأمالي فشرحوه وألفوا على منزعه، كما فعل الشقوري رئيس كتاب الأندلس في كتابه سراج الأدب، وحفظه كثير منهم حتى في النساء \_ كما سيمر بك \_ ومن أجله جعلوا أبا على أندلسياً بالموطن دون المنشأ، ليصح لهم الاختصاص به، مع أن القالي لم يكن في قرطبة أعرابياً في أعاجم، ولا كان وحده فيهم كالذهب في تراب المناجم، بل كان في قرطبة كثير منهم، وحسبك وحده فيهم كالذهب في تراب المناجم، بل كان في قرطبة كثير منهم، وحسبك بمحمد بن القرطبة، وهو الذي كان يبالغ القالي في تعظيمه، وشهد له بأنه أنبل بمحمد بن القرطبة، وهو الذي كان يبالغ القالي في تعظيمه، وشهد له بأنه أنبل أهل الأندلس في اللغة، وكان إمام الأدب في ذلك الزمن أبا بكر الزبيدي.

غير أن التاريخ قد فسر هذا التفاوت؛ فإنه عدّ أبا على حسنة من حسنات الدولة الأموية في الأندلس، حتى وقع ذلك موقع المنافسة من المنصور بن أبى عامر المتوفى سنة ٣٩٣، فإنه لما قدم عليه أبو العلاء صاعد بن الحسين البغدادى

<sup>(</sup>١) هو محمد بن أبى قلاعة البواب، سمع من أبى الحسن على بن سليمان الأخفش عن المبرد كتابه الكامل المشهور، وأخذ أيضاً عن أبى إسحاق الزجاجي، وأبى بكر الأنباري، ونفطويه وغيرهم.

<sup>(</sup>٢) نفح الطيب: ١/٣٩٢.

اللغوى عزم على أن يعفِّى به آثار أبى على الوافد على بنى أمية، ليفوز بإحدى الحسنين، ولكنه لم يجد عنده ما يرتضيه، وكان الرجل يتنفق بالكذب وقد مرَّ من ذلك شيء في بحث الرواية \_ فأعرض عنه أهل العلم، وقدحوا في روايته وحفظه، ولم يأخذوا عنه شيئاً لقلة الثقة.

ولم يكن الشغف بالأسماء والألقاب العراقية مقصوراً على العلماء والأدباء وحدهم، بل تجاوزهم إلى الخلفاء، فإن القاب الأول منهم كانت: الأمراء أبناء الخلائف، ثم الخلفاء وأمراء المؤمنين، إلى أن وقعت الفتنة بحسد بعضهم لبعض، وابتغاء الخلافة من غير وجهها الذى ترتبت عليه، فتوثّب ملوك الطوائف على الألقاب العباسية، وترفعوا إلى طبقات السلطنة العظمى، بما فى جزيرتهم من أسباب الترفه والفخامة التى تتوزع على ملوك شتى فتكفيهم وتنهض بهم للمباهاة، وفى هذه الألقاب يقول ابن رشيق:

#### \* كالهرِّ يحكى انتفاخاً صورة الأسد \*

وكان بنو حمود الذين توثبوا على الخلافة فى أثناء الدولة مارونية بالأندلس يتعاظمون ويأخذون أنفسهم بما يأخذها خلفاء بنى العباس، فكانوا إذا حضرهم منشد يمدح أو من يحتاج إلى الكلام بين أيديهم، تكلم من وراء حجاب والحاجب<sup>(۱)</sup> واقف عند الستر يجاوب بما يقول له الخليفة؛ ولما حضر أبو يزيد عبدالرحمن بن مقانا الأشبوني الشاعر أمام حاجب إدريس بن يحبى الحمودي الذي خطب له بالخلافة في مالقة وأنشده قصيدته النونية المشهورة التي مطلعها:

البرق لاثح من أندوين ذرفت عيناك بالماء المعين وبلغ فيها إلى قوله:

انظرونا نقتبس من نوركم إنه من نور رب العالمين

فرفع الخليفة الستر بنفسه وقال: انظر كيف شئت؛ وكذلك انتحل وزراء

<sup>(</sup>۱) لم يكن الحاجب على المعنى المصطلح عليه اليوم، بل كان هذا اللقب خاصاً بكبار الوزراء، فإن قاعدة الوزراء بالأندلس كانت في مدة بنى أمية مشتركة في جماعة يعينهم صاحب الدولة للإعانة والمشاورة، ويخصهم بالمجالسة، ويختار منهم شخصاً ينوب عنه فيسميه بالحاجب، وقد عظمت هذه السمة حتى كانت أعظم ما تنوفس فيه.

الأندلس لقب ذى الوزارتين امتثالاً لاسم صاعد بن مخلد وزير بنى العباس ببغداد، وأول من تسمّى به منهم وزير الناصر، أبو عامر بن شُهَيْد الكاتب الشاعر الكبير، أول وزير فى الإسلام (١)

ولما احتفل المأمون بن ذى النون، من أعظم ملوك الطوائف فى إعذاره المشهور الذى عمله بطليطلة وبالغ فى ذلك بما يناسب ما بلغت إليه دولتهم من البذخ والترف، وهو الإعذار الذنوني \_ ضرب أهل المغرب به المثل وفاخروا به المشارقة فى عرس بوران بنت الحسن بن سهل التى بنى بها المأمون العباسى. وهو من أكبر الاحتفالات التى حفظها التاريخ.

ذلك طرف من تهافت الأندلسيين في تقليد مشاهير العراقيين، وقد بلغوا من ذلك أنهم لما وفد زرياب المغنى تلميذ إسحاق الموصلى على عبد الرحمن بن الحكم ورأوا من ظرفه وفنون أدبه ما رأوا، اتخذه خواصهم قدوة فيما سنه لهم من آدابه في اللباس والفرش والطيب والطعام، ثم امتثلهم عامة الناس. وقد ذكر من ذلك نفح الطيب أشياء قال إنها صارت إلى آخر أيام الأندلس منسوبة إليه معلومة به، فكأن عربية الأندلسين كانت صغيرة في أنفسهم لنزولها عن العربية العراقية بالمنشأ فهم يحققونها دائماً بالتقليد؛ ويتثبتون من بقاء قدمها بهذا الجديد، ولا جرم فقد كان أصل حضارتهم أموياً لأن أول من سن سن سن الآداب وأقام حالة الملك بالأندلس هو عبد الرحمن الداخل المتوفى سنة ١٧٧ فلء بني أمية بالشام، وكان يسميه عدوة أبو جعفر المنصور العباسى: صقر قريش، لرقي همته وبعد مطمحه، يسميه عدوة أبو جعفر المنصور العباسى: صقر قريش، لرقي همته وبعد مطمحه، وقد طرز ثوب ملكه حفيده الحكم بن هشام فحل بني أمية المتوفى سنة ٢٠٦، فكان أول من جند الأجناد واتخذ العدة، وأول من جعل للملك بأرض الاندلس فكان أول من جند الأجناد واتخذ العدة، وأول من جعل للملك بأرض الاندلس أبهة واستعد بالماليك حتى بلغوا خمسة آلاف، منهم ثلاثة آلاف فارس وألفا

## عربية الأندلس:

كان أول أحتلال طارق بن زياد لأرض أندلسية في سنة ٩٢، وبعد أن ضرب

<sup>(</sup>١) التمدن الإسلامي: ١١٩/١.

فيها قليلاً رحل إليها مولاه موسى بن نصير فدخلها في سنة ٩٣ وافتتح جانباً منها ثم قفل عنها سنة ٩٥، وتتابعت الولاة والفتوح بعد ذلك عما ليس في هذا الكتاب موضع بسطه؛ غير أنه لما استتم الفتح وعصفت ريح الإسلام، صرف أهل الشام وغيرهم من العرب همهم إلى الحلول بها، فنزل بها من جراثيم العرب وساداتهم جماعة أورثوها أعقابهم، وهم بدء تاريخ الأدب فيها، فكان منهم القبائل المختلفة من العدنانية والقحطانية (١) ولم يتركوا في الأندلس عاداتهم المشرقية من الغزو والحروب، فطرأت بذلك الفتن بين الشاميين والبلديين والبربر والعرب، من المضرية واليمانية، حتى كان زمن الداخل في سنة ١٦٣٨، ولم يزل أولئك العرب يتميزون بالعمائر والقبائل والبطون والأفخاذ إلى أن قطع ذلك المنصور بن أبي عامر الداهية بالعمائر والقبائل والبطون والأفخاذ إلى أن قطع ذلك المنصور بن أبي عامر الداهية وتعصبهم في الاعتزاء، وقدم القواد على الأجناد، فيكون في جند القائد الواحد فرق من كل قبيل، فانحسمت بما فعل مادة الفتن بالأندلس التي كانت تثيرها تلك فرق من كل قبيل، فانحسمت بما فعل مادة الفتن بالأندلس التي كانت تثيرها تلك

وقلما تجد في الأندلسين شاعراً مفلقاً أو كاتباً بليغاً أو عالماً ضليعاً إلا ونسبه في قبيلة من تلك القبائل العربية، فكان يحيى الغزال أول شعراء الأندلس الفلاسفة من بنى بكر بن وائل، وكان يوسف بن هارون الرمادى معاصر المتنبى من كندة، وأبو بكر المخزومي هجاء الاندلس من بنى مخزوم، وكذلك أبو بكر بن زيدون، وابنه أبو الوليد بن زيدون الشهير، وكان أبو بكر بن عمار يسبب إلى مهرة من وابنه أبو الوليد بن زيدون، فضلاً عمن لم يعرف سبيل اعتزائهم من الأدباء لأن الانتساب إلى العرب كان محفوظاً بالأكثر في العلماء والفقهاء والأعيان، متميزاً فيهم، كبنى سراج الأعيان من أهل قرطبة، ينسبون إلى مذحج، وبنو المنتصر العلماء من أهل غرناطة أيلى مرة بن أود بن زيد بن كهلان، وبنو أسماك القضاة من أهل غرناطة أيضاً، إلى عاملة، وقيل هم من قضاعة، وبنو عباد أصحاب من أهل غرناطة أيضاً، إلى عاملة، وقيل هم من قضاعة، وبنو عباد أصحاب أشبيلية، إلى لخم بن عدى، وهم من ولد النعمان بن المنذر صاحب الحيرة؛ إلى غير هؤلاء عمن أفردت لهم كتب الأنساب الأندلسية؛ وكان يقال لنساء غرناطة غير هؤلاء عمن أفردت لهم كتب الأنساب الأندلسية؛ وكان يقال لنساء غرناطة

<sup>(</sup>١) قد مر الكلام عن معنى هذين اللفظين وما يرادفهما في الجزء الأول.

المشهورات بالحسب والجلالة: العربيات، لمحافظتهن على المعانى العربية (١) فكأن الطبيعة بتلك الوراثة العربية قد تعاون باطنها وظاهرها على إيجاد الأدب الأندلسي وإجادته.

# أولية الأدب والعلوم:

فمن لدن فتح الأندلس إلى زمن الداخل \_ أى نحو ٤٦ سنة \_ لم يكن فى الأندلس ضرورة شعراء ولا كتّاب من أهلها، بل كانوا من الطارئين، وهم مع ذلك لم يتميزوا ولم يبلغوا مبلغ أدباء العراق والشام، ومن هؤلاء أبو الحظار صاحب اليمانية، والصميل بن حاتم شيخ المضرية، وهما كبشا الفتنة العمياء؛ غير أنه كان فى تلك المدة أبو الأجرب جعونة بن الصمة الكلابى، وكان معاصراً لجرير والفرزدق وشعره على مذهب الأوائل من جاهلية العرب لا على طريقة المحدثين، وكذلك بكر الكنانى، وهذا وحدهما هما اللذان عرفا بالشعر فى ذلك الزمن؛ ولما توجه عباس بن ناصح الشاعر من قرطبة إلى بغداد ولقى أبا نواس استنشده من شعرهما(٢) وهذا يدل على أن شهرتهما ترامت إلى العراق. واستمرت تلك الحال عبد الملك بن مروان، وقد توفى بعد المائتين (٣) وحوالى ذلك الزمن كان من قضاة الداخل معاوية بن صالح الحضرمى الحمصى، وكان له أدب وشعر، وكان عباس ابن ناصح الثقفى قاضى الجزيرة الخضراء فى أواخر هذا القرن يفد على قرطبة فيأخذ عنه أدباؤها، ومنهم يحيى الغزال أول المشاهير من شعراء الأندلس المفلقين، وكان يومئذ حدثا (٤)

هذه أولية الشعر في الأندلس؛ أما الكتابة فلعل أول من اشتهر بها أمية بن يزيد مولى معاوية بن مروان، وذلك لأنه لزم الكتابة لعبد الرحمن الداخل، وكان يكتب قبله ليوسف الفهرى، وقد جعله الأمير عبد الرحمن في عديد من يشاوره

<sup>(</sup>١) نفح الطيب: ٢/ ٤٩٢.

<sup>(</sup>٢) نفح الطيب: ١٥٦/٢.

<sup>(</sup>٣) نفح الطيب : ١/ ٧٤.

<sup>(</sup>٤) نفح الطيب: ١/ ٤٤٥.

ويفضل آراءه (۱) ولم يكتب أحد قبله لهذا الأمير إلا أبو عثمان النقيب وصاحبه عبد الله بن خالد، إلا أن فضل الخصوصية والمشاورة كان لأمية دونهما.

أما أولية العلوم فإن أقدم ما اشتغلوا بمدارسته من العلوم إنما هو الفقه، حتى كان الأمراء الذين وُلوا الحكم في القرن الثاني، وهم: الداخل، وهشام ابنه، والحكم بن هشام لا يعنون إلا بالقضاة، ويقرِّبونهم، ولا يألون الناس جهداً في إقامتهم على الحق وحملهم بالسنَّة الواضحة، ولهم في ذلك الأخبار العريضة.

وقد كانت حركة الحياة الأندلسية حركة غزو وحرب واضطراب فتن سياسية عليها صفة الدين إلى آخر تاريخها العربي \_ كما ستعرفه \_ فكان طبيعياً أن يكون من مقتضيات فطرة ذلك الشعب، الحماسة الدينية، ولا يدل عليها كالإحساس الشديد باحترام الفقهاء، ولذلك كانت سمة الفقيه عندهم جليلة، حتى إن المسلمين كانوا يسمون الأمير المعظم منهم الذي يريدون التنويه به: فقيها، وقد يقولون للكاتب والنحوى واللغوى: فقيه، لأنها عندهم أرفع السمات (٢) وفي تاريخ وزرائهم وشعرائهم وأدبائهم مايدل على ذلك، وسنأخذ في هذا المعنى في موضع آخر. وقد كان الاندلسيون يتفقهون على مذهب الأوزاعي حتى رحل زياد ابن عبد الرحمن بن زياد اللخمي المعروف بشيطون المتوفى سنة ٢٠٤ إلى الحجاز فسمع من الإمام مالك بن أنس كتاب الموطأ، وهو أول من أدخل مذهبه الأندلِس، وكان ذلك زمن الأمير هشام بن عبد الرحمن المتوفى سنة ١٨٠ في فجر تلك الحضارة، وذلك طبيعي؛ لأن الناس في أدوار التاريخ الإسلامي لم يتفرغوا لعلم الادب إلا إذا استكملوا علوم الدين أو أهملوها والعياذ بالله؛ وقد أجمع الأندلسيون قاطبة على مذهب مالك، ولا يزال ذلك في أهل المفرب لعهدنا؛ قال الحافظ ابن حزم: «مذهبان انتشرا في بدء أمرهما بالرياسة والسلطان: مذهب أبي حنيفة، فإنه لما ولَّى القضاء أبو يوسف كانت القضاة من قبَله من أقصى المشرق إلى أقصى عمل إفريقية، فكان لا يولى إلا أصحابه والمنتسبين لمذهبه، ومذهب مالك عندنا بالأندلس، فإن يحيى بن يحيى ـ يعنى يحيى بن يحيى الليثي، وقد روى الموطأ عن زياد المذكور آنفاً قبل أن يدرك مالكاً، ثم أدركه فروى عنه ـ كان مكيناً عند السلطان مقبول القول في القضاة، وكان لا يلي قاض في أقطار الأندلس إلا

<sup>(</sup>۱) نفح الطيب: ٧٢/٢. (٢) نفح الطيب: ١٠٣/١.

بمشورته واختياره، ولا يشير إلا بأصحابه ومن كان على مذهبه، والناس سراع إلى الدنيا، فأقبلوا على ما يرجون أغراضهم به، على أن يحيى لم يل قضاءً قط، ولا أجاب إليه، وكان ذلك زائداً في جلالته عندهم، وداعياً إلى قبول رأيه لديهم.

وابن حزم هذا هو أول من خالف مذهب مالك بالمغرب واستبدَّ بعلم الظاهر، ولم يشتهر به مثله أحد<sup>(۱)</sup>.

وليس اشتغال الأندلسيين بالفقه ورسائله بمانعهم أن يتدارسوا علوم اللغة والإعراب؛ إلا أنهم لم يستقصوا هذه العلوم ولم يستغرقوها، لأن ذلك إنما كان في الطارئين على الجزيرة وفي قليل من أهل البلاد كما مر بك بعضه؛ وقد كان الأمير عبد الرحمن الداخل شاعراً محسناً ولسناً فصيحاً، وكان ابنه الأمير هشام إذا حضر في مجلسه امتلاً أدباً وتاريخاً؛ وفي زمن هشام هذا وقد تقدمت سنه ودنت وفاته؛ كان بالجزيرة الخضراء منجم يُعرف بالضبّى؛ قال صاحب نفح الطيب عندما ذكر أن هشاما أشخصه (٢) من وطنه إلى قرطبة: «وكان في علم النجوم والمعرفة بالحركات العلوية بطليموس زمانه حذقاً وإصابة» (٣)

وكان في زمن الحكم بن هشام، الذي وكي سنة ١٨٠، شاعر اسمه العباس معروف بالشعر؛ أورد له صاحب نفح الطيب بعض أبيات غير جيدة (١)

فتلك جملة تاريخ الأدب الأندلسى فى القرن الثانى وما أدركه الفتح من بقية القرن الأول، وهى لا تعدّ شيئاً فى جنب ما كان يومئذ بالشام والعراق فى الدولتين الأموية والعباسية؛ حيث انتهى القرن الثانى بقيام المأمون العباسى الذى بويع سنة ١٩٨؛ ولكنها كالجاهلية للأدب الإسلامى؛ ولم تزل سنّة أن لا يَتم آخر شيء إلا إذا كان النقص فى أوله!

\*\*\*

<sup>(</sup>١) المجب: ص٣٦.

<sup>(</sup>٢) قلت: أَشْخُصَ فلانا من بلده: أَخْرَجَهُ، وأَشْخُص فلانا إليه: بَعَثَ به.

<sup>(</sup>٢) نفح الطيب: ١٥٧/١ .

<sup>(</sup>٤) نفح الطيب: ١٦٠/١ .

# الأدبُ في القَرن الثالث

استهل القرن الثالث وحضارة العباسيين في أوجها، وقد نفح الأدب العربي بأنفاس الخلود الباقية من عصر المأمون إلى ما شاء الله أن تبقى، ولكن هذا القرن كان في الأندلس نَطاحاً ومغالبة في أكثر سنيه، وليس فيه من أمراء الأدب المعدودين إلا الأمير عبد الرحمن بن الحكم المعروف بالأوسط معاصر المأمون العباسي: وكان أندى الناس كفاً، وأكرمهم عطفاً، وأوسعهم فضلاً، ملك من سنة ٢٠٦ إلى سنة ٢٣٨، وكانت أيامه أيام هدوء وسكون، واتخذ القصور والمتنزهات، ولكن سواد الناس لم يهتموا إلا ببناء الجوامع بكور الأندلس ولم تبن إلا في أيامه، وقد جاراهم هو في ذلك فزاد في جامع قرطبة رواقين، ويقول بعضهم إنه فعل ذلك لما اتهم بميله إلى الفلسفة. ولما كان هذا الأمير مع علمه بعلوم الشريعة عالماً بالفلسفة (١) وكان محباً للسماع، كثير الميل للنساء، احتجب عن العامة، وهو أول من فعل ذلك من أمراء الأندلس ليتنفس في الهواء الرقيق. . . ولولا هذا الأمير لرقد العصر الثالث من الأندلس في كفن الثاني؛ إذ نبغ في أيامه يحيى بن حكم المعروف بالغزال الشاعر المفلق<sup>(٢)</sup> الفيلسوف، وكان شاعره، وهو من شعراء الأندلس كامرئ القيس من شعراء الجاهلية، وبشار من شعراء المحدثين، وله الأرجوزة المطوّلة التي نظمها في فتح الأندلس وذكر فيها السبب في غزوها وفضَّل الوقائع بين المسلمين وأهلها وعداد الأمراء عليها، وأسماءهم، فأجاد وتقصَّى، وكان للأندلسيين بها شغف إلى آخر عصورهم، وقد قلده في ذلك أبو طالب المتنبي الشاعر من أهالي جزيرة شقر فنظم كتاباً في تاريخ الأندلس وأورد منه ابن بسام في كتابه الذخيرة.

وكان الغزال من كبار أهل الدولة حتى أرسله عبد الرحمن سفيراً إلى ملك القسطنطينية \_ حين بعث إليه هدية في سنة ٢٢٥ يطلب مواصلته ويرغبه في ملك سلفه بالمشرق من أجل ما ضيق به المأمون والمعتصم \_ فأحكم الغزال بينهما

<sup>(</sup>١) نفح الطيب: ١٦٢/١.

<sup>(</sup>٢) قلت: المُفْلَق: أَفْلَق الشاعر: أتى بما يُعْجِب فى شعره، فهو مُفْلِق.

الواصلة، وتوفى هذا الشاعر سنة ٢٥٠.

وكان من شعراء الأمير عبد الرحمن وندمائه عبد الله بن الشمر<sup>(۱)</sup> ، وكان يكتب له محمد بن سعيد الزجالي، أصمعى الأندلس، وقد استوزره لشطرة من الشعر، وذلك أنه صنع في بعض غزواته قسيماً، وهو:

### \* نرى الشيء مما يُتّقى فنهابه \*

ثم ارتج عليه وكان عبد الله بن الشمر نديمه وشاعره غائباً عن حضرته، فأراد من يجيزه، فأحضر له بعض قواده محمد بن سعيد هذا، فأنشده القسيم، فقال:

#### \* وما لا نَرَى مما يقى الله أكثرُ \*

فاستحسنه وأجازه، وحمله استحسانه على أن استوزره.

وامتاز عصر هذا الأمير بشيوع الغناء في الأندلس، بعد أن قدم عليه زرياب المغنى تلميذ إسحاق الموصلى سنة ٢٠٦، وهو الذي أورث هذه الصناعة الأندلس وسنذكر أمره في تاريخ هذا الفن وكان عبد الرحمن مولعاً بالسماع، مؤثراً له على جميع لذاته، حتى أنه كان يبتاع المحسنات من الآفاق، فاشتريت له من المدينة فضل المدنية التي كانت الإحدى بنات هارون الرشيد، مع صاحبتها علم؛ وصواحب غيرهما، فأنشأ لهن داراً بقصره سماها دار المدنيات، وكان يؤثرهن لجودة غنائهن ونصاعة ظرفهن ورقة أدبهن، وكان من جواريه أيضاً قلم، وهي ثالثة فضل وعلم في الحظوة عنده، وكانت أديبة ذاكرة حسنة الخط راوية للشعر حافظة للأخبار عالمة بضروب الأداب، وهي أندلسية الأصل حُمِلت صبية إلى المشرق وتعلمت بالمدينة () ومن الجواري اللاتي كن يتصرفن بين يديه منفعة، جارية زرياب التي علمها أحسن أغانيه ثم أهداها له؛ وكان في زمنه أيضاً من الحاذقات بالغناء حمدونة وعلية ابنتا زرياب، ومصابيح جارية الكاتب أبي حفص عمر بن فلهيل (٣) وغيرهن؛ حتى ليكاد يكون زمن هذا الأمير نسائياً. وعمن استهتر بهن من جواريه: مدثرة، والشفاء، وطروب، وقد بني الباب على هذه الأخيرة مرة بهن من جواريه: مدثرة، والشفاء، وطروب، وقد بني الباب على هذه الأخيرة مرة ببدر الأموال، وكانت غاضبة شم استرضاها على أن لها جميع ما سد به

<sup>(</sup>١) نفح الطيب: ٢/ ٣٤٥. (٢) نفح الطيب: ١١٨/٢. (٣) نفح الطيب: ٢/ ١١٤.

سد به الباب<sup>(۱)</sup>

وتولى بعد الأمير عبد الرحمن محمد ابنه من سنة ٢٣٨ إلى سنة ٢٧٣، وكان كثير الغزوات فلم يُعرف في عهده تاريخ الأدب على حقيقة بينة، بل استمر أهل الأندلس على ما اعتادوا زمن أبيه، ولكن كان من أخص شعرائه مؤمن بن سعيد؛ وكان من أعظم الفلاسفة لعهده عباس بن فرناس الحكيم وسنذكره في موضع آخر وله فيه شعر أورده صاحب العقد الفريد؛ ثم اهتز حبل الفتن بعده في ولاية ابنه المنذر، وكانت سنتين إلا نصف شهر سنة ٢٧٥؛ وفي زمن عبد الله أخى المنذر اضطربت نواحى الأندلس بالثوار والمتغلبين في تلك السنين، وكان عبدالله شاعراً محسناً إلا أنه زاهد تقى صحيح الإيمان، وفي زمنه نشأ الفقيه الأديب ابن عبد ربه صاحب العقد الفريد، وهو ويحيى الغزال طرفا الأدب في القرن الثالث، وتوفى عبد الله سنة ٢٠٠، وكان وزيره النضر بن سلمة الكاتب

ومما امتاز به هذا القرن دخول رسائل المحدثين وأشعارهم فى أواخره إلى إفريقية ثم الأندلس على يد أبى اليسر إبراهيم بن أحمد الشيبانى المعروف بالرياضى من أهل بغداد وسكن القيروان وكتب لأمير إفريقية إبراهيم بن أحمد الأغلب، ثم لابنه أبى العباس عبد الله، وقد لقى الجاحظ والمبرد وثعلب وابن قتيبة الأدباء، وأبا تمام والبحترى ودعبلاً وابن الجهم الشعراء، وسعيد بن حميد وسليمان بن وهب، وأحمد بن أبى طاهر الكتاب، وغيرهم. وتوفى بالقيروان سنة ٢٩٨.

وكذلك دخول كثير من كتب اللغة ودواوين شعر الجاهلية على يد محمد بن عبد السلام بن ثعلبة المتوفى سنة ٢٨٦ فقد دخل البصرة ولقى بها أبا حاتم السجستانى والعباس بن الفرج والرياشى وأبا إسحاق الزيادى، فأخذ عنهم رواية عن الأصمعى وغيره، ودخل بغداد وسمع من أثمتها، ثم انقلب إلى قرطبة (٢).

ثم اختراع التوشيح ـ وقد استوفينا الكلام عنه في موضعه.

<sup>(</sup>١) نفح الطيب: ١/٦٣١. (٢) بغية الوعاة: ص٦٧.

# الحضارة الأندلسيّة

الأندلس إقليم في جنوب أسبانيا، وقد أطلق اسمه على البلاد كلها مجازاً، ولهذه البلاد أسبانيا في تاريخ الحضارة أربعة أعصر: الأول عصر الفينيقيين الذين اكتشفوها، والثاني عصر الرومانيين، والثالث عصر القوطيين... والرابع العصر الإسلامي. وكانت أسبانيا قبل أن يكتشفها الفينيقيون ما بين القرن الرابع عشر والخامس عشر قبل الميلاد، معمورة بقبائل يسمونهم «الأيبيريين» وقد وقع الخلاف في أصلهم، قالوا: ومن هذا الاسم اشتق اسم «هباريا» الذي كان الاسم الأول لتلك البلاد، ثم صار أسبانيا بعد ذلك.

فلم تكن حضارة العرب في الأندلس ابتداءً، وإنما كانت تتميماً، ولولا ذلك لتبيُّن النقص الطبيعي في أدب تلك البلاد، ولبلغ الكبر قبل أن يشب شبابه الذي بهر التاريخ، لأن الأدب لا يتبع الحضارة لنفسها، ولكن لفلسفتها وحواشيها الرقيقة، فليس الشأن في بناء يُقام وبلد يعمر ونهر يبثق وأرض تفلح، ولكن الشأن في فلسفة ذلك جميعه، من جمال الشكل وإحكام الهندسة وجلاء الطبيعة وحسن التنسيق؛ وأنت مع استفحال الحضارة الإسلامية واستبحار عمرانها وسموق مبانيها ودقة فنونها، خصوصاً في الأندلس، لا تكاد تجد لأفراد الشعراء المعدودين في وصف المباني إلا ما كان للبحتري في وصف قصور المتوكل كالجعفري وغيره، وللشريف الرضى في وصف ما كان في الحيرة من منازل النعمان، والصابي في وصف قصر روح بالبصرة، وشعراء الدَّاريات، وهم الذين نظموا في وصف دار الصاحب ابن عباد كأبي سعيد الرستمي والخوارزمي وغيرهما، وقد ذكرهم صاحب اليتيمة وأورد قصائدهم، وابن حمديس في مباني المعتمد على الله وما شاده المنصور بن أعلى الناس وهو أشهر الشعراء في ذلك، وأبي الصلت أمية الأندلسي في مباني على بن تميم بن المعز العبيدي بمصر، وأبي محمد المصري في وصف قصر المأمون بن ذي النون بطليطلة، وقطع متفرقة لغير هؤلاء، وهم مع ذلك لا يذكرون مادة البناء ولا يصورون هندسته، لأن الشعر ليس مادة جامدة يأتلف مع الجوامد، وإنما هو يتبع زخرف الحضارة وفلسفتها.

وقد وجد العرب في الأندلس حضارة ممهدة وسبيلاً مطروقة إلى الفنون الدقيقة والجمال الطبيعي، وجاءهم بعد ذلك من بني أمية أمراء الحضارة المشرقية ومنافسو العباسيين فيها. فجلوا شباباً كاد يوفي على الهرم؛ وكان رأسهم في ذلك عبد الرحمن الداخل الذي بدأ في بناء جامع قرطبة الأعظم والقصر الكبير الذي كان في الأبنية كأنه قصيدة في الشعر، إذ كان من قصوره التي يحتويها: الكامل، والمجدد، والحائر، والروضة، والزاهر، والمعشوق، والمبارك، والرستق، وقصر السرور، والتاج، والبديع، وغيرها، وهي المعاهد التي كانت مذكورة في 'ألسن الشعراء وفرسان الأدب؛ وكان عبد الرحمن بن معاوية صاحب قصر الرصافة ينقل لجنانه غرائب الغروس وأكارم الشجر من كل ناحية، وأرسل إلى الشام رسوليه: يزيد وسفر، في جلب النوى المختارة والحبوب الغريبة، ولسنا الآن في شرح مواد هذه الحضارة من أنواع النقش والحيل الصناعية ووصف القصور والمتنزهات وسرد أسمائها، ومجالس الخلفاء وأنواع زينتهم ولهوهم وما سفهوا فيه من السرف والبذخ ونحوها، فليس في كتابنا موضع يسع مثل هذا، وقد تكفل بذلك الشرح جميعه كتاب نفح الطيب للمقرى، فضلاً عن أن فيه أشياء أمسكناها لبحث الصناعة العربية تجيء في موضعها من هذا الكتاب؛ وإنما غرضنا هنا أن نضع أساس البحث في الحضارة الأدبية لأنها تابعة للحضارة الفنية، تغتذي بمادتها وتشرق بجمالها؛ وإنما الأدباء أقلام التاريخ التي تخلد حضارة الدول وتصف زينة الملك وتراسل عن الملوك بالثناء وحسن الذكر وطيب الأحدوثة؛ فيد الدولة التي لا تكون لها هذه الأقلام يد شلاء يبترها التاريخ ولا يصفها إلا بالعجز وسوء التعلق والمغالبة على الوجوه بغير حق.

وأساس الحضارة الأدبية في الأندلس تلك الطبيعة التي كانت ترسل النسمات انفاساً موسيقية تؤخذ شعراً وتلفظ ألحاناً، وبذلك حبّب إلى أهلها الأدب وطبعوا على هذه الشيمة، حتى كان ذلك ظاهراً في مثل وادى الأشات من أعمال غرناطة، وهي مدينة خص الله أهلها بالأدب وحب الشعر، لما أحدق بها من المواضع الفرجة والبساتين الغناء؛ وما زالوا يضربون المثل بأهل أشبيلية بلد المتنزهات في الخلاعة والمجون والتهالك على الشعر والغناء، وإنما كان يعينهم على

ذلك واديها البهيج؛ وبنت أشبيلية هذه مدينة شريش، وواديها ابن واديها، وقد قالوا فيها: ما أشبه سعدى بسعيد! وهي مدينة وصفوها بأنه لا يكاد يُرى فيها إلا عاشق أو معشوق...

ومما خُصت به غرناطة التى تسمى دمشق الأندلس، نبوغ النساء الشواعر منها، كنزهون القلعية وحفصة الركونية وغيرهما، وناهيك بهما من شاعرتين ظرفاً وأدباً، فإذا كانت أنوثة تلك الطبيعة قد أنطقت النساء فكيف بالرجال؟

### أدباء ملوك الأندلس:

قال الجاحظ في موضع من كتابه البيان: زعم رجال من مشيختنا أنه لم يقم أحد من بني العباس بالملك ـ أي إلى زمنه ـ إلا وهو جامع لأسباب الفروسية. فلو رعم أحد أنه لم يقم أحد من أمراء الأندلس وخلفائها إلى آخر القرن الخامس إلا وهو جامع أسباب الأدب لكان حقيقاً في زعمه بالتصديق، ولولا أدبهم لما نفق الأدب عندهم ولا بلغ مبلغه ذلك، فإن نفاق السوق جلاَّب، ولم يعرف فيهم من أهل الركاكة (١) والسخف إلى ذلك إلا القليل، كمحمد بن عبد الرحمن المستكفى بالله الذي وزر له حائك يعرف بأحمد بن خالد، وكان صاحب رأيه وتدبيره، وقد رأينا أن نذكر أسماء الشعراء وأهل الأدب من أولئك الأمراء والخلفاء؛ فمنهم: عبدالرحمن الداخل، وابنه هشام، وعبد الرحمن بن هشام، وعبد الله بن محمد المتوفى سنة ٣٠٠؛ وله شعر جيد، والمنصور، والمستعين، وعبد الرحمن بن هشام من خلفاء دولة بني أمية الثانية، والمستظهر الشاعر الشاب المجيد، وأولاد الأمير عبد الرحمن الأوسط، وهم المنذر، والمظرف، وهشام، ويعقوب، ومحمد، وأبان، كلهم شعراء، ولمحمد هذا ثلاثة أولاد شعراء أيضاً، وهم: القاسم، والمطرف \_ المعروف بابن غزلان، وهي أمه، كانت قينة مغنية عوادة أديبة \_ ومسلم، ومن أولاد الناصر عبد الله بن الناصر، وأخوه أبو الأصبغ عبد العزيز، ومحمد بن الناصر، ومحمد بن عبد الملك بن الناصر، أما أخوهم الحكم المستنصر فهو للعلم والأدب، ولم يكن في ولد الناصر أشعر من محمد بن عبد الملك ومن ابن أخيه مروان بن عبد الرحمن بن عبد الملك بن الناصر، وهو في بني أمية شبيه

<sup>(</sup>١) قلت: الركاكة: الضعف كما في القاموس.

عبد الله بن المعتز في بنى العباس، لنفاسة شعره وحسن تشبيهه، وقد خرج منهم بعد القرن الرابع شعراء كثيرون يتفاوتون في الإحسان، وهي ذرية بعضها من بعض؛ ومن حسناتهم عبيد الله بن محمد المهدى المعروف بالأقرع، والأصم المرواني الذي مدح أمير المؤمنين عبد المؤمن؛ وقد ألف القاضي يونس بن عبد الله ابن مغيب بطلب الحكم المستنصر كتاباً في أشعار خلفاء بني مروان بالمشرق والاندلس، معارضاً للصولى في تأليفه كتاب أشعار بني العباس بالعراق. وكتاب الصولى محفوظ بالمكتبة الخديوية.

أما ملوك الطوائف فحسبك بالمعتصم بن صمادح ملك المرية واولاده الواثق عز الدولة، ورفيع الدولة أبو زكريا يحيى بن المعتصم، وأبو جعفر، وأم الكرام، وكذلك المعتمد بن عباد صاحب أشبيلية ملك الشعراء، وأولاده: الرشيد، والراضى، وبثينة؛ ثم ملوك بنى الأفطس أصحاب بطليوس وما إليها، ومنهم المظفر صاحب الكتاب المظفرى فى التاريخ والأدب، \_ وسيأتى ذكره \_ وبنو هود أصحاب سرقسطة، وكان منهم القائمون على الرياضيات والفلسفة، وأشهرهم المقتدر بن هود الذى كان آية فى علم النجوم والهندسة والفلسفة؛ فقُل فى زمن كان يقوم بأمره أمثال هؤلاء: وإنما الأمر بالأمير.

## مبلغ عنايتهم بالعلم والأدب:

يخلص مما استوفيناه إلى الآن أن أمراء الأندلس وخلفاءها كانوا فيها كعواطف القلب التى تتحرك إلى المنافسة، فهم من جهة بإزاء العباسيين وأمرائهم فى المشرق، ومن جهة أخرى بإزاء الطبيعة التى أنشأت الأندلسيين نشأة عقلية غير النشأة الأولى التى يساهم فيها كل أفراد النوع، وهى النشأة القلبية، فلم يكن بد لأولئك الأمراء من أن يكونوا على الحقيقة رؤوس هذا الشعب الطروب، وهى لا توفق بين اندفاع وكبحه إلا إذا كان منها حيِّز للسياسة الحكيمة والعزمة الرحيمة، وهذا لا يتأتى مع جهل ولا جاهلية، وكذلك، ليس العلم المحض بنافع فيه على الإطلاق، وإنما لابد من علم منوع وافتنان يوافق به الأمير أو الخليفة معظم السواد من حاشيته وقومه، فالأمير الفيلسوف لا يصلح للرعية الفقهاء، وحينئذ لابد أن يكون الفقه في الكفة الراجحة من ميزان سياسته، فتكون له الفلسفة في خاصة

نفسه؛ والفقه وما يستعان به على تجميل الملك وسياسته كالكتابة والشعر وغيرهما ـ فيما ظهر منه للناس.

ولما كانت السيادة لعلم الفقه في أول أمر الأندلس كان الأمراء من بني أمية يعنون بشأن الفقهاء والتودد إليهم والانصياع لمشورتهم، ليتألفوا الناس بذلك ويديروا بهم الرحى الطاحنة التي هي الحرب؛ حتى إن الحكم بن هشام بات يتململ على فراشه وبعد وبعد نومه حين مرض قاضيه وسمع النائحة عليه؛ لأن هذا القاضي كان يكفيه أمور رعيته بعدله وورعه وزهده.

ثم أقبل الأمراء على أهل الأدب واشتغلوا بالفلسفة، ولكنهم لم يظهروا في ذلك إلا في القرن الرابع، بعد زمن عبد الرحمن الناصر (٣٠٠ ـ ٣٥٠ هـ) وهو الذي تجرأ على لقب الخلافة فكان أول من انتحله بالأندلس، وذلك عندما التاث (١) أمر الخلافة بالمشرق، وأستبدّ موالي الترك على بني العباس. وقد تعاور الدولة العباسية في زمن هذا الخليفة المقتدر والقاهر بالله والراضي بالله، وهو الخليفة الشاعر، والمتقى لله والمستكفى والمطيع الذي غلب على أمره معزّ الدولة بن بويه ولم يكن له أمر ولا نهى ولا خلافة تعرف، فكان هذا الاضطراب في المشرق علة في تحريك المدنية والحضارة إلى المغرب، حتى استفحل أمرهما هناك، لأن الخلافة التي تقوم بعد أن بلغت الحضارة العباسية إلى منقطعها لا تكون خلافة بلا شيء، بل لا يكفى فيها أن تضاهى الحضارة العباسية، وقد كان اندفاع هذا التيار سبباً في ظهور الفلسفة من مغاصتها وجريانها على أعين الناس، وقد أرسل الخليفة عبد الرحمن إلى القسطنطينية، وكان عاهلها القيصر رومانوس؛ وإلى العراق والحجاز والشام ومصر وإفريقية . من يشترى له الكتب ويحصل له من ذخائرها وأصولها المهمة، حتى قيل إن عاهل القسطنطينية وجد من أسباب الحظوة لدى هذا الخليفة أن يهدى إليه نسخة بديعة من كتاب الحشائش الذي ألفه ديسفوريدس العالم النباتي المشهور، وقد كانت مكتوبة بالخط الإغريقي مصورة فيها الحشائش كلها بالذهب، وأهداه كتاباً آخر لهرشيوس صاحب القصص، وهو تاريخ للروم في أخبار الدهور وقصص الملوك وطبقات الأطباء في كتب أخرى، وكان ذلك سنة ٣٣٧.

ولكتاب ديسفوريدس هذا شأن عند العرب، وقد نقله عن اليونانية اصطفان

<sup>(</sup>١) قلت: الالتياث: الاختلاط كما في القاموس.

ابن باسيل أيام المتوكل العباسى وترك أسماء كثير من العقاقير على لفظها اليونانى، إذ لم يحسن تغريبها، ووقعت هذه النسخة العربية إلى الأندلس، فلما أهدى الكتاب إلى الناصر أرسل إلى ملك القسطنطينية فى أن يبعث إليه براهب يعرف اليونانية واللاتينية، وكان فى الأندلس من يحسن هذه اللغة، فبعث إليه راهبا اسمه نقولا وصل إلى قرطجة سنة ٣٤٠ فتعاونوا على استخراج ما فات ابن باسيل، ثم جاء ابن جلجل الطبيب الأندلسى فى آخر القرن الرابع فألف كتاباً فيما فات ديسفوريدس من أسماء العقاقير والأدوية، جعله ذيلاً على ذلك الكتاب.

وبذلك صار من مفاخر الأندلسين يومئذ اتخاذ المكاتب للمنفعة والزينة معاً، حتى إن الكتاب ربما غُولى فيه لجلده ونقشه وحُسن خطه، لأنها مظاهر الزينة، وقد كان الناصر أندى الناس كفاً على الشعراء والكتّاب وأهل الموسيقى وغيرهم، وتولى حماية من يشتغل بعلوم الفلسفة، حتى طارت شهرة قرطبة فى أوربا فأمها الناس أفواجاً فى زمنه وزمن ابنه الحكم، واختلطوا بالأندلسيين فى حلقات العلم، ولا يتم ذلك إلا فى عصر تكون شجرة الفلسفة قد مدّت عليه ظلّها الوارف(۱)، ومن أشهر أولئك الراهب جوبرت (٩٣٠ ـ ١٠٠٤م) الذى ارتقى بعد ذلك إلى العرش البابوى باسم البابا سليفسترس الثانى وقد وفد فى زمن الحكم(٢).

ولسنا نفيض فى وصف زمن الناصر وإقبال الوفود عليه من ملوك أوربا والملوك المتاخمين له ومخاطبته فى أمر الهدنة والسلم والتماس رضاه وتقبيل يده، ولا فى وصف المجلس التاريخى العظيم الذى أعده لاستقبال تلك الوفود، فإن حواشى التاريخ ليست من شرطنا فى هذا الكتاب، وإنما نقول إن زمن هذا الخليفة كان شباب الأدب، ولغلبة العلوم عليه من اللغة والنحو والحديث والفلسفة لم يكثر شعراؤه كثرتهم فى أواخر هذا القرن وفى القرنين الخامس والسادس. وقد كان من تأثير ذلك أن صار أكثر الفقهاء وسائر أصناف العلماء رواة للشعر والأخبار، واستفاض ذلك إلى آخر عصور الأندلس، فنشأ من مشاهيرهم مثل أبى مروان عبد الملك الطبى، وأبى الوليد الباجى، وأبى أمية إبراهيم بن عصام، وأبى مروان عبد الملك الطبى، وأبى الوليد الباجى، وأبى أمية إبراهيم بن عصام، وأبى

<sup>(</sup>١) قلت: وَرَف الظُّل: اتسع وطال وامتد، فهو وَارِفٌ كما في الوسيط.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الأدب عند الإفرنج والعرب: ١/ ٩٨.

حزم الظاهرى، وأبى بكر الطرطوشى، والحافظ الحميدى، وابن الفرضى، وغيرهم؛ حتى إن من لم يكن فيه هذا الأدب من العلماء كانوا يعدُّونه غفلاً مستثقلاً. ولم يكن يشتهر بذلك قبلهم إلا القليل من الفقهاء، كعبد الملك بن حبيب المتوفى سنة ٢٣٨، والقاضى منذر بن سعيد المتوفى سنة ٣٣٥ وكانوا يقولون فى عبد الملك إنه عالم الأندلس وإنّ عيسى بن دينار فقيهها؛ وأشهر شعراء الناصر: ابن عبد ربه صاحب العقد الفريد المتوفى سنة ٣٢٨، وهو الذى نظم بعض غزواته فى أرجوزته المشهورة، وحاجبه أحمد بن عبد الملك بن عمر بن أشهب، ووزيره عبد الملك بن جهور، وآخرون.

ولما ولى بعد الناصر ابنهُ الحكم المستنصر (٣٥٠ ـ ٣٦٦) جرى في طريق أبيه وأربى على الغاية، فكان جُمَّاعاً للكتب في أنواعها ما لم يجمعه أحد قبله من الملوك، حتى بلغ عدد الفهارس التي فيها تسمية الكتب أربعة وأربعين، في كل واحدة عشرون ورقة، ليس فيها إلا ذكر أسماء الدواوين، وكان يبعث إلى الأقطار في شراء الكتب أناساً من التجار، وبعث في كتاب الأغاني إلى مصنفه أبي الفرج، وكان نسبه في بني أمية، وأرسل إليه فيه بألف دينار ذهباً، فبعث إليه بنسخة منه قبل أن يخرجه إلى العراق، وله من أمثالها أشياء؛ وجمع بداره الحُذَّاق في صناعة النسخ والمهرَّة في الضبط والإجادة في التجليد، فأوعى من ذلك كله، واجتمعت بالأندلس خزائن من الكتب لم تكن لأحد من قبله ولا من بعده، وقد حققوا أنها بلغت سبعين مكتبة إلا ما يذكر عن الناصر العباسي بن المستضيء. قال ابن خلدون: ولم تزل هذه الكتب بقصر قرطبة إلى أن بيع أكثرها في حصار البربر، وأمر بإخراجها وبيعها الحاجب واضح من موالي المنصور بن أبي عامر، ونهب ما بقى منها عند دخول البربر قرطبة واقتحامهم إياها عنوة، وقد آثر ذلك الحكم على لذات الملوك، فاستوسع علمه، ودق نظره، وجمَّت استفادته، وكان فى المعرفة بالرجال والأخبار والأنساب أحوذياً نسيج وحده؛ وكان ثقة فيما ينقله، وقلما يوجد كتاب من خزائنه إلا وله فيه قراءة أو نظر في أي فن كان، ويكتب فيه نسب المؤلف ومولده ووفاته وغرائب أخرى لا تكاد توجد إلا عنده لعنايته بهذا الشأن . وإذا كان الحكم قد امتاز بشدة النظر في علم الحدثان ـ

التنجيم (١) وهو من اللهو الشبيه بالباطل، فما ظنك به في غيره من علوم القوم؟ وإن مبلغ العلم لا يكون دائماً إلا مبدأ العناية بالعلم، فعلى قدر ما يستوفى العالم يكون شرهه إلى الزيادة، وعلى مقدار هذا الشره تكون العناية بمن عنده شيء مما يوفّى حق الرغيبة ويغنى من حاجة الطلب؛ فإذا كانت خزائن الحكم تحفل باربعمائة الف مجلد، كما قيل، (٢) حتى إنهم لما نقلوها أقاموا في ذلك ستة أشهر؛ فهل يكون عصره إلا عصر العلماء والأدباء الذين هم مصانع الكتب على الحقيقة؟

أما الشعر في زمنه فإنا إذا ذهبنا نقلب كتب التاريخ التي بين أيدينا لم نكد نعرف من مشاهير عصره غير حاجبه جعفر بن محمد المصحفي رب القلم والبيان؛ وهو في الطبقة الثانية من شعراء الأندلس، وغير الرمادي الشاعر المتوفى سنة ٤٠٣ ويعدونه في الطبقة الثالثة (٣).

وإذا كان التاريخ قد ذهب بكثير من أسمائهم، فقد رأينا في بعض أنبائه أن من الكتب التي آلفت للحكم المستنصر كتباً في شعراء الأندلس، منها أخبار شعراء ألبيرة في عشرة أجزاء؛ وقد وقف عليه الوزير أبو محمد بن حزم؛ وهو الذي ذكره في بعض رسائله ولم يذكر اسم مؤلفه (ص١٢٣ جـ٢)، ولكنا وقفنا في طبقات اللغويين والنحاة للسيوطي على اسم هذا الكتاب في ترجمة مطرف بن عيسى الألبيري المتوفى سنة ٣٥٧؛ وقال إن له كتاباً آخر في فقهائها؛ وكتاباً في أنساب العرب النازلين بها وأخبارهم (ص٣٩٣).

ورأينا أيضاً في هذه الطبقات في ترجمة محمد بن عبد الرءوف القرطبي المعروف بابن خنس المتوفى ٣٤٣ أنه الف كتاباً في شعراء الأندلس بلغ فيه الغاية؛ فيكون من ذكرهم فيه إلى ما قبل انتهاء زمن الناصر؛ وألبيرة لم تكن إلا مدينة من مدن الأندلس فكيف بسائرها؟ إلا أن الشعر كان كثيراً في علماء اللغة والنحو وغيرهما \_ كما سيجيء في موضعه \_ وفي أيام هذا الأمير نبغ محمد بن هاني الشاعر الشهير بأشبيلية، ولكنه انفصل عنها إلى إفريقية ومدح المعز صاحب مصر

<sup>(</sup>١) نفح الطيب : ١/٩٣/٢ . (٢) نفح الطيب : ١/١٨٤ .

<sup>(</sup>٣) المعجب في تلخيص أخبار المغرب: ص١٦.

وغيره، وتوفى سنة ٣٦٨؛ وقد توفى الحكم سنة ٣٦٦ وولى بعده ابنه هشام فغلب على أمره ابن أبى عامر المنصور وتولى حجابته، وجرت أحوال علّت قدمه فيها حتى صار صاحب التدبير، فدانت له الأندلس كلها ولم يضطرب عليه شيء من نواحيها، وكان محباً للعلوم مؤثراً للأدب، مفرطاً في إكرام من ينسب إلى شيء من ذلك ويفد عليه متوسلاً به بحسب حظه منه وطلبه له ومشاركته فيه، وقد أفرط في الإحسان على أبى العلاء صاعد اللغوى البغدادى حين قدم عليه سنة ١٨٠٠ حتى اتخذ له مرة قميصاً من رقاع الخرائط التى كانت تصل إليه فيها الأموال منه، وجعل ذلك حيلة إلى بلوغ الغاية من كرمه، وقد ألف له كتباً غريبة، منها كتاب الهجفجف بن غيدقان بن يثربى مع الخنوت بنت مخرمة، وكتاباً آخر في معناه سمّاه كتاب الجواس بن قطعل المذحجي مع ابنة عمه عفراء. قال صاحب المعجب: وهو كتاب مليح جداً انخرم أيام الفتن بالأندلس فنقصت منه أوراق لم توجد بعد، وكان المنصور كثير الشغف بهذا الكتاب ـ أعنى الجواس - حتى رتب توجد بعد، وكان المنصور كثير الشغف بهذا الكتاب ـ أعنى الجواس - حتى رتب

ولعل هذه الكتب عما يساق فيه القصص الموضوع على غرض من أغراض السياسة والأدب؛ ويقول صاحب المعجب: إن كتاب الهجفجف وضعه على نحو كتاب أبى السرى سهل بن أبى غالب، فيا أسفا على كتب أصبحت أسماؤها تحتاج إلى تفسير... وقد ذكر الفتح بن خاقان فى المطمح فى ترجمة الوزير حسان بن مالك بن أبى عبدة أنه دخل على المنصور وبين يديه كتاب ابن السرى وهو به كلف وعليه معتكف، فخرج وعمل على مثاله كتاباً سماه ربية وعقيل، وأتى به منتسخاً مصوراً فى ذلك اليوم من الجمعة الأخرى (ص١٤٣ جـ٢) فهذا يفيد أن هذه الكتب جميعها على مثال كليلة ودمنة المشهور.

وكان للمنصور مجلس فى كل أسبوع يجتمع فيه أهل العلم والمناظرة بحضرته ما كان مقيماً بقرطبة، لأنه كان مواصلاً لغزو الروم مفرطاً فى ذلك لا يشغله عنه شىء، حتى إنه ربما خرج للمصلى يوم العيد فحدثت له نية فى ذلك فلا يرجع إلى قصره، بل يخرج بعد انصرافه من المصلى كما هو من فوره إلى

<sup>(</sup>١) المعجب: ص ٢٠.

الجهاد، فتتبعه عساكره وتلحق به أولاً فأولاً؛ وقد غزا في أيام ملكه التي دامت إلى سنة ٣٩٣ نيفاً وخمسين غزوة.

ورأس الشعراء في أيامه عبادة بن ماء السماء المتوفى سنة ٤٢٢ وقيل سنة ٤١٩، وهو أول من أتقن الموشحات بالأندلس حتى كأنها لم تسمع إلا منه، وللرمادي في ذلك يد أيضاً.

ومن مشاهيرهم الرمادي وابن دراج والقسطلي ومحمد بن مسعود الغساني البجالی (۱) وكان يكتب له هو ومحمد بن إسماعيل . . . . . . . . . . . . . . . . . . ... وله لطائف في الشعر فكان يخاطب المنصور بلسان النبات الذي يوافق أسماء عقائله ومحاظيه، كاسم بهار ونرجس وغيرهما، والوزير محمد بن حفص بن جابر، وأبو بكر محمد بن نهور، وغيرهم. وكان المنصور معروفاً بالمحاماة عن أهل الشعر والأدب حتى لا يتنقِصهم في مجلسه أحد إلا رد عليه وسفَّهه؛ وقد وقع بعضهم في الرمادي عنده فكلمه كلاماً كان يغوص دونه في الأرض لو وجد لشدة ما حل به منه؛ غير أنه لما كان المنصور غُزَّاءًا موالياً للجهاد، فقد كان غبار حروبه يثور بين العلماء تشدَّداً في الدين، حتى فشأ في العامة اتهام كل من يشتغل بالفلسفة أو يعرف بمذهب من مذاهبها حتى في الشعراء أنفسهم، وكان قليل من ذلك في زمن الحكم وأبيه، فاتهموا ابن هانئ في أشبيلية، وأساءوا المقالة فيه حتى انفصل عنها، ولما وفد الشاعر المشهور أبو عبد الله محمد بن مسعود الغساني البجالي على المنصور، اتهم كذلك برهق (٢) في دينه، فسجنه المنصور في المطبق زمناً. وقد بقيت الفلسفة مضطهدة في الأندلس بعد ذلك من عامتها، حتى ظهرت في بر العدوة ـ كما سيجيء \_ وفشا الأدب في زمن المنصور حتى صار حلية الشباب وزينة النشأة " الأندلسية، ومثل ذلك يكون مبدأ عصر عظيم، وقيل إن المخانيث بقرطبة يومئذ كانوا يشتغلون به، فكان منهم فتيان أخذوا بنصيب وافر منه، ومن هؤلاء غلام للمنصور اسمه فاتن توفى سنة ٤٠٢، قالوا: كان لا نظير له في علم كلام

<sup>(</sup>١) نفح الطيب : ٢٣٨/٢.

<sup>(</sup>٢) قلت: رَهِنَ فلاناً (ترهَقاً): سَنِه وحَمَٰقُ وجهل، وركب الشر والظلم، وغشى المآثم

العرب (١).

وبعد المنصور بزمن قليل ابتدأت الفتن في الأندلس واستجار بعضهم الإفرنج، ولبثوا على ذلك إلى أن انقرضت دولة بني أمية سنة ٤٢٨، فكانت دولة المنصور آخر دول العلم والأدب في القرن الرابع، وقد وضع ابن الفرضي الحافظ المشهور المتوفى سنة ٤٠٣ كتاباً في أخبار شعراء الأندلس إلى ذلك الزمن (٢).

وسار الأدب في وجهته غير مبال بقيام الملوك وسقوطهم؛ لأنه لا يقوم بهم ولا يسقط معهم إلا في أوائل نشأته، إذ يحوطونه ويكفلون نموه؛ وإلى أن انفرطت دولة بني أمية وانتثر سلك الخلافة في المغرب كان الأمراء لا ينفكون يتعاهدونه؛ فكان الناصر على بن حمود من البربر \_ وهو الذي ملك مُلك قرطبة بعد الأربعمائة وقيل سنة ٤٠٨ ـ على عجمته وبُعده من فضائل اللسان، يُصغى إلى الأمداح ويثيب عليها، مظهراً في ذلك آثار النسب العربي والكرم الهاشمي؛ ومن مشاهير الذين امتدحوه ابن الخياط القرطبي، وعبادة بن ماء السماء (٣). ولما وفي المستظهر سنة ٤١٤ (من خلفاء الدولة الأموية الثانية) عكف على الأدب، وكان شاعراً مصنعاً بديع الشعر، فاشتغل عن تدبير المملكة بالمباحثة مع أبي عامر ابن شهيد الشاعر الكبير؛ وأبي محمد بن حزم العالم الشهير؛ وعبد الوهاب بن حزم الغزل المترف؛ فكانوا يتباحثون في الآداب ويتجاذبون أهداب الشعر؛ حتى أحقد بذلك مشايخ الوزراء والكبراء؛ فأثاروا عليه العامة وهم يومئذ أجهل ما يكون؛ فقتلوه لأدبه وشعره؛ وهذا وحده دليل على أن العامة لا يكرهون الفلسفة ولا يضطهدون القائمين عليها لذاتها؛ ولكنهم مع كل ريح؛ وأتباع كل ناعق؛ وكما تابعوا في إحراق كتب الفلسفة، تابعوا كذلك في إحراق كتب المذهب المالكي في المغرب \_ كما سنشير إليه فيما يأتي \_.

\*\*\*

<sup>(</sup>۲) نفح الطيب: ۳۸۳/۱. (١) نفح الطيب: ٢/ ٩٠.

<sup>(</sup>٣) نفح الطيب: ١/٢٥٨.

## القُرن الخامس وملوك الطوائف

بعد أن انقطعت خلافة بني أمية ولم يبق من عقبهم من يصلح للملك، استبد بالأندلس أفراد غلب كل واحد منهم على ما يليه، وهم المسمون بملوك الطوائف، فضبطوا نواحيها، وجعلوها عواصم الحضارة، وتنافسوا في أبهة الملك وفخامة الشأن، فكان منهم بنو ذى النون ملوك طليطلة، وبنو هود ملوك طرطوشة وسرقسطة وغيرهما، وملوك بني الأفطس أصحاب بطليوس وجهاتها، وبنو صمادخ أصحاب المرية، والفتيان العامرية: مجاهد ومنذر وخيران ملوك دانية (١) وما منهم إلا أديب أو عالم، فنفقت بهم سوق الأدب، وصار الأديب أينما دار استند إلى ركن وتوجّه إلى قبلة، حتى صارت الأندلس كعبة، لهذه العادة، لا للعبادة؛ لا جرم كان هذا العهد حافلاً بالشعراء والأدباء والقائمين على أنواع العلوم من كل من أغلَت قيمته المنافسة، وقد وجدوا الزمن رخاء والعصر حضارة والنفوس متهيئة، فلم يبق لهم وراء ذلك مقترح لقريحة، ثم إن أولئك الملوك لم يخوضوا في أول أمرهم الفتن، ولم تعصف بهم ريح السياسة، فأنصرفوا جهدهم إلى استجماع لذَّة الملك، وأخذوا بأحلام المباهاة التي يهذي بها مرضى الترف الليِّن وضعفاء العصب السياسي، إلا قليلاً منهم، فصار المدح لغذاء أرواحهم كالملح لطعام أجسامهم؛ وثبتت العادة بذلك، حتى إن يوسف بن تاشفين لمّا دخل الأندلس توسَّط له المعتمد بن عباد عند الشعراء ليمدحوه حتى لا يصغر شأنه مع أنه دخل في نجدة لهم على الإفرنج وكان على يده النصر المبين.

وتبع ذلك من فنون الآداب ما يخلق لهم اللذة في كل صورة ويبدلها في كل خلقة، حتى يتداووا بهذه الجدّة من سأم القديم وضجر التكرار، فكانت لهم المجالس العجيبة، والأوصاف البارعة، والفنون المستظرفة من صور التشبيهات، إلا أن ذلك جميعه قد كان أعود علي الأدب بالفائدة وأردّ عليه بالمنفعة، فنبغ في أيامهم من لو خلا الأدب الأندلسي إلا منهم لكانوا زينته ورواءه، وقد كاد يكون بهم القرن الخامس تاريخاً على حدة.

<sup>(</sup>١) نفح الطيب: ١٣٩/٢.

كان من أعظم مباهاة ملوك الطوائف أن فلاناً العالم عند فلان الملك، وفلاناً الشاعر مختص بفلان الملك(١) ؛ وقد بذل مجاهد العامري ملك دانية لأبي غالب اللغوى ألف دينار ومركوباً وكساء على أن يضع اسمه في صدر كتاب الَّفه فأبي ذلك أبو غالب وقال: كتاب ألَّفته لينتفع به الناس وأُخلِّد فيه همِّتي، أجعل في صدره اسم غيري؟ فلما بلغ هذا مجاهداً استحسن أنفته وأضعف له العطاء. وكان من ملوك بني هود: المقتدر بن هود، وهو آية في علم النجوم والهندسة والفلسفة، وكان يباهى بالفقيه الأديب العالم الشاعر أبي الوليد الباجي وانحياشه إلى سلطانه؛ ومن ملوك بني الأفطس: المظفّر، وكان أحرص الناس على جمع علوم الأدب خاصة من النحو واللغة والشعر ونوادر الأخبار وعيون التاريخ؛ وقد انتخب مما جمع من ذلك كتابه المشهور بالمظفري في خمسين جزءاً على نحو كتاب الاختيارات للروحي وعيون الأخبار لابن قتيبة (٢). توفي سنة ٤٦٠، وكان أديب ملوك عصره؛ أما ملوك بني عباد فقد كانوا هم وبنوهم ووزراؤهم صدوراً في بلاغتى النظم والنثر، مشاركين في فنون العلم؛ وكانت دولتهم العبادية بالمغرب كالدولة العباسية بالمشرق، وكان المعتمد منهم لا يستوزر وزيراً إلا أن يكون أديباً شاعراً حسن الأدوات؛ وكان من شعراء أبيه المعتضد، أبو جعفر بن الأبار. . . وأبو الوليد وابنه الوزير ابن زيدون واليماني، وابن جاخ البطليوسي الذي يعد من أعاجيب الدنيا لأنه كان أمياً، وقد بلغ من حسن شعره أن ولاه المعتضد رياسة الشعراء؛ إذ كانت له دار مخصوصة بهم وديوان تقيَّد فيه أسماؤهم، وقد جعل لهم يوماً يفرغ لهم فيه فلا يدخل فيه الملك غيرهم، وربما كان يوم الإثنين (٣) .

فتأمَّل ما عسى أن يبلغ عدد قوم يُفردَ لأسمائهم ديوان وتخصص بهم دار؟ وكان المعتضد داهية يشبه أبا جعفر المنصور، وقد اتخذ خُشباً في ساحة قصره جللها برءوس الملوك والرؤساء عوضاً عن الأشجار التي تكون في القصور، وكان يقول: في مثل هذا البستان فليتنزه! (٤).

وهذا الخبر ينقله كتبة الأوربيين إلى الشعر المحض فيقولون إنه كان يزرع الورد

<sup>(</sup>١) نفح الطيب : ٢/ ١٣٩ . (٢) المعجب: ص ٤٩ .

<sup>(</sup>٣) نفح الطيب: ٢/ ٤٦٨.(٤) المعجب: ص ٥٩.

في جماجم أعدائه، ولابنه المعتمد شيء من مثل هذا، فقد اتخذ في بعض وقائعه . . . من جماجم أعدائه مئذنة ثوَّب عليها المؤذنون؛ ولم يجتمع من فحول الشعراء وأمراء الكلام بباب أحد من ملوك الإسلام ما اجتمع بباب الرشيد والصاحب بن عبّاد والمعتمد هذا، فكان بباب الرشيد مثل أبي نواس وأبي العتاهية والعتابي والنمري وأشجع السلمي ومسلم بنّ الوليد وأبي الشيص ومروان بن أبي حفصة ومحمد بن مناذر وغيرهم؛ وكان بباب الصاحب بأصبهان وجرجان والرى مثل أبي الحسين السلامي وأبي بكر الخوارزمي وأبي طالب المأمون وأبي الحسن البديهي وأبى سعيد الرستمي وأبى القاسم الزعفراني وأبى العباس الضبي وأبي محمد الخازن وأبي الحسن بن عبد العزيز الجرجاني وبني المنجم وابن بابك وابن القاشاني وبديع الزمان والشاشي وكثيرين غيرهم (١) . وكان بحضرة المعتمد مثلّ ابن زيدون وابن اللبانة وابن عِمار وعبد الجليل بن وهبون وأبي تمام غالب بن رباح الحجام وابن جامع الصباغ، وغيرهم؛ ولا أحدث بالمعتمد وأولاده وأمه العبادية، فكلهم شعراء، وكان يناظر المعتمد المتوكل بن الأفطس، وكان في حضرة بطليوس كالمعتمد بإشبيلية، يترد أهلُ الفضائل بينهما كتردد النواسم بين جنتين، وينظر الأدب منهما عن مقلتين، والمعتمد أشعر والمتوكل أكتب (٢) وكان وزيره ووزير أبيه ابن عبدون الكاتب الشاعر الشهير، وهو الذي سيَّر فيهم القصيدة الخالدة التي أولها:

\* الدهر يفجع بعد العين بالأثر \*

وذكر فيها مصارع الملوك إلى زمنهم، وتوفى سنة ٥٢٠.

وكذلك كان بالمرية يومثذ المعتصم بن صمادح، ومن شعرائه ابن الحداد شاعر الأندلس وعمر بن الشهيد وأبو جعفر الخراز البطرنى وأبو الوليد النحلى ومحمد ابن عبادة الوشاح والأسعد بن بليطة والحكيم الفيلسوف أبو الفضل بن شرف القائل في دولته:

<sup>(</sup>١) يتيمة الدهر: ٣٢/٣.

<sup>(</sup>٢) نفح الطيب: ٨/ ٥٨٣.

لم يبق للجور في أيامهم أثر إلا الذي في عيون الغيد (١) من حور

وقد قصر إمداحه عليه بعد أن مدح المتوكل بن المظفر وأقطعه المعتصم قرية بأحوازها لهذا البيت \_ وسنتكلم عن الشعراء الفلاسفة في موضع آخر \_.

ومما امتاز به القرن الخامس شيوع الأدب في النساء، حتى كانت مريم بنت أبى يعقوب الأنصارى التي اشتهرت بأشبيلية بعد الأربعمائة تدارس النساء الأدب (٢).

وامتاز أيضاً باختراع الزجل كما امتاز القرن الرابع باختراع التوشيح، والذى اخترع الزجل هو الوزير أبو بكر بن قزمان، وكان مم اشتمل عليهم المتوكل بن المظفر.

وفى آخر هذا القرن نكب ملوك الطوائف وانقرض ملكهم على يد يوسف بن تاشفين الملقب أمير المسلمين ولم يكن على شيء من الأدب العربى؛ ولذلك كان أكثر الشعراء في بر العدوة أيام نكبة ملوك الطوائف من الزعانفة وملحفي أهل الكدية، حتى إنه لما أخذ المعتمد إلى طنجة تعرض له أولئك الصعاليك وألحفوا في استجدائه، وكان هو أولى منهم بالكدية لولا أنه المعتمد الذي يقول في ذلك:

لولا الحياء وعزة لَخْميَّةٌ على الحشا ساواهم في المطلب

ومن مشاهيرهم الحصرى الأعمى، وكانت له عادة سيئة من قبح الكدية وإفراط الإلحاف<sup>(٣)</sup>.

#### عصر الوزراء:

غير أن ملوك الطوائف قد تركوا له إرثاً من الأدب اتصل به بعضه بعد أن استوسق له الأمر، إذ خلفوا من الشعراء والكتاب كالوزراء بنى القبطرنة من أهل بطليوس أبى بكر وأبى محمد وأبى الحسن، وذى الوزارتين أبى بكر محمد بن رحيم الشاعر، وأخيه الوزير أبى الحسين بن رحيم، والوزراء أبى بكر الطائى، وأبى الحسن جعفر بن الحاج، وأبى محمد بن القاسم، وأبى عامر بن أرقم، وأبى

<sup>(</sup>١) قلت: الغيد: مفردها (الغيداء): التي تتمايل وتثني في لين ونعومة.

<sup>(</sup>٢) نفح الطيب: ٢/ ٤٩٣ . (٣) المعجب: ٩٠ .

جعفر بن مسعدة، وأبى محمد بن [...]، وأبى القاسم بن السقاط، وأبى عبدالله ابن أبى الخصال، وأبى الحسين بن سراج، وأبى القاسم بن الجد، وأبى محمد بن مالك، وعبد الله بن سماك، وعبد الحق بن عطية، وعبد الحسن بن أضحى، والكاتب أبى عبد الله اللوشى؛ [...] وأبى الحسن بن زنباع، وأبى محمد بن سارة، ويحيى بن تقى، وأبى الحسن غلام البكرى، وأبى القاسم المتنبى، وأبى الحسن بن [...] وأبى عبد الله محمد بن عائشة، وأبى عامر بن عقال، وعبدالمعطى بن مجد، وغيرهم، وما منهم إلا عكم فى دولة القلم.

وهذا القرن الخامس يصح أن يلقب بزمن الوزراء، لأنهم كثروا فيه كثرة لم تكن فيما قبله ولم تعهد فيما بعده، وإنما كانوا يستوزرون لأدبهم من الكتابة والشعر \_ وبذلك عرفوا \_ فكأن الوزراة كانت كالشعر منافسة، ثم كانوا يوزعون عليهم الخطط كالمظالم والأحكام والإنشاء وغيرها.

وربما يتهادى الوزير الواحد ملوك عدة؛ ولذهاب هؤلاء الوزراء بجيد الشعر قل في زمنهم من عُرف بالشعر وحده، لأنه لا يتميز به إلا من ميزته مواهبه وتخطّت به جلالة الوزارة، وقد مر بك أسماء بعضهم، أما الوزراء بمن لم نذكرهم فمنهم أحمد بن عباس وزير زهير الصقلى ملك المرية، وكانت له عناية خاصة بجمع الكتب حتى بلغت دفاتره ٤٠٠ الف مجلد غير الدفاتر المخرومة، وأبو مروان بن سراج جاحظ الأندلس، وأبو محمد بن عبد البر، وأحمد بن عبد الملك ابن شهيد، وأبو مغيرة بن حزم، ومحمد بن عبد الله بن مسلم، وأبو المطرف بن الدباغ، وأبو حفص بن برد، وأبو عبد الله البكرى، وأبو بكر بن عبد العزيز، وأبو جعفر البتى، وأبو جعفر بن سعدون، والحاجب أبو مروان عبد الملك بن رزين، و . . . محمد بن طاهر، وأبو عامر بن سنون، وأبو بكر بن القصيرة، وأبو الحسن بن اليسع، وأبو الفضل بن عامر بن سنون، وأبو بكر بن القصيرة، وأبو الحسن بن اليسع، وأبو الفضل بن القاسم، وأبو الحسن بن الحاج، وأبو الأصبغ بن الأرقم، وابن الحضرمى، وأبو طالب بن غانم، وأبو بكر بن قزمان؛ وربما كان لكل واحد جمع من هؤلاء، كتّاب وشعراء، يتجمّل بهم موكب الوزارة، وينطق بهم لسان المجلس؛ فتأمل

عظمة هذا العصر، وتدبر مقدار ما فيه مع ذلك من الأدب وفنونه.

ونحن نستوفى هذه الكلمة بذكر من اشتهروا قبل من ذكرناهم من وزراء الأندلس، ومنهم حاجب الناصر أحمد بن عبد الملك بن عمر بن أشهب، ووزيره عبد الملك بن جهور، ثم حاجب ابنه الحكم جعفر بن محمد المصحفى؛ وكان فى زمنه وزمن أبيه من بيوت الوزراء آل أبى عبيدة وينتهى بيتهم فى الوزارة إلى زمن الداخل، وآل شهيد، وآل فطيس؛ وفى زمن المنصور بن أبى عامر: محمد بن حفص بن جابر، وأبو بكر محمد بن نهور، وأبو عبيدة حسن بن مالك صاحب كتاب ربيعة وعقيل الذى سلفت الإشارة إليه.

\*\*\*\*

# القُرن السنادس ومَا بعدَهُ

بعد أن انقرض ملك الطوائف واستوسق أمرها لابن تاشفين بما أظهر من النكاية في العدو والدفاع عن المسلمين وحماية ثغورهم، بلف الجيوش إلى الجيوش، وصدم الخيل بالخيل، عُدَّ من يومئذ في جملة الملوك وسُمِّي هو وأصحابه بالمرابطين. ولم يختلف عليه شيء من الأندلس، فانقطع إليه من أهل كل علم فحولُه حتى ماجت بهم حضرته، ولم يجد بدًا من أن يتبع سنن من قبله في تجميل الملك بهم؛ وبذلك اجتمع له ولابنه من أعيان الكتاب وفرسان البلاغة ما لم يتفق اجتماعه في عصر من عصور الأندلس، فكان من كتّابه كاتب المعتمد على الله الوزير أبو بكر بن القصير، وكان على طريقة القدماء، من إيثار جزل(١) الألفاظ وصحيح المعاني من غير التفات إلى السجع، إلا ما جاء من ذلك عفواً، وكتب له أيضاً الوزير عبد المجيد بن عبدون، وهو من أبلغ الكتَّاب قاطبة إلى غيرهما من الفحول الذين لم يجدوا لهم ركناً بالأندلس، وقد ذكرنا بعضهم، فإنه لم يشتهر بها بعد نكبة ملوك الطوائف ممن تفضل على أهل الأدب، غير الوزير أبي محمد عبد الرحمن بن مالك المعافري، وكان شاعراً بليغاً \_ فإنه جرى على سنن عظماء الملوك في ذلك حتى لم يُرَ بعده مثله، وتوفى سنة ٥١٨ ــ وكان إبراهيم ابن الأمير يوسف المذكور قد عقد في هذه الدرة سماءً، ولما قام بالأمر على بن يوسف بن تاشفين سنة ٤٩٣ ـ وكان إلى أن يعد في الزهَّاد والمتبتلين أقربَ منه إلى أن يُعَدُّ في الملوك والمتغلبين ـ اشتد إيثاره لأهل الفقه، فكان لا يقطع أمراً في جميع مملكته دون مشاورة الفقهاء، وإذا ولَّى أحداً من قضاته كان فيما يعهد إليه ألا يقطع ولا يبت حكومة في صغير من الأمور ولا كبير إلا بمحضر أربعة من. الفقهاء(٢) فبلغوا في أيامه ما لم يبلغوه في الصدر الأول من فتح الأندلس، ولم يكن يقرُّب منه ويحظَّى عنده إلا من أتقن علم الفروع، أي فروع مذهب مالك، فنفقت في ذلك الزمان كتب المذهب ونبذ ما سواها، وكثر ذلك حتى نُسى النظر

 <sup>(</sup>١) قلت: جزل الألفاظ: خلاف الركيك (وهو الضعيف)، والجزيل: العاقل الأصيل الرأى كما فى القاموس.

<sup>(</sup>٢) المعجب: ص١١٠.

في الكتاب والسنة، ودان أهل ذلك الزمان بتكفير كل من ظهر منه الخوض في شيء من علوم الكلام، وقرر الفقهاء عن أمير المسلمين تقبيح هذا العلم وكراهة السلف له وأنه بدعة في الدين، في أشباه لهذه الأقوال حتى استحكم في نفسه بغض الفلسفة وأهلها، فكان يكتب في كل وقت إلى البلاد بالتشديد في نبذ الخوض في شيء من علم الكلام وتوعد من وجد عنده شيء من كتبه؛ ولما دخلت كتب الغزالي إلى المغرب أمر هذا الأمير بإحراقها، وتقدم بالوعيد الشديد، من سفك الدم واستئصال المال، إلى من وجد عنده شيء منها؛ واشتد الأمر في ذلك؛ فهذه أعظم نكبات الفلسفة، وهذا هو سببها: مغالبة على الرزق وتهالك على السلطة؛ وإذا كانوا قد نسوا النظر في كتاب الله وسنة رسوله والله المنافرة وقد الله عنه أخصر بين يدى هذا الأمير وجمع له المناظرة، فلم يكن فيهم من يعرف ما يقول، إلا رجلاً أندلسياً اسمه مالك الفقهاء للمناظرة، فلم يكن فيهم من يعرف ما يقول، إلا رجلاً أندلسياً اسمه مالك لم يكن يظهر إلا ما ينفق في ذلك الزمان.

وقد كان من وراء ذلك وتشعّب هذه الفروع واستبحار هذا العلم أن الأمير يعقوب المنصور بن يوسف بن عبد المؤمن المتوفى سنة ٩٥٥ من أمراء الموحدين لل نظر فى هذه الآراء المتشعبة التى أحدثت فى دين الله ووجد فى المسألة الواحدة أربعة أقوال وأكثر لا يُعرف فى أيها يكون الحق \_ حَمَل الناس على الظاهر من القرآن والحديث وأراد محو مذهب مالك وإزالته من المغرب مرة واحدة، فأمر بإحراق كتبه بعد أن يجرد ما فيها من الحديث والقرآن؛ حتى لقد كان يؤتى منها بالأحمال فتوضع وتطلق فيها النار، وتقدم كذلك إلى الناس بترك الاشتغال فى علم الرأى والحوض فى شىء منه، وتوعّد على ذلك بالعقوبة الشديدة؛ وأمر من عنده من المحدّثين باستخراج مجموع من مصنفات الحديث العشرة، كالصحيحين والترمذى والموطأ وغيرها، فكان يمليه بنفسه على الناس ويأخذهم بحفظه، وجعل لن حفظه الجعل السّني من الكساء والمال؛ فحفظه الخواص والعوام (١) وكان ذلك

<sup>(</sup>١) المعجب : ص١٨٤ .

في سنة ٥٨٤.

غير أن الأمير على بن يوسف لم يكن منصرفاً عن الأدب، إذ لا عداوة بينه وبين الفقه، فكان يستدعى أعيان الكتاب من جزيرة الأندلس، وكان عنده من مشاهيرهم أبو القاسم المعروف بالأحدب، وأبو بكر محمد المعروف بابن القبطرنة، وأبو عبد الله محمد بن أبى الحضال وكان صاحب المكانة لديه، لمشاركته في علوم الفقه، وأخوه أبو مروان، وعبد المجيد بن عبدون وغيرهم.

وكذلك كان أخوه إبراهيم بن يوسف بن تاشفين قد عقد للأدب فى ذلك الجو سماء أدار فلكها واستوى على عرشها فكان ملكها، وهو الذى ألف له الفتح بن خاقان كتابه الشهير الموسوم بقلائد العقيان، وكان يتودد فى أوائل القرن السادس من خلفتهم ملوك الطوائف ومن تركهم أبوه من العلماء والشعراء والكتاب، وقد ذُكر كثير منهم.

ولم يزل أمر الأدب يتردد بين الأندلس وبر العدوة، حتى أعاد أمراء الموحدين مجده وعزّه، وكان أوَّلهم عبد المؤمن الذي ولى سنة ٥٣٤؛ وكان من أشهر شعراء الأندلس في هذا الزمن: ابن حمديس، وابن الزقاق، وابن خفاجة، وابن بقى، والفيلسوف أبو بكر بن الصائغ، وأبو الحسن جعفر بن الحاج الميورقي الشاعر الشهير، وابن الصفار القرطبي، وغيرهم.

#### الأدب ودولة الموحدين:

لما تفرَّق أهل الأندلس بعد الفتن التي كانت في أواخر القرن الخامس، كان منهم الكتاب الوزراء والشعراء الأدباء، فكان لا يُستعمل في بر العدوة بلدي ما وبجد أندلسي (۱)؛ ومن أجل ذلك كان الأمراء يبعثون في طلبهم ويرغبون فيهم أشد الرغبة، إن لم يكن إحياءً لملك الأدب، فزينة لأدب الملك، وقد مر شيء من ذلك في دولة المرابطين، ولما ولي عبد المؤمن من الموحدين من جرى على هذه السنة، فبعث يستدعي أهل العلم من البلاد إلى السكون عنده والجوار بحضرته؛ وأجرى عليهم الأرزاق الواسعة، وأظهر التنويه بهم والإعظام لهم إلا أنه لم يكن

<sup>(</sup>١) نفح الطيب: ٢/ ١٢٤.

من شعرائه الخواص به من تلقى له أزمة القول، حتى إنه لما تغير على وزيره الكاتب البليغ أبى جعفر بن عطية، امتحن من عنده من الشعراء بهجوه، فلما أسمعوه ما قالوا أعرض عنهم وقال: ذهب ابن عطية وذهب الأدب معه! (١).

ولما خرج بجموعه يقصد الأندلس، وكانت قد اختلَّت أحوالها، نزل مدينة سبتة، فعبر البحر ونزل الجبل المعروف بجبل طارق، وسمَّاه هو جبلَ الفتح ـ وفد عليه في هذا الموضع وجوه الأندلس للبيعة، فكان له هناك يوم عظيم، استدعى فيه الشعراء ابتداءً ولم يكن يستدعيهم قبل ذلك؛ إنما كانوا يستأذنون فيؤذن لهم، وعلى على بابه منهم طائفة أكثرهم مجيدون (٢) فأنشده أبو عبد الله محمد بن حبوس من مدينة فاس، وهو الذي كان في دولة لمتونة مقدَّماً في الشعراء، والطليقُ المرواني؛ وابن سيد اللِّص؛ وهو نحوى كان يُغير على أشعار الناس فنُبز بهذا اللقب(٣)، والرصافيُّ، وكان يومثذ حدثاً، وغيرهم؛ وقد ولي عبد المؤمن بعض أولاده على جهات الأندلس، فولى غرناطة وأعمالها ابنه عثمان؛ ويكنى أبا سعيد، وكان محبأ للآداب مؤثراً لأهلها، يهتز للشعر ويثيب عليه، فاجتمع له من وجوه الشعراء وأعيان الكتّاب عصابة كانت البقية الباقية من ضوء ذلك النهَّار؛ أثم صارت الدولة إلى يوسف بن عبد المؤمن في سنة ٥٥٨ وكان في حياة أبيه قد ولي أشبيلية وأعمالها، نزل منها محل المعتمد ووقف على آثار دولته، فاختلط هناك بعلمائها، كالأستاذ اللغوى ابن ملكون وغيره، وجعل يأخذ عنهم، وصرف عنايته إلى كلام العرب وحفظ أيامهم ومآثرهم وأخبارهم في الجاهلية والإسلام، حتى صار أسرع الناس نفوذ خاطر في غوامض النحو ومسائل العربية، مع مشاركة في علم الأدب واتساع في حفظ اللغة، ثم طمح به شرفُ نفسه وعلوٌّ همته إلى تعلم الفلسفة؛ فجمع كثيراً من أجزائها، وبدأ من ذلك بعلم الطب، ثم تخطَّاه إلى ما هو أشرف منه من أنواع الفلسفة، وأمر بجمع كتبها فاجتمع له منها قريب مما اجتمع للحكم المستنصر، وما كان ينتهي إليه خبر كتاب منها عند أحد إلا أخذه وعوَّض عليه ما هو خير له؛ ولم يزل يجمع الكتب من أقطار الأندلس والمغرب،

<sup>(</sup>۱) نفح الطيب: ١٠١/٣: س ١٣٧.

<sup>(</sup>٣) بغية الوعاة: ص ١٥٠.

ويبحث عن العلماء وخاصة أهل العلوم النظرية، إلى أن صارت حاضرته بذلك أشبه بحاضرة خلافة علمية؛ وكان عمن صحبه من فلاسفة الإسلام، أبو بكر محمد بن طفيل، تليمذ أبى بكر ابن الصائغ، وقد كان أمير المؤمنين أبو يعقوب هذا شديد الشغف به والحب له حتى كان يقيم عنده فى القصر أياماً ليلاً ونهاراً لا يظهر، وهو الذى تولى جلب العلماء إليه من جميع الاقطار، ونبه على أقدارهم، ولولاه ما كان ابن رشد أعظم فلاسفة الأندلس شيئاً مذكوراً؛ إذ هو الذى تون بو على حتى عظم قدره، وتقدم إليه فى تلخيص كتب أرسطوطاليس وتقريب أغراضها. وكان من كتاب أبى يعقوب أبو عبد الله محمد بن عياش بن عبد الملك، وهو الذى جرى على طريقة خاصة فى الإنشاء توافق طريقة هؤلاء الأمراء وتصيب ما فى أنفسهم، ثم جرى الكتّاب من أهل ذلك المصر بعده على أسلوبه وسلكوا من استحسائهم لتلك الطريقة (وكان أشهر شعرائه وشاعر المغرب فى وقته أبو بكر بن مجير الأندلسى المتوفى سنة ١٩٨٧؛ ومن شعراء زمنه وزمن أبيه الرصافي، والكندى، وأبو جعفر بن سعيد، وابن الصابونى شاعر ورمن أبيه الرصافي، وابن إدريس الرندى.

وتوفى أبو يعقوب سنة ٥٨٠ فقام بعده يعقوب بن يوسف بن عبد المؤمن، وكان قد وزر لأبيه فبلغ غاية بعيدة من مطالعة الأمور وتقدير الرجال، فكأنما استوفى حظه من إكرام الفلسفة ووقاها قسطها فى ذلك الزمن، لأنه ما كاد يتصل به الأمر حتى أراد أن يرجعها بدوية ساذجة يجرى فيها على سنن الخلفاء الراشدين، فكان يتولى الإمامة بنفسة فى الصلوات الخمس ثم كان يقعد للناس عامة لا يحجب عنه أحد، حتى اختصم إليه رجلان فى نصف درهم! (١)، وقد سلف ما كان من نظره فى كتب الرأى وتقدمه بإحراقها، وحكوا عنه أنه لما أزمع الخروج إلى بعض غزواته سنة ٥٩٦ كتب إلى جميع البلاد بالبحث عن الصالحين والمنتمين إلى الخير وحملهم إليه، فحصل على جماعة كبيرة منهم كان يجعلهم كلما سار بين يديه، فإذا نظر إليهم قال لمن عنده: هؤلاء الجند لا هؤلاء! مشيراً إلى العسكر؛ ولعله يحكى فى ذلك قتيبة بن مسلم الفاتح الشهير، فإنه حين لقى

<sup>(</sup>١) المعجب: ص١٧٤. (٢) المعجب: ص١٨٩.

الترك وكان فى جيشه أبو عبد الله محمد بن واسع، جعل يكثر السؤال عنه، فأخبر أنه فى ناحية من الجيش متكثاً على سية قوسه رافعاً إصبعه إلى السماء ينضنض بها، فقال قتيبة: لتلك الإصبع... أحب إلى من عشرة آلاف سيف.

#### نكبة الفيلسوف ابن رشد:

وفي أيام يعقوب هذا نالت أبا الوليد بن رشد فيلسوف الأندلس المحنة الشديدة التي أظلمت أسبابها على الأقلام ظلمة المداد، وأقام لها الكتّاب من كلامهم مناحة وألبسوها من صحفهم ثياب الحداد؛ وقد تكلم عنها الكتبة من العرب، كالذهبي والأنصاري وابن أبي أصبيعة وعبد الواحد بن على التميمي صاحب كتاب المعجب، وكان يومئذ حياً، ثم تناولها كذلك المؤرخون من الإفرنج وبسطوا فيها العبارة، كالفيلسوف رينان وغيره، وهم إنما حاروا في أسبابها، لأن ابن رشد كان قاضي القضاة، وكان مقرباً عند يعقوب وأبيه حتى إن يعقوب جاوز به مجلس أخصائه وأدناه فوق ما يؤمل، ولكن أكثر أولئك لم يرجعوا في سبب هذه المحنة إلى سيرة يعقوب هذا، لأنها لا تخرج عن أن تكون خلقاً من أخلاقه أو نزوة لبعض هذه الأخلاق، وإنما أعمال المرء بخيرها وشرها ميزان، وسيرته موضع اللسان منه، فهي تنطق بصواب التمييل بين الكفتين وتدل على حقيقة الترجيح، وقد أسلفنا من أمر هذه السيرة ما يتعين معه الحكم بأن الأمير يعقوب لا يبغض الفلسفة مستقيمة في كتبها، ولكنه يبغضها معوجّة في الألسنة، إذ تزيغ بها القلوب الخفيفة، وتضلُّ العقول الطائشة؛ فلما نتأ رأس الفتنة، وأصبح الكلام على أن يشيع في العامة ويتقلب على الألسن ويختلط بالأهواء ووجوه التأويل، لم يكن بدُّ من أن يحسم الأمير مادة الفتنة ويتقى الله في عامته، وهو الرجل الذي يحكمهم بالقلب المطمئن ويحوطهم بالنظرات المحككة، فلا يزال يتحرى العدل بحسب طاقته وما يقتضيه إقليمه والأمة التي هو فيها، ولذلك نستبعد نحن أن يكون سبب هذه المحنة غضباً من المنصور لمن يناوئ الفيلسوف، أو موجدة عليه لأنه ذكر في شرح كتاب الحيوان لأرسطاطاليس أنه رأى الزرافة عند ملك البربر -يعنى المنصور \_ فغفل عما يتعاطاه خدَمَة الملوك ومتحيلو الكتاب من الإطراء والتقريظ، ولا أن ابن رشد كان يؤثر أبا يحيى على أخيه يعقوب ولا ما أشبه ذلك

مما لا يلتثم مع سيرة المنصور بتَّة؛ إذ هو لا يخرج من جلده ويترك فضلات روحه ويخلق رجلاً جديداً يحب التمليق والمداهنة ويؤثر الكبرياء ويفسح من صدره للغيبة والنميمة من أجل ابن رشد ولكى يشد عليه هذه الشدة؛ ولولا ذلك ما جمع فقهاء قرطبة وأخدهم بأن ينظروا في كتب الفيلسوف فإما التحريم وإما التحليل.

وقد كان الأمير أتقى لله من [أن يهين شيبة مسلم] ويلعن رجلاً يقول ربى الله، أو يغمض في رأى من يشير بذلك؛ ولكنه أراد أن يبرأ من هذه التبعة، ويتحلل من عهدة ما عسى أن يكون خطأ، فجمع الفقهاء لتكون كلمتهم الحكم على العامة بالسكوت، فإنهم إذا خاضوا في ذلك وتُرك الأمر على ما هو، فشت لهم فاشية من الضلال ووجد الناس السبيل إلى خذلان هذا الأمير في غزواته، وهو الذي كان يذكر البلاد المصرية وما فيها من المناكر والبدع ويقول: نحن إن شاء الله مطهروها! ولم يزل هذا عزمه إلى أن مات (١).

هذا ما نراه من سبب المحنة، وهو الحق لا ريب فيه، أما تفصيلها فهو قار فى موضعه من كتب من ذكرناهم فى صدر هذا الفصل فلا يفوت من يلتمسه؛ وقد أبعد الفيلسوف بعد ذلك إلى [. . .] بلدة قريبة من قرطبة يسكنها اليهود، وأبعد من يقول بقوله أو يتكلم فى علوم الفلسفة، ومنهم القاضى أبو عبد الله بن إبراهيم الأصولى الذى يقال إنه خرج كلمة (ملك البربر) ونبه على أنها محرفة عن (ملك البرين)، وأبو جعفر الذهبى، ومحمد بن إبراهيم قاضى بجاية، وأبو الربيع الكفيف، وأبو العباس الشاعر؛ ثم كتبت الكتب عن المنصور إلى البلاد بالتقدم إلى الناس فى ترك هذه العلوم جملة واحدة، وبإحراق كتب الفلسفة كلها إلا ما كان من الطب والحساب وما يتوصل به من علم النجوم إلى معرفة أوقات الليل والنهار وأخذ سمت القبلة. فأشبع الناس من كتب الفلسفة هذه النار التى بقيت فى الأندلس إلى زمن ديوان التفتيش تقول: هل من مزيد؟ ولكن المنصور لما رجع إلى مراكش نزع عن ذلك كله وجنح إلى تعلم الفلسفة، وأرسل يستدعى أبا الوليد من الأندلس إلى مراكش للإحسان إليه والعفو عنه، فحضر ولكنه مرض بها مرضه

<sup>(</sup>١) المعجب: ص ١٨٨.

الذي مات فيه سنة ٥٩٤، وتوفى بعده يعقوب صدرَ سنة ٥٩٥.

وكان في زمنه من أمراء الكتاب والشعر: أبو عبد الله بن وزير الشلبي المشهور من أمراء كتَّاب أشبيلية، وشعره يشبه شعر أبي فراس الحمداني، وكان أحد فرسان الأندلس، وابنه أبو محمد غير مقصر عنه فروسية وأدباً وشعراً (١)، وقد كثر الشعر في زمنه وجَمَّ أهله ولكنه شعر اتبّاع لا شعر ابتداع؛ إذ لم ينشأ في الأندلس بعد القرن الخامس من يعد في أوائل شعرائها؛ ومن كثرة الشعر يومئذ أن المنصور لما قفل من غزوة الأراكة الشهيرة سنة ٥٩١ ورَدَ عليه الشعراء من كل قطر يهنئونه فلم يكن لكثرتهم أن ينشد كل إنسان قصيدته، بل كان يختص منها بالإنشاد البيتين والثلاثة المختارة، فدخل أحد الشعراء فأنشده:

ما أنت في أمراء الناس كلهم إلا كصاحب هذا الدين في الرسل أحيت بالسيف دين الهاشمي كما أحياء جدّك عبد المؤمن بن على

فأمر له بألفى دينار ولم يصل أحداً غيره، لكثرة الشعراء، وأخداً بالمثل: «منع الجميع إرضاء للجميع» وقد انتهت رقاع القصائد إلى أن حالت بينه وبين من كان أمامه (٢) وهذا وحده ينهض دليلاً على أن الشعر يومئذ كان متجراً حقيقياً لا يُتادّب به، فلا يخرج من روح الشاعر إلى قلبه حتى يبقى أدباً، ولكنه يخرج من لسانه إلى يده فينقلب مادة. وقد كان ذلك قبل زمن عبد المؤمن، لأنه لما مدحه الحسيب أبو القاسم بن سعدة الأوسى، وكان جده ملك وادى الحجارة، كتب اسمه وزير عبد المؤمن في جملة الشعراء، فلما وقف الأمير على ذلك ضرب على اسمه وقال: إنما يُكتبُ اسمُ هذا في جملة الحساب (أصحاب الحسب) لا تدنسوه بهذه النسبة؛ فلسنا عن يتغاضى على غمط حسبه (٣) إلا أن ذلك لم يمنع أن يكون بينهم نفر قليلون يقومون على الأدب.

وممن ختم بهم القرن السادس من أولئك: محمد بن سفر الشاعر الكبير، وأبو بحر صفوان بن إدريس المتوفى سنة ٥٩٨، وأبو جعفر الحميرى الحافظ أديب الأندلس المتوفى سنة ٦١٠، وغيرهم وإن كانوا قليلين.

<sup>(</sup>١) نفح الطيب: ٢/ ٥٨٢. (٢) نفح الطيب: ٢/ ٤٣٠. (٣) نفح الطيب: ٢/ ٢٥٣.

#### بعد القرن السادس:

ابتدأت الفتن بعد هذا القرن تتقلب حتى ذل الأندلسيون سنة ٧٤١ حين اتحد ملوك الأسبانيول وملك البرتغال على العرب فهزموهم، ثم عادوا ثانية مع ملوك إيطاليا واستولوا على الجزيرة الخضراء سنة ٧٤٣ ولم يبق في حوره الأندلسيين إلا غرناطة؛ وكان بعد ذلك الزمنُ الذي انتهى بجلاء الأندلسيين في أوائل القرن العاشر؛ وفي كل هذه المدة كان ينبغ الشعراء والكتّاب وأهل العلوم، إلا أن المشاهير منهم كانوا يعدون بالنسبة إلى ضعف الزمن وسفاهة التصرف في إرث تلك الحضارة القديمة - على قاعدة المثل السائر: واحد بالمائة، ورجُل يفي بالفئة؛ وكانوا مع ذلك في الأغلب إنما يقلدون المعاصرين من أدباء المشرق، كالصفدي وغيره، فيتبعونهم في الصناعات اللفظية ونحوها، وكان لأكثرهم رحلة إلى هؤلاء، يجتمعون بهم ويأخذون عنهم، كما فعل ابن جابر صاحب بديعية العميان، ورفيقه الألبيري؛ وابن سعيد المغربي، وغيرهم، خصوصاً وقد كانت دولة الشعر قائمة يومئذ - في القرن السابع - بحضرة الناصر ملك الشام الذي البسها من عزه تاجاً، وأحلها من سمائه أبراجاً.

وعمن نبغ فى القرن السابع أبو جعفر أحمد بن طلحة الوزير الكاتب الذى كتب عن ولاة من بنى عبد المؤمن، ثم استكتبه السلطان بن هود وقتل سنة ٦٣١ وهو مبدع فى نثره وشعره معاً، وكان يرى نفسه فوق أبى تمام والبحترى والمتنبى؛ لأن أكثر مدارسة الشعر يومئذ كانت منصرفة إلى دواوين هؤلاء الثلاثة كما هى إلى اليوم، وكما تكون بعد اليوم إلى ما شاء الله؛ وابن سهل الإسرائيلى الشاعر الشهير المتوفى سنة ٦٤٩، وأبو المطرف بن عميرة الإمام الكاتب المتوفى سنة ٦٥٨، وابن مرج الكحل الشاعر المتوفى سنة ٦٣٤.

وكان من نابغى القرن الثامن ابن الجياب المتوفى ٧٤٩. وأبو يحيى بن هذيل المتوفى سنة ٧٥٣ ـ وسيأتى ذكره فى فلاسفة الشعراء، وأبو القاسم بن جزى المتوفى سنة ٧٥٠ وكلهم من أشياخ لسان الدين بن الخطيب وزير بنى الأحمر، وهو أشهر أدباء هذا القرن شعراً وكتابة وتفنناً فى العلوم، وقد وضع فى شعراء هذا القرن كتاباً سماه الكتبة الكامنة فى شعراء المائة الثامنة، إلا أنه على ما أرجّح

عد فيه طبقات العلماء، إذ كان لا يخلو أحدهم من أن يكون على شيء من الأدب يحمله على شيء من الشعر، وكذلك فعل في الإحاطة، ثم كان شاعر ما بقى من الأندلس بعد لسان الدين، هو العربي العقيلي الشاعر الوشاح، واشتهر بعده أيضاً تلميذه ابن زمرك وزير الغني بالله.

أما القرن التاسع وهو الذي مرّ على أطلال الأندلس، فكان في نصفه الأول الوزير الكاتب القاضى أبو يحيى بن عاصم الذي يقول عنه الأندلسيون إنه ابن الخطيب الثاني، وكان في نصفه الأخير قاضى الجماعة بن الأزرق الشاعر المنشئ الفقيه المتوفى سنة ٨٩٥، وصارت الأندلس بعد ذلك أرضاً صماء لا ترجع الصدى، واستعجم تاريخها فكأنما بدأ غريباً وعاد كما بدأ.

And the first the second was the second seco

## الشعر الأندلسي والتلحين

لقد يخطئ من يزعم أن شعر الأندلسيين يغيب في سواد غيره من شعر الأقاليم الأخرى كالعراق والشام والحجاز، بحيث يشتبه النسيج وتلتحم الديباجة، وذلك زعم من لا يعرف الشعر إلا بأوزانه ولا يميز غير ظاهره؛ ولكن للشعور روحاً كروح الإنسان: تستوى مع الجنس كله في جملة الأخلاق وتختلف في مفرداتها، حتى لقد يجد اللبيب الحاذق من التفاوت بين أنواع الأشعار إذا هو استقرأها وتقصص تواريخ أصحابها ما يصح أن يخرج منه علم يسمى علم الفراسة الشعرية.

ومن هذا القبيل يمتاز شعر فحول الأندلسى بتجسيم الخيال النحيف وإحاطته بالمعانى المبتكرة التى توحى بها الحضارة، والتصرف فى أرق فنون القول واختيار الألفاظ التى تكون مادة لتصوير الطبيعة وإبداعها فى جُمل وعبارات تخرج بطبيعتها كأنها الترقيع الموسيقى، بل هى تحمل على التلحين بما فيها من الرقة والرنين، ولا يشاركهم فى ذلك إلا من ينزع هذا المنزع ويتكلف ذلك الأسلوب؛ لأن جزالة اللفظ فى شعرهم إنما هى روعة موقعه وحلاوة ارتباطه بسائر أجزاء الجملة؛ وتلك فلسفة الجزالة، ومن أجل ذلك أحكموا التشبيه، وبرعوا فى الوصف، لأنهما عنصران لازمان فى تركيب هذه الفلسفة الروحية التى هى الشعر الطبيعى.

وقد يشاركهم فى كثير من ذلك شعراء الشام، ولكن رقة هؤلاء عربية مصفّاة؛ ولذلك امتازوا على عرب الحجاز والعراق؛ فهم لا يهولون بالألفاظ المقعقعة؛ ولا يغالون فى فخامة التركيب؛ ولكن لا يستقبلك فى شعرهم ما يستقبلك فى شعر الأندلسيين من الشعور الروحى الذى لا سبيل إلى تصويره بالألفاظ؛ والذى تتبين معه أن الفرق بين الخيالين كأنه الفرق بين البلادين فى التبعية والاستقلال. وليس يدل ما قدمناه على أن شعر فحول الأندلسيين ممتاز على إطلاقه وأن غيره لا يمتاز عليه؛ بل الأمر فى ذلك كالجمال: كل أنواعه حسن رائع؛ ولكن النحافة اللينة منه تستدعى مع الإعجاب رقة هى بعينها التى يجدها

من يتدبر ذلك الشعر.

وقد كان التلحين ضرورياً عند شعراء الاندلس؛ وما اخترعوا الموشحات إلا الأن أوزانها أحفل به من أوزان الشعر؛ ولذلك لا يقع التوشيح موقعه من السمع إلا إذا خرج ألحاناً؛ وقد كان منهم من ينظم ويغنى ويلحِّن؛ وأكثر ما يكون ذلك فى فلاسفتهم؛ كأبى الصلت أمية بن عبد العزيز الأشبيلى المتوفى سنة ٣٢٥، وكانوا يكنونه بالأديب الحكيم، وهو الذى لحن الأغانى الأفريقية (١)، وكالفيلسوف أبى بكر بن باجة الغرناطى؛ وله عندهم الألحان المطربة التى عليها الاعتماد، وهو صاحب كتاب الموسيقى الذى يعدونه الكفاية من هذا العلم، وأعجب شىء فى ذلك أن لأبى عبد الله بن الحداد الذى مر ذكره فى شعراء المعتصم بن صمادح، مؤلّفاً فى العروض مزج فيه بين الموسيقى وآراء الخليل، وقد أشرنا إلى ذلك فى الكلام على التوشيح (١) فهذه كانت عنايتهم بالألحان، وهى التى جعلت شعرهم كأنه نفوس تقطر أو تسيل.

\*\*\*

<sup>(</sup>١) نفح الطيب: ١/ ٣٧٢.

<sup>(</sup>٢) نفح الطيب: ٢٩٣/٢.

# الشعراء الفَلاسفَة

ولم ينشأ من الفلاسفة شعراء مجيدون قدر من نشأ منهم بالأندلس وحدها، ولم يكن للفسلفة تأثير على شعرهم إلا من جهة معانيه الشعرية، فإنها صارت من سمو الخيال وقوة التصور وبراعة الابتكار بحيث تدل على عقل صاحبها دلالة المطابقة، وبذلك زادوا في محاسن الشعر، ولكن غيرهم يخلط بين معاني الفلسفة الفنية وبين معانى الشعر، فيجيء به فلسفة ركيكة ساقطة، أو يجعل فلسفته التزام نوع واحد من مذاهب الشعر، كالحكمة مثلاً، وبذلك يبرد شعره ويثقل، ولا تكاد تجد في غير الاندلسيين من يتحقق بأجزاء الفلسفة فيكون فيلسوفاً، ويبرز في الشعر فيكون شاعراً، ويجمع في شعره الجمال الروحي في المعنيين فيكون شاعراً وفيلسوفا معا، ومن هؤلاء يحيى الغزال، وأبو الأفضل بن شرف ـ وكان عند المعتصم وابنه ـ وابن باجة، ومالك بن وهب، وكان عند يوسُّف بن تاشفين، وأبو الحسن الأنصاري الجياني المتوفى سنة ٥٩٣ المعدود من مفاخر الأندلسيين، ويلقبونه بشاعر الحكماء وحكيم الشعراء، وله كتاب شذور الذهب، منظوم في الكيمياء، وقيل في بلاغته التي خضعت لها مادة الفن: إن لم يعلمُك صناعة الذهب علَّمك الأدب<sup>(١)</sup> وأبو الصلت أمية بن عبد العزيز الأشبيلي المتوفي سنة ٥٢٣ وجُّهه صاحب المهدية إلى ملك مصر فحبس بها عشرين سنة في خزانة الكتب، فخرج إمامًا في العلوم وأتقن علوم الفلسفة والطيب والتلحين وقد مر آنفاً؛ وأبو الحكم العربي المتبحر في الفلسفة والأدب وهو الشاعرالهزلي سنة ٥٤٩، وأبو بكر بن رهير المتوفى سنة ٥٩٦ صاحب الموشحات التي امتاز بها، وأبو زكريا يحيى بن هذيل المتوفى سنة ٧٥٣، وكان أعجوبة في الاطلاع على علوم الأوائل، وأبو الحسين على بن الحمارة الغرناطي، وقد برع خاصة في التلحين ويقولون فيه إنه آخر فلاسفة الأندلس (٢).

ولكن واحد من هؤلاء وأمثالهم النظم المُرقُص المُطْربِ الذي يقلب النفس

<sup>(</sup>١) نفح الطيب: ٣٤٢/٢.

<sup>(</sup>٢) نفح الطيب: ٢/٤١٤.

على جانبى الطرب من الفلسفة والشعر، ولو اتسع لنا المقام لجئنا بالكثير منه، ولكن الاختيار ليس من شرطنا في هذا الكتاب، وقد اختار الأندلسيون انفسهم من شعر شعرائهم كتباً ممتعة، منها كتاب الحدائق لأبى عمر أحمد بن فرج، عارض به كتاب الزهرة لأبى بكر بن داود، إلا أن أبا بكر إنما أدخل مائة باب في كل باب مائة بيت ليس منها باب تكرر مائة بيت، وأبو عمر أورد مائتى باب في كل باب مائة بيت ليس منها باب تكرر اسمه لأبى بكر، ولم يورد فيه لغير أندلسى شيئا، وأحسن الاختيار ما شاء، وأجاد فبلغ الغاية وأتى الكتاب فرداً في معناه، وهذه الأبواب جميعها إنما هي في الرقائق وأنواع الوصف، كما يدل على ذلك كتاب الزهرة الموجود قسم منه في المكتبة الخديوية بمصر.

ولأبى الحسن على بن محمد الكتاب من أهل القرن الخامس كتاب التشبيهات من أشعار أهل الأندلس، ولم تَسمُ همة أحد إلى جمع مثله من شعر قوم بعينهم وإنما يجمعون من كل شعر وقع إليهم، كما فعل أبو سعيد نصر بن يعقوب في كتاب روائع التوجيهات في بدائع التشبيهات (١) فقد ضمنه ما اتفق من ذلك لشعراء الشام والعراق والرى وأصبهان وغيرها.

وقد جاء كتاب الذخيرة لابن بسام كالذيل على كتاب الحدائق لابن فرج، وهى موجودة؛ وفى عصرها صنف الفتح بن خاقان كتاب القلائد، ذكر فيه المعاصرين من الوزراء والكتاب والشعراء، ثم ألّف المطمح، وهو نسختان: كبير وصغير، وهذا الأخير هو المطبوع فى الاستانة ومصر، وقلما تنبه قارئوه إلى ذلك فلا يزالون يرمونه بالتقصير عن القلائد. ولم يلتزم الفتح فى المطمح ما التزم فى القلائد؛ بل أورد فيه مشاهير الاندلس من كل طبقة فى كل عصر؛ ثم جاء أبو عمر بن الإمام من أهل المائة السادسة، فوضع كتابه سمط الجمان وسفط المرجان، ذكر فيه من أخلت القلائد والذخيرة بتوفية حقه من الفضلاء، واستدرك من أدركه بعصره فى بقية المائة السادسة، ثم ذيل عليه أبو بحر بن صفوان البرسى بكتاب زاد المسافر، ذكر فيه جماعة عمن أدرك المائة السابعة؛ ولابن هانئ اللخمى المتوفى سنة المسافر، ذكر فيه جماعة عمن أدرك المائة السابعة، وقد مراً بنا ذكر كتاب ابن

<sup>(</sup>١) يتيمة الدهر : ١٢٣/٣.

خنيس، وكتاب شعراء ألبيرة الذى ألّف للحكم المستنصر، وكتاب الكتيبة الكامنة فى أهل المائة الثامنة للسان الدين بن الخطيب؛ وقد رأينا فى طبقات اللغؤيين والنحاة للسيوطى فى ترجمة ابن خنيس القرطبى المتوفى سنة ٣٤٣، أنه ألّف كتاباً فى شعراء الأندلس ـ إلى عهده ـ بلغ فيه الغاية (١)؛ هذا إلى كتب أخرى لم تقيد بالتراجم ولا بالاختيار، وإنما استوعبت فنوناً كثيرة مما يحاضر به من الأدب والتاريخ ككتاب المسهب (٢) فى فضائل المغرب، ألّفه ستة أشخاص فى ١١٥ سنة، آخرها سنة ٥٤٥، وكتاب فلك الأدب لابن سعيد، من شعراء القرن السابع وكان رحالة إلى المشرق، وهو صاحب كتاب عنوان المرقصات المطبوع فى مصر؛ وقد الله يحيى الخدج المرسى، وقد أدرك المائة السابعة، كتاب الأغاني الأندلسية، على منزع كتاب أغانى أبى الفرج الأصبهانى؛ فلابد أن يكون قد ألم فيه بتراجم طائفة كبيرة من مشهورى أدبائهم؛ ولمحمد بن عاصم النحوى، من علماء القرن الرابع، كتاب فى طبقات الكتاب بالأندلس. ولو بقيت هذه الكتب جميعها لأمكن كتاب فى طبقات الكتاب بالأندلس. ولو بقيت هذه الكتب جميعها لأمكن عليه حجب الغيب وترك مكانه فى التاريخ فراغاً مظلماً.

والأندلسيون يختارون من شعرائهم من يقابلون بهم طبقة بشار وحبيب والمتنبى، أى الطبقة العالية من شعر الشام والعراق، ويعدون من هؤلاء الحاجب جعفر بن عثمان المصحفى، وأحمد بن عبد الملك بن مروان، وابن دراج القسطلى، وأغلب بن شعيب، ومحمد بن شخيص، وأحمد بن فرج، وعبد الملك ابن سعيد المرادى (٣) فهذه هى الطبقة الثانية عندهم، والطبقة الأولى يقابلون بها جريراً والفرزدق والأخطل ومن معهم، ويعدون منها أبا الأجرب جعونة بن الصمة، ويحيى الغزال وغيرهما؛ والطبقة الثالثة يقابلون بها شائر المولدين عن لم يبلغ مبلغ أولئك فى الاشتهار وبُعد الصيت، وقد ذكرنا أسماء الكثيرين من فحولهم.

<sup>(</sup>١) طبقات اللغويين والنحاة : ص٧٧ .

<sup>(</sup>٢) قالوا فى صحة هذا الضبط إنه خاص بحالة الإكثار فى صواب، وأما المسهب (بالفتح) على ما يقتضيه نصهم فهو على المكثر إطلاقه فى لغو أو صواب.

<sup>(</sup>٣) نفح الطيب: ٢/ ١٣٥.

## أديبات الأندلس

سبقت لنا كلمات خفيفة عن الأدب النسائي في الأندلس، وعددنا أسماء بعض جوارى عبد الرحمن الأوسط. وسنعد الآن المشهورات من سائر أولئك الأديبات، فأولاهن وأولاهن بالتقديم، لبنني كاتبة الخليفة الحكم المستنصر بالله ـ أى ناسخة \_ كانت تكتب الخط الجيد، نحوية شاعرة عروضية بصيرة بالحساب مشاركة في العلم لم يكن في مصرهم أنبل منها، وتوفيت سنة ٢٧٤، وقد عدها السيوطي في طبقات اللغويين والنحاة، وكانت تعاصرها حسانة التميمية بنت أبي الحسين الشاعر، والشاعرة الغسانية، وحفصة بنت حمدون، واشتهرت بعدهن عائشة القرطبية المتوفاة سنة ٤٠٠، لم يكن في زمانها من حرائر الأندلس من يعدلها علماً وفهما وأدبأ وشعراً وفصاحة، تمدح ملوك الأندلس وتخاطبهم بما يعرض لها من حاجة، ثم اشتهرت في آخر القرن الخامس مريم بنت أبي يعقوب الأنصاري الشاعرة المشهورة، وهي التي كانت تعلم النساء الأدب، وقد كثر... الأديبات في هذه المائة فكان فيها أم العلاء بنت يوسف الحجارية، والعروضية مولاة أبي المطرف بن غلبون اللغوى، وقد أخذت عن مولاها النحو واللغة وفاقته في ذلك وبرعت في العروض، وكانت تحفظ الكامل للمبرد والنوادر للقالي وشرحهما (١) ويؤخذ عنها الأدب، وتوفيت سنة ٤٥٠، وولادة الأديبة الشهيرة المتوفاة سنة ٤٨٤، ومهجة القرطبية صاحبتها وتلميذتها، ونزهون الغرناطية البارعة، وحمدونة بنت زياد المؤدب التي يلقبونها بخنساء المغرب لقوة شعرها وسمو إبداعها، ولها شعر مطرب (٢). والعبادية والدة المعتمد، واعتماد حظيته، وبثينة بنته، وأم الكرام بنت المعتصم بن صمادح، وغاية المني جاريته، وغيرهن؛ ثم اشتهر في أوائل القرن السادس الأديبة الشلبية، وأسماء العامرية، وحفصة الركونية وهي أديبة الأندلس في هذه المائة.

وانقطاع النساء عن آداب اللغة بعد القرن السادس على ما نرجح يكفى وحده دليلاً على أنهن إنما يشتهرن بذلك ويظهرن به حيث يكون الزمن ترفأ ونعمة، لأنهن بعض الترف والنعمة، فمتى خشنت الأيام واضطرب حبل الفتن كان الأدب أول ما ينصرف عن تلك الخدور، كما أن أول ما يجف من أنواع الشجر الزهر!

<sup>(</sup>١) نفح الطيب : ٢/ ٤٣٠ . (٢) نفح الطيب : ٢/ ٤٩١ .

# عُلوم الأندلسيّين

ليس من الممكن أن يقلب العلم الواحد على أنواع متغايرة إلا ما يكون متسعاً بطبيعته لمسابقة الخواطر واستنان القرائح، وهذا شأن أكثر العلوم قبل أن تقرر قواعدها وتمهد طرقها؛ إذ ليس العلم بخصوصه إلا نوعاً من التاريخ يضبط أعمال القرائح ويرتب نتائجها؛ فإذا بلغ أن يكون في حكم المفروغ منه لبعض الاعتبارات، كمفردات اللغة مثلاً من ذهب أهلها المأخوذة عنهم، فذلك هو العلم الذي لا فضل فيه لأحد إلا بإتقانه وحسن القيام عليه والاستنباط منه إذا قبل الاشتقاق والتفريغ؛ ولكن من أنواع العلوم ما يتصل بأجزاء الطبيعة؛ فهو أبداً مادة الاكتشاف، وقد يكون هذا الاتصال عاماً كالشعر ونحوه مما لا يقيد بموضوع محدود، وقد يكون خاصاً كعلم النبات مثلاً، وهذه الأنواع هي التي يتفاضل فيها الأقوام وتمتاز القرائح والأفهام؛ فالعلم منها أشبه بالتاريخ السنوى لأمة لا تزال باقية ممدوداً لها في أجل العمران والحضارة.

وقد برز الأندلسيون في جميع الأنواع التي تناولوها وأحسنوا القيام عليها واضطلعوا بها؛ غير أن أكثر تلك العلوم إنما وقع إليهم تاماً أو هو في حكم الذي تم، لأن العراقيين سبقوهم إلى الاشتغال به، كعلوم اللغة والفلسفة بأنواعها، فلم يتركوا لهم إلا فضل التحقيق وما كانت تساعد عليه أحوال تلك الأزمنة من الاكتشافات وما اقتضته طبيعة أرضهم من الاختراعات الهندسية. وكأن هذا الشعب كان من فطرته وحكم الطبيعة له أن يكون متفضلاً، فعوضه التاريخ من الفضل على المشرق فَضُله على أوربا، وعلى ذلك فلا يكون بحثنا في علوم الأندلسين علمياً، إذ هم لم يبتدئوها ولم يتمموها، ولكنه تاريخي يبسط حقيقة التاريخ لا حقيقة العلم ذاته. ولقد يصح أن يكون للأندلس بحث فني يذهب برأسه في تاريخ الفنون والصناعات عامة .. وسنلم بشيء منه في موضع آخر من هذا الكتاب ..

اشتغل الأندلسيون بعلوم الفلسفة جميعها المعروفة في التمدن العربي، وهو

علم النجوم والأفلاك، والمقادير ـ الهندسة ـ والرياضيات، وآثار الطبيعة، والطب، والموسيقى، والمنطق، والفلسفة الإلهية، والسياسات المنزلية والمدنية، وبعلوم اللغة والأدب، من النحو والتصريف والتاريخ والرواية والمحاضرة، وبسائر العلوم الدينية؛ وسنقسم الكلام في ذلك إلى قسمين: العلوم الفلسفية، والأدبية:

## العلوم الفلسفية:

سبق لنا فيما أسلفناه من هذا البحث كلام متفرق عن التنجيم وبعض من عُرفوا به وعناية الملوك بعلوم الفلسفة وذكر الفلاسفة والشعراء؛ فلا نعيد شيئاً من ذلك هنا، وإنما نستوفى ما يتم به هذا الموضع، تفادياً من الملل والسآمة.

نقل صاحب نفح الطيب عن ابن سعيد المغربي، أن كل العلوم لها حظ عند الأندلسيين واعتناء، إلا الفلسفة والتنجيم، فإن لهما حظاً عظيماً عند خواصهم ولا يتظاهر بهما خوف العامة، فإنه كلما قيل فلان يقرأ الفلسفة أو يشتغل بالتنجيم، أطلقت عليه العامة اسم زنديق وقيدت عليه أنفاسه، فإن زل في شبهة رجموه بالحجارة أو حرقوه قبل أن يصل أمره إلى السلطان، أو يقتله السلطان تقرباً لقلوب العامة؛ وكثيراً ما يأمر ملوكهم بإحراق كتب هذا الشأن إذا وبحدت؛ وبذلك تقرب المنصور بن أبي عامر لقلوبهم أول نهوضه، وإن كان غير خال من الاشتغال بذلك في الباطن على ما ذكره الحجاري(١).

قلنا: وهذا هو السبب في أن أولية الفلسفة تكاد تكون مجهولة في الاندلس لا يُعرف منها إلا القليل، وقد ذكر صاحب نفح الطيب في موضع آخر أن أول من اشتهر في الاندلس بعلم الأوائل والحساب والنجوم، أبو عبيدة مسلم بن أحمد المعروف بصاحب القبلة \_ توفى في آخر القرن الثالث \_ لانه كان يشرق في صلاته، وكان عالما بحركات الكواكب وأحكامها وكان صاحب فقه وحديث \_ زمن المزنى (٢)

وقال في ترجمة يحيى الغزال الشاعر المتوفى سنة ٢٥٠: إنه حكيم المغرب وشاعرها وعرّافها، لحق أعصار خمسة من الخلفاء (٣). وفي موضع آخر أن أبا

<sup>(</sup>۱) نفح الطيب: ١٠٢/١.

<sup>(</sup>٣) نفح الطيب: ١/ ٤٤١.

القاسم عباس بن فرناس حكيم الأندلس أول من استنبط بالأندلس صناعة الزجاج من الحجارة، وأول من فك بها كتاب العروض للخليل، وأول من فك الموسيقى؛ وصنع الآلة المعروفة بالمثقال ليعرف الأوقات على غير رسم ومثال، واحتال فى تطيير جثمانه وكسا نفسه الريش ومد له جناحين وطار فى الجو مسافة بعيدة؛ ولكنه لم يحسن الاحتيال فى وقوعه فتأذى فى مؤخره ولم يدر أن الطائر إنما يقع على زمكه ولم يعمل له ذَنَباً. . . وصنع فى بيته هيئة السماء وخيال للناظر فيها النجوم والغيوم والبروق والرعود (۱) وكان عباس هذا زمن الأمير محمد المتوفى سنة ۲۷۳.

غير أن كل أولئك على ما نرجح لم يشتغلوا بالفلسفة الإلهية ولم ينتحلوا مذهباً من المذاهب اليونانية، ولعل أول من عرف بذلك في الأندلس محمد بن عبد الله بن مسرة الباطني من أهل قرطبة (٢٦٩ ـ ٣١٩) فإنه أكثر من النظر في فلسفة انبدقليس الذي يعده العرب أحد حكماء اليونان الخمسة الذين هم أساطين الحكمة (٢).

وشاع مذهب ابن مسرة بعده بالأندلس واشتهر به محمد بن أحمد الخولانى المعروف بابن الإمام، توفى سنة ٣٨٠، وهو أديب بليغ، والظاهر أنه كان يُلاحى به ويعمل على نشره، حتى حمل ذلك أبا بكر الزبيدى واحد عصره فى النحو المتوفى سنة ٣٧٩ على وضع كتاب فى الرد عليه ٣٠٠.

وذكر ابن القفطى فى ترجمة يحيى بن إسحاق الطبيب الأندلسى، أن أباه إسحاق كان طبيباً صانعاً بيده مشهوراً فى أيام الأمير عبد الله، وكان يحيى هذا بصيراً ذكياً فى العلاج صانعاً بيده، واستوزره عبد الرحمن الناصر وولاه الولاية الجلية بعد إسلامه، ونال عنده حظوة؛ وألف فى الطب كناشاً فى خمسة أسفار ذهب فيه مذهب الروم بحكم أن هذا النوع لم يكن استقر بالأندلس ولا اشتهر شهرته الآن ـ أى فى القرن السابع ـ (3) فإذا كان ذلك شأن الطب فى أوائل القرن

<sup>(</sup>١) نفح الطيب : ٢/ ٢٣١. (٢) القفطى: ص١٢.

<sup>(</sup>٣) بغية الوعاة: ص ٣٤. ﴿ ٤) القفطي: ص ٢٣٦.

الرابع وما هو بموضع الظنة ولا بالذى يستغنى عنه، فغيره من أنواع الفلسفة أولى بأن لا يكون مستقرآ ولا مشتهراً.

وقبل هذين الطبيبين رحل من المشرق إلى الأندلس يونس الحراني الطبيب في أيام الأمير محمد، واشتهر هناك؛ ثم انقلب ولداه أحمد وعمر الأندلسيان إلى المشرق وأخذا عن ثابت بن سنان وأمثاله، وابن وصيف الكحال(١).

ولكن الأندلس كانت مشهورة في زمن الحكم المستنصر، أي في أواخر القرن الرابع، بالرياضيات، حتى كان يتقاطر إليها طالبو هذا العلم من أوربا، وفي ذلك العهد نبغ مسلمة بن أحمد المجريطي المتوفي سنة ٣٩٨ وهو إمام الرياضيين بتلك البلاد، وأعلم من كان قبله بعلم الأفلاك وحركات النجوم، وكانت له عناية بأرصاد الكواكب وشغف بتفهيم كتاب المجسطي، هو الذي عني بزيج محمد بن موسى الخوارزمي ونقل تاريخه الفارسي إلى التاريخ العربي، ووضع أوساط الكواكب لأول تاريخ الهجرة وزاد فيه جداول حسنة (١) وقد تخرج عليه أجلة من علماء هذا الشأن، أشهرهم أصبغ بن السمح البارع في النجوم والهندسة، وأبو القاسم بن الصفار أستاذ الرياضيات في قرطبة، وأبو الحسن الزهراوي؛ وكان للحكم نفسه منجم مختص به، وهو ابن زيد الأسقف القرطبي، وألف في ذلك كتاب تفضيل الأزمان ومصالح الأبدان (٣).

ومن أشهر أثمة الفلك بالأندلس إبراهيم بن يحيى النفاش المعروف بولد الزرقيال. قال ابن القفطى إنه أبصر أهل زمانه بأرصاد الكواكب وهيئة الأفلاك واستنباط الآلات النجومية، وله صحيفة الزرقيال المشهورة في أيدى أهل هذا الفرع التي جمعت من علم الحركات الفلكية كل بديع مع اختصارها، ولما وردت على علماء هذا الشأن بأرض المشرق حاروا لها وعجزوا عن فهمها إلا بعد التوقيف، وله أرصاد قد رصدها ونقلت عنه.

واشتهرت علوم الحكمة بعد زمن الحكم، وكان من أشهر الأطباء في زمنه محمد بن عبدون العذري القرطبي الذي اتصل به وبابنه المؤيد، وهو من علماء

<sup>(</sup>١) القفطى: ص ٢٥٩. (٢) القفطى: ص ٢١٤.

<sup>(</sup>٣) نفح الطيب: ١٣٨/٢.

العدد والهندسة، ولم يكن بقرطبة من يلحقه في صناعة الطب ولا يجاريه في ضبطها وحسن دربته فيها وإحكامه لغوامضها<sup>(۱)</sup> وكثر نبوغ الأندلسيين في القرن الخامس؛ وفي هذا القرن نبغ الكرماني القرطبي المتوفي سنة ٤٥٨ وكان فرداً في الهندسة وللعدد، وهو الذي أدخل رسائل إخوان الصفا إلى تلك البلاد، ولم يعلم أن أحداً أدخلها الأندلس قبله (٢) وكان لها شأن مهم في تنويع الفلسفة الأندلسية.

وكما كان القرن الخامس أشهر عصور الأدب في الأندلس، كان القرن السادس أشهر عصور الفلسفة فيها، ظهر فيه الحكيم أبو بكر بن الصائغ الذي كان يحدث عن نفسه أنه يُحسن اثني عشر علماً أيسرها النحو الذي هو أشهر علوم الأندلسين؛ وابن طفيل، وابن رشد، وأبو العلاء بن زهر فيلسوف عصره وحكيمه المتوفى سنة ٥٣٥ وأمية بن عبد العزيز بن أبي الصلت، وقد مر ذكره، وأبو بكر ابن زهر الطبيب المتوفى سنة ٥٩٥، وقد كاد هذا الرجل يكون تاريخ القرن السادس كله، لأنه ولد سنة ٧٠٥؛ وهو مع طبه اللغوى الأديب الذي امتاز بالموشحات الطائرة بين المغرب والمشرق، وله أخت كانت هي وبنتها نابغتين في الطب. وأبو الحكم المغربي المتبحر في الفلسفة والأدب، وقد مر ذكره في الشعراء الفلاسفة، وتوفى سنة ٤٤٥، وإن الواحد من هؤلاء ليكفى أن يكون فخر أمة، فكيف بهم مجتمعين في قرن من الزمن؟

وقد كان لكل منهم تلامذة جلة، ولم تنجب الأندلس بعدهم من يضاهيهم إلا أفراداً قليلين، كمحمد بن الحسن المذحجى، وابن عياش الزهراوى ومطرف الأشبيلي في القرن السابع.

على أن من الأندلسيين أفراداً آخرين اشتهروا بفنون أخرى كالنبات والفلاحة وخواص العقاقير والسموم وعلم الحيوان وغيرها فضلاً عمن نبغوا من أصحاب المنطق والموسيقى، ومن كانوا هناك من أثمة الفنون ومهرة الصناعات، فلم نر أن نصلهم بهذا الفصل؛ إذ استقصاء ذلك كله مما يقتضى كتاباً برأسه، وهو فرع إن كان مهماً في بسط الحضارة فليس كذلك في تاريخ الأدب.

<sup>(</sup>١) نفح الطيب: ١/ ٤٣٧. (٢) القفطي: ص ١٦٣٠.

## مقاومة الفلسفة العربية الطبيعية في أوربا وانتشارها:

وهنا موضع هذه الكلمة، لأن الأوربيين لم يعرفوا الفلسفة العربية إلا من طريق الأندلس أولاً، وسنأتى على أمر النقل والترجمة إليهم فى فصل آخر من هذا البحث.

أول ما دخل إلى أوربا من الفلسفة العربية كتب ابن سينا وبعض كتب الفارابى والكندى ثم دخلت كتب الغزالى وابن رشد، وكانت فلسفة أوربا يومئذ بعض تعاليم لاهوتية مستخرجة من كتب مختلفة لأصحاب المذاهب اللاتينية؛ فلما دخلت إليها فلسفة العرب فى القرن الثانى عشر للميلاد وما بعده لم تلبث أن انتشرت فى المدارس والمجتمعات وأقبل عليها الناس، فرأى المجمع الأكليريكى الذى عقد فى باريس سنة ٢٠١٩م أنها ستذهب بالتقاليد الدينية المعروفة التى لا قرار لها على مذاهب العلم الطبيعى فحكم على المستغلين بها يومئذ من الأوربيين وهم أمورى ودفيدوى دينان وتلامذتهما، وفى سنة ١٢١٥ حرهم الإكليروس تعاليم أرسطو وخصوصاً تلاخيص ابن سينا، وفى سنة ١٢١٥ مرم البابا غريغوريوس التاسع كل من يشتغل بفلسفة العرب.

كانوا يرمون بذلك إلى محو هذه الفلسفة ولكنهم لفتوا إليها الغافلين ونبهوا إلى هذه الشكوك من يسمونهم أهل اليقين، فاضطر علماء اللاهوت بعد ذلك إلى درسها، ليتخذوا من الداء دواء وليضربوا العلم في أرق مقاتله؛ فقام منهم غيليوم دوفرن وحمل على فلسفة ابن سينا ثم خفف من حملته قليلاً وانعطف برفق ظنّه قاتلاً إلى فلسفة ابن رشد، وقد كان يثني عليه بعض الثناء؛ وبعده قام اللاهوتي البير الكبير، وهو من المعجبين بابن سينا والمزدرين لابن رشد، وله ردود كثيرة على الفلسفة العربية، ثم قام بعدهما ألد أولئك الأعداد، وهو القديس توما الشهير أعظم حكماء الكنيسة الغربية وأكبر فلاسفة اللاهوت في العصور المتوسطة. ولكن كل أولئك لم يقووا على نقض الفلسفة العربية، فإنهم إنما كانوا يروون بالألسنة على القلوب، والحجج اللسانية قد تحرج القلب في مبادئه التي يصبو إليها ولكنها لا تصرفه عن هذه المبادئ ما دامت قوتها لفظية؛ ومن أجل ذلك حاول بعد ولكنها لا تصرفه عن هذه المبادئ ما دامت قوتها لفظية؛ ومن أجل ذلك حاول بعد مؤلاء ريمون مارتيني أن يضرب اليقين بالشك ويدخل إلى تلك القلوب من بعض

جوانبها، فجعل ينشر كتب الغزالى للرد على فلسفة ابن سينا وابن رشد، ثم تتابع جيل دى ليسين وبرناردى تريليا وهرفه نديليك ودانت الشاعر الإيطالى المشهور صاحب رواية الجحيم وجيل دى روم، وهو الذى بلغ فى ذلك قريباً من القديس توما، وجاء بعدهم الأرعن الأخرق ريمون لول الذى صرف عمره خصوصاً من سنة ١٣١٠ إلى سنة ١٣١٦م فى التجوال بين باريز وفيينا ومونبليه وجنوى ونابولى وبيزه، محرضاً الناس على ازدراء العرب ونبذ فلسفتهم، حتى إنه لما اجتمع مجمع فينا سنة ١٣١١م رفع إلى البابا اكليمنضس الخامس كتابة يقترح فيها إنشاء مجتمع يخول من السلطة ما يساعد على إسقاط الإسلام وإقامة كليات لدرس اللغة العربية وحرم المسيحيين الذين ينتصرون لفلسفة ابن رشد وطرح كتبه من المدارس الأوربية!

وفى هذا القرن الرابع عشر كانت كتب ابن رشد قد انتشرت فى أوربا، خصوصاً فى فرنسا وإيطاليا وأسبانيا، حتى غطّت عندهم على ابن سينا وأخملت من شهرته بعد أن كان هو المتميز فى القرن الثالث عشر، ثم أصبحت تلك الفلسفة فى القرن الخامس عشر وهى روح العلم الطبيعى فى أوربا، وذلك بعد أن صارت من الدروس الحافلة فى كلية بادو المشهورة بإيطاليا التى استتبعت حركة الفلسفة الأوربية يومئذ؛ وأول ناشرى تعاليم ابن رشد فيها بطرس دانو الذى لم يجد ديوان التفتيش سبيلاً إلى عقابه إلا بحرق عظامه من بعده...

وقد شرح أساتذة هذه الكلية فلسفة الحكيم القرطبي، ونبغ فيها منهم كثيرون أكسبوها الاحترام وعلو الرأى؛ ولا جرم أنهم بذلك قد رفعوا أنفسهم أيضاً.

ولما أراد لويس الحادى عشر ملك فرنسا، إصلاح التعليم الفلسفى فى سنة العرب من أساتذة المدارس تعليم فلسفة أرسطو وشرح ابن رشد عليها لأنه استثبت فائدة هذا الشرح وأيقن بصحته.

## آخرة الفلسفة العربية:

ثم حدثت مسألة خلود النفس فى أواخر القرن الخامس عشر وخاض فيها علماء إيطاليا، وكانوا يجدون فى شروح ابن رشد لفلسفة أرسطو أن النفس خالدة بعد الموت، ولكن «بومبوتا» العالم المشهور أثبت من كتب «اسكندر دفروريزياس» الفيلسوف اليونانى الذى شرح أرسطو قبل ابن رشد، أنه لا خلود غير الخلود الإنسانى النوعى فى الأرض؛ فانشق العلماء وطار الجدال فى هذه النازلة حتى انعقد مجمع لاتران فى سنة ١٥١٢ وحرم كل من يقول بأن النفس غير خالدة، وبعد هذا الانتصار للفلسفة العربية طبعت كتب ابن رشد وطارت إلى أيدى طلابها والمعجبين بها من كل جهة؛ غير أن ذلك كان مبدأ للرجوع إلى النص اليونانى فى فلسفة أرسطو، ثم انتبه العلماء إلى فائدة ذلك، ففى إبريل من سنة ١٤٩٧م صعد الأستاذ «نقولا ليونيكوس توموس» منبر التعليم فى كلية بادو، والقى أول مرة فلسفة أرسطو باللغة اليونانية؛ وما كاد أمره يذيع حتى أخذوا ينهضون فى ذلك، فم عادت بادو والبندقية وشمال إيطاليا إلى نص أرسطو، وعادت فلورنسا إلى نص أما عادت بادو والبندقية وشمال إيطاليا إلى نص أرسطو، وعادت فلورنسا إلى نص أفلاطون؛ واستمر ذلك إلى أن ظهرت الفلسفة الطبيعية الحديثة فى أواخر القرن السادس عشر، فأتت على الفلسفة العربية، حتى لم تجئ سنة ١٦٣١ م حتى انقلبت تاريخاً يذكر بعد أن كانت علماً يُنشر، وذلك بوفاة آخر القائمين عليها فى أوربا وهو «قيصر كريونيتى» المتوفى فى تلك السنة.

\*\*\*

# العُلوم الأدبيَّة

رأس هذه العلوم عند الاندلسيين النحو والشعر، ولابد في كليهما من الحظ الصالح من اللغة والرواية؛ قال ابن سعيد المغربي، وقد نقل كلامه صاحب نفح الطيب: النحو عندهم في نهاية من علو الطبقة؛ حتى إنهم في هذا العصر (القرن السابع) فيه كأصحاب عصر الخليل وسيبويه، لا يزداد مع هرم الزمان إلا جدة، وهم كثيرو البحث فيه وحفظ مذاهبه كمذاهب الفقه، وكل عالم في أي علم لا يكون متمكناً من علم النحو بحيث لا تخفي عليه الدقائق فليس عندهم بمستحق للتمييز ولا سالم من الازدراء... وعلم الأدب المنثور \_ من حفظ التاريخ والنظم والنثر ومستظرفات الحكايات \_ أنبل علم عندهم، وبه يتقرّب من مجالس ملوكهم وأعلامهم، ومن لا يكون فيه أدب من علمائهم فهو غفل مستثقل... وإذا كان الشخص بالأندلس نحوياً أو شاعراً فإنه يعظم في نفسه لا محالة ويسخف ويظهر العُجب، عادة قد جبلوا عليها (١).

وقد سلف لنا كلام فى أسباب براعتهم فى الشعر، أما سبب ما ذكره ابن سعيد من حالهم فى النحو وتميزهم به مع انحرافهم فى اللغة العامة عن الأوضاع العربية، فهو على ما نرى أن أولئك القوم كانت لهم فطرة عجيبة فى قوة الذاكرة والحفظ، ولو كانت الأندلس مكان العراق وفى جهة من البادية ما ضاع حرف من اللغة ولحفلت الكتب بفنون الأدب العربى، وذلك دأبهم قديماً وحديثاً، مما يرجح معه أن تلك الذاكرة أثر من جمال الطبيعة فى أنفسهم، ومن أجل ذلك قل أن تجد فى علمائهم صاحب علم واحد أو علمين، بل فيهم من يعد فى الفقهاء والمحدثين والفلاسفة والشعراء والكتاب والمؤرخين واللغويين والنحاة والأدباء، وقد يتميز فى ذلك كله على اختلاف الفنون أو فى أكثره وقد ذكرنا بعضهم فيما سلف، وسنشير إلى آخرين. وإذا كان من مفاخر العراقيين أن الأصمعى يحفظ أربعة آلاف أرجوزة، وهم يعدُّونه أذكى العرب وأجمعهم، فقد كان من الأندلسيين فى المائة

<sup>(</sup>١) نفح الطيب : ١٠٣/١.

الثالثة سعيد بن الفرج مولى بنى أمية المعروف بالرشاشى يحفظ مثل هذا العدد للعرب خاصة، وكان يُضرب به المثل فى الفصاحة على كثرة ما يتقعّر فى كلامه (۱)، وأعجب من إنشاد حماد الراوية بين يدى الوليد ليلة كاملة (وقد مر ذلك فى بحث الرواية والرواة) ما ذكروا من أن أبا المتوكل الهيثم الأشبيلى حافظ الأندلس فى عصره، وكان فى المائة السادسة، حضر ليلة عند أحد رؤساء أشبيلية فجرى ذكر حفظه، وكان ذلك فى أول الليل، فقال لهم: إن شئتم أن تختبرونى أجبتكم، فقالوا له:

بسم الله، إنا نريد أن نحدث عن تحقيق. فقال: اختاروا أي قافية شئتم لا أخرج عنها حتى تعجبوا، فاختاروا القاف، فابتدأ من أول الليل إلى أن طلع الفجر وهو ينشد وزن «أرَق على أرَق ومثلى يأرقُ» وسمَّارهُ قد نام بعض وضج بعض وهو ما خرج عن قافية القاف (٢).

وكان من حفاظهم أبو الخطاب بن دحية المتوفى سنة ٦٣٣، بلغ من حفظه للغة أن صار حوشيها مستعملاً عنده غالباً، ولا يحفظ الإنسان حوشى اللغة إلا وذلك زكاة محفوظ من مستعملها؛ ولأبى الخطاب هذا رسائل ومخاطبات كلها مغلقات مقفلات، على أنه يرسلها عفو الساعة وفيض البديهة، ولما ارتحل إلى المشرق في دولة بني أيوب، جمعوا له علماء الحديث فذكروا أحاديث بأسانيد حولوا متونها، فأعاد المتون المحولة وعرف عن تغييرها، ثم ذكر الأحاديث على ما هي عليه من متونها الأصلية (٣).

ولو شنا أن نطيل في حفظ الأندلسيين لأتينا بالكثير من الأدباء واللغويين والنحاة، ولكنا نذكر من ذلك شيئاً بما نحن بسبيله ولا نظير له في غير الأندلس، وذلك عنايتهم بكتاب سيبويه في النحو البصرى، وهو أحد الكتب الثلاثة التي يقال إنه لا يُعرَف كتاب ألّف في علم من العلوم قديمها وحديثها فاشتمل على جميع ذلك العلم وأحاط بأجزاء ذلك الفن غيرها، وهي: كتاب سيبويه في علم النحو العربي، وكتاب المجسطى في علم هيئة الفلك وحركات النجوم، وكتاب النحو العربي، وكتاب المجسطى في علم هيئة الفلك وحركات النجوم، وكتاب

<sup>(</sup>١) بغية الوعاة : ص٢٥٦. (٢) نفح الطيب: ٢/٣٣٣.

<sup>(</sup>٣) نفح الطيب : ١/٣٦٩.

أرسطوطاليس في علم صناعة المنطق(١).

#### كتاب سيبويه عندهم:

لا نعرف أول من أدخل هذا الكتاب الأندلس، وقد عرفت أولَ من أدخل كتاب الكسائي، وهو جودي بن عثمان العبسي الذي كان يؤدب أولاد الخلفاء بالعربية، وقد رحل إلى المشرق وأخذ عن الرياشي والفراء والكسائي وأدخل كتابه إلى الأندلس (توفي سنة ١٩٨)؛ ولكن أقدم من وقفنا عايه ممن حفظوا كتاب سيبويه، هو حمدون النحوى المتوفى بعد المائتين، ولعله أول من عرف به ثم كان من أشهر حفاظه في القرن الثالث الأفشين القرطبي المتوفى سنة ٣٠٩، وقد أخذه بمصر عن أبي جعفر الدينوري روايةً، ولكن الهمم لم تنصرف إلى استظهاره إلا في القرن الخامس كأنهم جعلوا ذلك منافسة، وقد ذكروا أن عبد الملك بن سراج إمام أهل قرطبة المتوفى سنة ٤٨٩ عكف عليه ثمانية عشر عاماً لا يعرف سواه<sup>(٢)</sup> ومن ذلك العهد ابتدأوا يقررونه ويشرحونه ويملون عليه التعاليق، ومن شرّاحه أبو بكر الخشني الجياني المتوفى سنة ٥٤٤، وكان الناس يرحلون إليه لتقدُّمه في الكتاب، وهو من مفاخر الأندلسيين (٣)؛ ولابن الطراوة النحوى الذي سيأتي ذكره في علماء القرن السادس كتاب سمَّاه المقدمات على كتاب سيبويه، وشرحه ابن خروف المتوفى سنة ٦٠٩ وقد أملي إبراهيم بن عيسى المعروف بابن المناصف المتوفى سنة ٦٢٧ على قول سيبويه هذا باب علم الكلم من العربية، وهو في بضعة أسطر \_ عشرين كراسا(٤) وكذلك كان لابن الحاج إملاء عليه، وكان يقول: إذا متّ يفعل ابن عصفور في كتاب سيبويه ما شاء، وابن عصفور توفي سنة ٦٦٩، وكثر حفاظ هذا الكتاب في القرن السادس، فكان فيه غير من ذكرناهم: محمد بن عبد المنعم، يسرده بلفظه، وهو أحفظ أهل زمانه؛ وجابر بن محمد الحضرمي الذي كان زعيم وقته بإقرائه والتقدم فيه؛ وخلف ابن يوسف الذي كان يحفظ مع هذا الكتاب كتباً أخرى كأدب الكاتب والمقتضب والكامل للمبرد وغيرهما؛ وأبو عامل ابن عبد الله الأشبيلي المعروف بابن الجد الذي قال فيه ابن

<sup>(</sup>۱) القفطي: ص٦٩. (٢) بغية الوعاة: ص٣١٢.

<sup>(</sup>٣) بغية الوعاة: ص١٠٥. (٤) بغية الوعاة: ص١٨٤.

ملكون: من قرأ كتاب سيبويه على ابن الجد فما عليه أن لا يقرأه على سيبويه؛ وفى هذا العصر كان أحمد بن عبد النور النحوى المتوفى سنة ٧٠٧ لا يقرأ الكتاب فكأنوا يقولون لا يعرف شيئًا! (١) وزادوا على ذلك فى القرن السابع حتى انتهت الرياسة إلى أبى الحسن الأشبيلي المعروف بابن الصائغ المتوفى سنة ٦٨٠ وقد شرحه وكان له فى مشكلاته عجائب. قال فى بغية الوعاة: وأما فهمه وتصرفه فى كتاب سيبويه فما أراه سبقه إلى ذلك أحد. وكان يعاصره إمام الأدب الأصبحي المتوفى سنة ٧٧٦، وله شرح على هذا الكتاب؛ ثم كان فى القرن الثامن جماعة أشهرهم أبو حيان، وسيأتى ذكره وله تعاليق مهمة على هذا الكتاب وتجريد لأحكامه واختصار فيه للطلبة المبتدئين.

### علماء العربية والأدب:

بقى أن نذكر أسماء المشاهير من علماء العربية بالأندلس غير من ذكرناهم وقد أبقينا لهذا الموضع أسماء الشعراء وأثمة الأدب، لأننا إنما نتفادى من الإطالة بسرد الطائفة الواحدة، ولا نعتمد إلا أن يكون وفاء البحث في جملة أجزائه لا في بعضها، وهي طريقتنا التي نجرى عليها في هذا الكتاب:

كان فى القرن الثانى حمدون النحوى بعد المائتين ـ وقد سبق ذكره ـ وكان هو والمهدى متعاصرين ولهما زعامة النحو واللغة، إلا أن المهدى امتاز باللغة وامتاز حمدون بالنحو . . فكان فيه الغاية التى لا بعدها، وقد أخذ عن علماء ذلك العصر ابن وضاح والخشنى ومطرف بن قيس.

واشتهر فى القرن الثالث الخشنى القرطبى، وهو نحوى لغوى شاعر لقى بالمشرق السجستانى والرياشى والزيادى، وأدخل الأندلس كثيراً من اللغة والشعر الجاهلى، وتوفى سنة ٢٨٦ عن ثمانين سنة.

وكان يعاصره محمد بن عبد الله القرطبي وهو الذي أخذ عنه أهل الأندلس الأشعار المشروحة.

ومحمد بن عبد السلام بن ثعلبة؛ وقد أدخل الأندلس أيضاً كثيراً من كتب

<sup>(</sup>١) بغية الوعاة : ص١٤٢.

اللغة والشعر الجاهلي.

وجابر بن غيث اللبلي النحوي الشاعر الأديب المتوفي سنة ٢٩٩.

ومحمد بن أصبغ المتوفي سنة ٢٠٦ وهو مولى الوليد بن عبد الملك.

وهشام بن الوليد النحوى العروضي الأديب، وهو مؤدب أولاد الناصر توفى سنة ٣١٧.

ومحمد بن يحيى المعروف بالرياحي مؤدب المغيرة بن الناصر، وهو إمام في العربية والأدب، فقيه شاعر.

وأحمد بن إبراهيم بن أبى عاصم، حافظ للعربية والغريب، متقدم في النقد، شاعر منفرد، شرح أكثر دواوين العرب، توفي سنة ٣١٨.

وقاسم بن أصبغ (۲٤٧ تـ ٣٤٠) وهو فرد في النجو والغريب والشعر، وكانت إليه الرحلة بالأندلس كما كانت بالمشرق يومثذ لأبي سعيد بن الأعرابي.

ثم أبو عبد الله المعروف بابن خنيس، وكان كاتباً بليغاً عالماً باللغة والغريب والأخبار والتاريخ توفى سنة ٣٤٣.

ومحمد بن أصبغ المتفنن في العلوم من النحو واللغة والحساب والفرائض والشعر وغيرها، وتوفى سنة ٣٤٤.

وممن نبغ في القرن الرابع محمد بن أبان المتوفى سنة ٣٥٤، وكان فرداً في اللغة والعربية والأخبار والتواريخ؛ فكان مكيناً عند المستنصر.

وابن القوطية القرطبي إمام اللغة والعربية في زمنه، توفي سنة ٣٦٧.

وأبو بكر القرطبي المعروف بابن العريف النحوى، قيل إنه صنع لولد المنصور ابن أبي عامر مسألة فيها من العربية ٢٧٢٠٩ أوجه، وتوفى سنة ٣٦٧.

والحسين بن الوليد من مؤدبي أولاد المنصور أيضاً، وهو شاعر أستاذ في الأدب إمام في العربية.

وأبو بكر الزبيدي الأشبيلي واحد عصره في النحو واللغة، وقد أدَّب ولد

المستنصر، توفي سنة ٣٧٩.

وأحمد بن أبان بن سعيد صاحب شرطة قرطبة، الإمام في العربية واللغة صنّف كتاب السماء والعالم في اللغة، مائة مجلد، وقد رأينا هذا الاسم في كتب أرسطاطاليس التي ذكرها ابن القفطي، وقال: هو أربع مقالات في الطبيعة نقله ابن البطريق (ص٣٠) وتوفى ابن أبان سنة ٣٨٢.

ومحمد بن عاصم النحوى من كبار الأدباء، توفى سنة ٣٨٢.

وقد أوردنا فيما سبق أسماء أكثر علماء القرن الخامس، ولكنا نذكر منهم هنا محمد بن سليمان المعروف بابن أخت غانم، وهو من أحفظ أهل زمانه للنحو واللغة، لا سيما كتب أبى زيد والأصمعى وتمام بن غالب بقية شيوخ اللغة الضابطين لحروفها الحاذقين بمقاييسها، وكان إماماً فيها ثقة في إيرادها توفى سنة 288.

وابن سيده صاحب كتاب المخصص وغيره، وهو فرد في اللغة والنحو متوفر على علوم الحكمة، توفي سنة ٤٥٩.

وغانم بن وليد المالقى المتوفى سنة ٤٧٠، وكان أهل الأندلس يعدون أثمة الأدب فى ذلك الوقت ثلاثة: أبو مروان بن سراج بقرطبة، والأعلم الشنتمرى بأشبيلية، وغانم هذا بمالقة، لكن زاد غانم عليهما بالفقه والحديث والطب والكلام، أما أبو مروان فهو الشاعر النحوى الإمام فى الأدب، توفى سنة ٤٨٩، وكان الأعلم عالم اللغة والعربية والشعر، وقد توفى سنة ٤٧٦.

وعمن ختمت بهم هذه المائة سراج بن عبد الملك بن سراج النحوى، كان يجتمع إليه أربعون وخمسون من مهرة النحاة، كابن أبى فرس، وابن الأبرش، وكلهم إليه مفتقرون، لوقوفه على مواد النحو وأشعار العرب ولغاتها وأخبارها، وقد توفى سنة ٥٠٨.

#### المائة السادسة:

ثم كان من مشاهير القرن السادس محمد بن عبد المنعم أبو عبد الله السبتي

من صور الحفاظ لم يستظهر أحد في زمانه من اللغة ما استظهره، آية تتلى ومثالاً يضرب، وقد امتاز عن سائرهم بأنه كان يعرب أبداً كلامه.

وأبو محمد اللوشى البارع فى الأدب والنحو واللغة والكتابة والشعر والخطابة، وقد أخذ أدباء عصرهم عن الثلاثة الذين مر ذكرهم، وتوفى سنة ٥١٨.

وأبو محمد البطليوسى المتبحر في اللغات والآداب، وله يد في العلوم القديمة، وهو شارح أدب الكاتب لابن قتيبة، وكتابه الاقتضاب مشهور، توفي سنة ٥٣١، وقد رأينا في بغية الوعاة للسيوطى في ترجمة أبي العباس بن بلال اللغوى المتوفى سنة ٤٦٠ أن ابن خلصة النحوى نسب إليه شرح أدب الكاتب المسمى بالاقتضاب، وذكر أن ابن السيد البطليوسي أغار عليه وانتحله (١) وهذا عجيب، والله أعلم بحقيقته.

وجعفر بن محمد بن مكى، وكان عالماً باللغات والآداب، ذاكراً لهما، معتنياً عما قبكه منهما ضابطاً لذلك، وعنى بهما العناية التامة، وجمع من ذلك كتباً كثيرة كان له بها اليد الطولى الباسطة في علم اللسان.

وأبو الحسين بن الطراوة، نحوى ماهر وأديب بارع، يقرض الشعر وينشئ الرسائل البليغة، وله آراء في النحو تفرّد بها وخالف فيها جمهور النحاة، وعلى الجملة كان مبرزاً في علوم اللسان كلها، وتوفى سنة ٥٢٨ عن سن عالية.

ومحمد بن يوسف المعروف بابن الاشتراكواني، المتوفى سنة ٥٣٨، كان لغوياً أديباً شاعراً معتمداً في الأدب فرداً في وقته، وهو صاحب المقامات اللزومية الشهيرة ـ وسيأتي ذكرها في موضعها ـ وقد اعتمد عليه أبو العباس بن مضاء في تفسير كامل المبرد لرسوخه في اللغة العربية.

والوزير ابن أبى الخصال (سنة ٤٦٥ \_ ٥٤٠) وكان على براعته فى الفقه وصناعة الحديث والمعرفة برجاله والتقييد لغريبه، فرداً فى اللغة والأدب والنسب والتاريخ، إماماً متفقاً عليه، متحاكماً إليه فى الكتابة والشعر، لم يكن فى عصره

<sup>(</sup>١) بغية الوعاة : ص١٧٥ .

مثله، حتى قال بعضهم إنه كان آخر رجال الاندلس علماً وفهماً وذكاء وتفنناً في العلوم.

ومحمد بن أحمد أبو عامر الوزير الكاتب، كان لغوياً أديباً شاعراً عارفاً بالتاريخ والأخبار، وهو من المؤلفين في ذلك كله، وكان موجوداً بعد سنة ٥٥٠.

وأبو العباس الجراوى المالقى المتوفى سنة ٥٦١، وكان على بلاغته فى الشعر والكتابة من كبار النحاة والأدباء بالأندلس، درس هذين الفنين كثيراً وأدّب فى آخر أيامه بنى عبد المؤمن بمراكش.

وأبو بكر بن قبلال الأديب اللغوى الكاتب الشاعر النحوى الطبيب توفى سنة ٥٧٣ .

وأبو بكر الأشبيلي المعروف بالخِدَبّ أشتاذ ابن خروف قريباً من سنة ٥٨٠، وكان من حُذّاق النحويين وأثمة المتأخرين، يُرحل إليه في العربية، واشتهر بكتاب سيبويه وطرره المدوّنة عليه. والخدبّ: الرجل الطويل.

ومحمد بن جعفر المرسى الأديب الكاتب النحوى الذى كان إليه المرجع فى ايضاح مبهم الكتب وفتح أقفالها، توفى سنة ٥٨٧.

وداود بن يزيد الغرناطى المتوفى سنة ٥٧٣، كان يقرئ العربية واللغة والأدب، وهو عالى المرتبة فى ذلك رفيع الطبقة، قيل فيه إنه كان آخر النحاة بغرناطة.

وعبد الرحمن بن محمد المعروف بالمكناسي، المتفنن في ضروب الآداب واللغات، الحافظ لأيام العرب وفرسانها، الكاتب البارع الشاعر البليغ، واشتهر بعمل المقامات خصوصاً اللزومية منها .. وسيأتي ذكره في بحث الصناعات اللفظية ـ توفي سنة ٩١.

وقاضى الجماعة أبو العباس الجيانى القرطبى، كان من أصحاب الآراء فى العربية وخالف فيها جمهور أهلها، وكان رحلة فى الرواية وعقلاً فى الدراية، عارفاً بالأصول والكلام والطب والحساب والهندسة، شاعر بارع كاتب بليغ، وتوفى سنة ٥٩٢.

وأحمد القرطبي المشهور بالوزغي، المبرز في العربية والأدب، شاعر راوية مكثر، وتوفي سنة ٦١٠.

وأبو الحسن بن خروف، إمام العربية في زمنه، وهو أحد الذين ملئت كتب العربية بأسمائهم، وتوفى سنة ٦٠٩، وهو على التحقيق خاتمة هذا العصر.

#### المائة السابعة:

كان في أوَّل هذه المائة، أبو بكر الأشبيلي المعروف بابن طلحة، وهو شاعر أديب إمام في العربية والكلام، توفي سنة ٦١٨.

وأبو العباس الشريشي صاحب الشروح الثلاثة على مقامات الحريري، وقد طبع منها الشرح الكبير، وهو أديب مبرز في العربية ذاكر للآداب، كاتب بليغ فاضل ثقة، توفى سنة ٦١٩.

وأبو العباس الأشبيلي المعروف بابن الحاج، وكان متحققاً بالعربية حافظاً للغات مقدماً في العروض، وقد برع في لسان العرب حتى لم يبق فيه من يفوقه أو يدانيه، وهو الذي كان يقول: إذا مت يفعل ابن عصفور في كتاب سيبويه ما شاء! كأنه يرى نفسه خلفاً من سيبويه، وقد مات سنة ٦٤٧.

وأبو يحيى محمد بن رضوان الوادى آشى، وكان مضطلعاً بالعربية والفقه والنسب، إماماً فى ذلك، مشاركاً فى علوم أخرى من الحساب والهيئة والهندسة وغيرها، وتوفى سنة ٦٥٧.

وأبو على الأشبيلي المعروف بالشكوبين ـ ويخطئ النحاة المتأخرون كثيراً فو، ضبط هذا اللقب ـ إذ يلفظونه بضم اللام ـ وقد ضبطه السيوطي وقال: إن معناء (بلغة الاندلس: الابيض الأشقر) وإلى أبي على هذا انتهت إمامة العربية بالمشرق، والمغرب، فكان آخر آثمة هذا الشأن، وكان مع ذلك نقاداً للشعر بصيراً بمعانيه، وقد أقرأ نحو ستين سنة، حتى لم يتأدب بالاندلس أحد في وقته إلا وأسند إليه مباشرة أو بواسطة، وتوفى سنة ٦٤٥ وكان مولده سنة ٢٥٦.

وأبو المطرف المخزومي البلنسي وهو خزانة من خزائن العلوم، كان إماماً في

الفقه عالماً بالمعقولات والنحو واللغة والأدب والطب، متبحراً في التاريخ والأخبار، بصيراً بالحديث، رواية مكثراً حجة، ناظماً ناثراً، يعدّونه ثاني بديع الزمان في الكتابة، وتوفى سنة ٢٥٩.

وعبد الله بن أبى عامر الكاتب الشاعر الأديب النحوى اللغوى الفقيه المشارك في العلوم، وقد توفي سنة ٦٦٦.

وابن الدباغ الأشبيلي؛ وهو على انفراده في ذلك العصر يحفظ مذهب مالك؛ كان عالماً بالنحو واللغة كاتباً شاعراً مؤرخاً، توفى سنة ٦٦٨.

وأبو الحسن بن عصفور، وهو وإن كان لم يكن عنده ما يؤخذ عنه غير النحو إلا أنه كان فيه كوكب سمائه وحامل لوائه، ولا يزال اسمه خالداً في كتب هذا الفن، توفى سنة ٦٦٩.

وكان خاتمة أدباء هذا العصر حازم بن محمد القرطبي، شيخ البلاغة والأدب، وأوحد زمانه في النظم والنثر والنحو واللغة والعروض والبيان، لم يجمع أحد من علم اللسان ما جمع، ولا أحكم من معاقد البيان ما أحكم، وكانت له يد في العقليات؛ وذكروا أنه روى عن جماعة يقاربون ألفاً، بين أديب وعالم وحكيم، وقد حوى جملة التاريخ في هذه المائة، لأنه ولد سنة ٢٠٨ وتوفى سنة ٢٨٤.

### نكت الأندلسين:

وكان في هذه المائة الفقيه أبو الحجاج يوسف بن محمد البيّاسي المؤرخ الشاعر الأديب، ولم نقف على سنة وفاته. وقد عنى أتم العناية بفرع لطيف من العلم هو أدب التاريخ؛ فكان يحفظ نكت الأندلسيين قديمًا وحديثاً إلى زمنه، ذاكراً لفكاهاتهم؛ وهم أكثر الناس دعابة وأملحهم نادرة، خرجوا في ذلك صنائع إقليمهم فكأنهم أزهار طبيعتها الحساسة، تقابل أزهار الطبيعة الساكنة.

#### المائة الثامنة:

وهى بقية مجد الأندلس، لأن القرن التاسع كان حشرجة ونزعاً، وهذه المائة شحيحة بالأئمة عقيمة بالأفراد، وقد أخذنا من فحولها ثلاثة غير من ذكرناهم من

#### قبل في أدبائها، وهم:

محمد بن على بن هانئ اللخمى، كان أديباً إماماً فى العربية لا يشق غباره فى استحضار الحجج، وهو صاحب كتاب «الغرة الطالعة فى شعراء المائة السابعة»، وتوفى سنة ٧٣٣.

وأثير الدين أبو حيان الأندلسى الغرناطى نحوى عصره، ولغويّه ومفسّره ومحدثه ومقرئه ومؤرخه وأديبه، وكان الإمام المطلق فى النحو والتصريف، خدم هذا الفن أكثر عمره حتى صار لا يدركه أحد فى أقطار الأرض، وتوفى سنة ٧٤٥.

ومحمد بن على المعروف بابن الفخار كان سيبويه عصره، وعدّه لسان الدين في الإحاطة آخر الطبقة من أهل هذا الفن، وقال فيه: إنه متبحر الحفظ يتفجّر بالعربية تفجّر البحر، قد خالطت لحمه ودمه، لا يشكل عليه منها مشكل، ولا يعوزه توجيه، ولا تشذ عنه حجة . . . وقل في الاندلس من لم يأخذ عنه من الطلبة، وتوفي سنة ٧٥٤.

## كلمة في تراجم هذا البحث:

وبعد؛ فإنا لم نورد هذه الأسماء لأنها أسماء فقط؛ إذ ليس كتابنا هذا من سجلات الإحصاء، وإنما أوردناها على أنها معانى ذلك التاريخ، يظهر منها سير الفنون والعلوم إلى كمالها، فإن قيمة العصر بمن يمتازون من أهله، وعلى حسب كثرتهم وقلتهم يكون وزن اعتباره ومنزلته من المقارنة بينه وبين سائر العصور، وإنما الدولة أمة، والأمة على مقدار الرءوس التي تعمل لها، وهذه الرءوس على مقدار العقول التي تضبطها، وتلك العقول على مقدار الأرواح التي تتميز بالاستئثار والزعامة في أصول الحضارة وفروعها، وما هذه الأرواح الكبيرة إلا أرواح النابغين.

من أجل ذلك أسقطنا من هذه الترجمة التى سقناها فى هذا البحث كثيرين عن لم يتحققوا بالفنون، واقتصرنا على الأثمة والأقطاب، وما منهم إلا من تكتب فى ترجمته الأسطر الكثيرة على تحرًى الإيجاز ومعاناة الاختصار، هذا إذا لم

تبسط تلك الترجمة بسطاً يتناول حالة النشأة العلمية وكهولتها في كل مترجم، وذلك بدرس المذاهب والآراء، وإيراد الشواهد عليها من مواد العلوم المختلفة، وهو منزع بعيد الشقة يحتاج إلى مصابرة ومطاولة، ويخرج إلى أن يكون كتاباً برأسه.

ونحن إنما عُنينا بما جئنا به في هذا البحث خاصة، لأن أكثر العلماء والأدباء أهملوا الأندلسيين وخلطوا مشاهيرهم بغيرهم، غير مميزين بين عصر وعصر، ولا مفرقين بين طبقة وطبقة؛ واقتصروا مع ذلك على أفراد منهم لا تكافئ جملتهم حضارة تلك الأمة، ولا يستدل بها على شيء من ذلك المجد فأردنا أن نثير تلك الدفائن؛ ونفتح من كنوز التاريخ تلك الخزائن؛ وجملة من ذكرناهم تكشف أشعتهم عن ذلك النور الذي غطته ظلمات التاريخ من الجو العربي فألقت عليه سحابة من النسيان، وتركته قطعة مظلمة كأنه من مهملات الزمان.



# مصرع العُربية في الأندلس

من قواعد الاجتماع أن الأفراد يموتون ولكن الأمة تبقى، فكأنهم بموتهم يفسحون مكاناً للسمو الذى يكون مظهره تجدد الحوادث وتبدل العقول، ولكن ذلك شأن الأمة حين تكون آمة بالمعنى الاجتماعي أيضاً، فتكون بمنجاة من أسباب الانقراض، بعيدة عن عفونة التاريخ القديم وجراثيمه التي تهب بها الفتن والنكبات؛ وما أصيبت أمة بها إلا اضطربت أحوالها الاجتماعية وعم أجزاءها الخلل والفساد، فلا تزال تتقلب حتى تصيب مصرع الخبب(۱)، وتعرف العقوبة من قبل أن تعرف الذنب!

وكذلك كان شأن الأندلسيين: أخذتهم الفتن الأخيرة حتى كاد الفرد منهم يموت فيمون به جزء من الأمة، حتى صاروا في آخرة أمرهم نسلاً شاذاً وحثالة رديئة، فلفظتهم تلك الأرض كما يُلفظ القيء، وذهبوا بعد ذلك كما يذهب كل شيء.

ونحن نريد الآن أن نبين كيف صرعت العربية بعد أن صارعت طويلاً، فنأتى على تاريخها في تلك البلاد في الطفولة والكهولة، لأننا لم نذكر في كل ما سبق إلا ظاهراً من حياتها، وبقى تشريح باطنها لتعرف الأسباب والعلل في الحياة والموت:

دخلت العربية الأندلس، وكانت هذه البلاد يومئذ زاهرة بآداب اللغة اللاتينية التى كان يقوم عليها رجال الدبن، حتى كانت أشبيلية يومئذ مركزاً علمياً ئابت الدعائم بعناية أسقفها القديس إيزيدورس، فصدءتها العربية صدمة فزع لها أولئك الأساقفة؛ فكانوا يعملون على تقوية مادتها والاحتفاظ بها، فصارت بغيرتهم كانها من الدين، حتى أصبحت البيع والأديار مدارس تلك الآداب، ولا سيما طليطلة وقرطبة وأشبيلية؛ فكانت تدرس فيها الآداب اللاتينية مع علم اللاهوت.

<sup>(</sup>١) قلت: الحبُّ (بكسر أو ضم الحاء) ومفردها (الحُّبَّة) أي: بطن الوادي.

غير أن ذلك كله إنما كان عمل أفراد لا عمل أمة؛ وقد غفل أولئك المتنطعون عن هذه الحقيقة، وتناسوا ما كانت تغلى به قلوب الشعب الأسباني من النقمة على حكومته والخروج عليها؛ وقد كان اليهود يومئذ ـ وهم خزائن الذهب وأقطاب التجارة ـ في أشد الظمأ إلى بريق سيوف العرب، حيث كان الملك ورجال الدين الكاثوليكي يسومونهم سوء العذاب ويبلونهم بالعنت الشديد؛ إذ خشوا امتداد سلطانهم وشوكة أموالهم، خصوصاً بعد أن دبر الإسرائيليون مكيدة ظاهرهم عليها قبائل البربر واليهود من أهل إفريقية، فكادوا بها يضبطون زمام المملكة الأسبانية، وذلك قبل فتح طارق بسبع عشرة سنة (١٩٤ للميلاد). غير أن أمرهم انكشف وانكشفت معه رقابهم للسيوف، حتى كادوا ينقرضون، لو لم أمرهم انكشف وانكشفت معه رقابهم للسيوف، حتى كادوا ينقرضون، لو لم أنفسهم لحماية المدن التي يفتحها الغزاة؛ وكذلك شأن العبيد في النقمة على الأسبانيين، حتى إن قرطبة سلمها للعرب راهب منهم، وقد غمسوا أيديهم في دماء وفتن كثيرة، فكان كل ذلك عما حملهم على تلقّف العربية وبثها في سواد الأمة وقهيئتهم للاستعراب.

ولما رأى المسيحيون الأحرار أناة العرب وتسامح الإسلام، وأن أعناقهم لا تحملها الأكتاف إلا بفضل هؤلاء القوم، دخل أكثرهم فيما دخل فيه العبيد واليهود استسلاماً وإسلاماً، وحُبّبت إليهم الأخلاق العربية حتى صار أشرافهم ممن أمسكوا عليهم دينهم يحجبون النساء ويقلدون المسلمين في الزي وكثير من العادات؛ ثم اندفعوا في ذلك بعد أن صارت الدولة للعرب، فلم تمض على الفتح ثلاثون سنة حتى أصبح الناس يخطون الكتب اللاتينية بأحرف عربية، كما كان يفعل اليهود بكتبهم العبرية، وما انقضى عمر رجل واحد حتى ألجأتهم الحاجة إلى ترجمة التوراة وقوانين الكنيسة إلى العربية، ليتمكن رجال الدين أنفسهم من فهمها.

وبعد أن ظهرت أبهة الملك في زمن الأمويين وسما فرع الحضارة العربية في تلك البلاد؛ تحول أهلها فيما تحول من طبيعتها، حتى كانت الغيرة يومئذ على الآداب اللاتينية أسخف ما يُرمى به أهل السخف؛ وقد نقل روزى في كتابه تاريخ المسلمين في أسبانيا أن بعض رؤساء الدين المسيحي كان يضطرم سخطاً على أدباء

المسيحيين أنفسهم لأنهم بالغوا في تعصبهم للعربية حتى تناولوا الشعر والأدب والفلسفة تقويماً لألسنتهم وتهذيباً لملكاتهم بدلاً من أن يتذرعوا بذلك إلى تسفيه الأدب العربي ونقض المدنية الإسلامية، قال: «وكيف السبيل إلى إيجاد رجل من العامة يقرأ التفاسير اللاتينية على الكتب المقدسة، ومما يؤسف له أن نشء المسيحيين الذين نبغت قرائحهم لا يعرفون غير العربية وآدابها فهم يتداولون الكتب العربية ويجمعونها بالأثمان الغالية يؤلفون بها الخزائن المتعة، وإذا حدثتهم بكتب دينهم وآداب لغتهم أعرضوا عنك ازوراراً وأنغضوا رؤوسهم استهزاء؛ وهي أشد وأعظم من أن ينسى المسيحيون لغتهم وهي بقية الجنسية حتى لا تجد في الألف منهم واحداً يحسن أن يكتب كتاباً إلى صديق له بأبسط عبارات اللغة اللاتينية؟».

وما جاء القرن الخامس حتى كان المجاورون للعرب من أهالى فرنسا وشمال أسبانيا يَنْكُبُون عن تناول الشعر اللاتينى ويكبُون على التأديب بالشعر الغربى، حتى صار فقراؤهم بعد ذلك وأهل الكدية منهم يمدحون بالقصائد والموشحات العربية على الأبواب ويستعطون بها الطرق، فاعتبر كيف يكون وسط الأندلس إذا كانت هذه حال أقاصيها الأعجمية؟ ومنذ سقطت طليطلة سنة ٤٧٨ وكانت في يد يحيى بن ذى النون ودخلها الفونس السادس الذى كانوا يلقبونه بملك الدينين، أراد أن يستبقى ذماء الحياة العربية في روح مملكته، وساعدته الفتن والنكبات فقذفت إليه من مضطهدى الفلاسفة وغيرهم، وبهم نبغ رجاله، كالسيد كامبدور الذى كان يجيد المنطق العربي كأنه عريق فيه؛ وكان يومئذ في طليطلة مدرسة عربية كان من أساتذتها محمد بن عيسى المقامي وأحمد بن عبد الرحمن الأنصارى وغيرهما، وبهذه المدرسة تماسكت العربية حتى أنشأ ريمون رئيس الأساقفة مدرسة التراجمة بطليطلة، وبها رجعت العربية حتى أنشأ ريمون رئيس الأساقفة مدرسة التراجمة بطليطلة، وبها رجعت العربية إلى الحياة.

## اليهود بالأندلس وترجمة كتب الفلسفة:

ليهود الأندلس شأن مهم في تاريخ الفلسفة لأنهم حفظوها لأوربا \_ كما ستعرف \_ وقد كان منهم في القرن السادس موسى بن ميمون الإسرائيلي الحكيم، وهو رجل يتحقق بالفلسفة والرياضيات والهيئة والطب، ويسميه اليهود، موسى الثاني، لأنه من كبار أحبارهم؛ وقد نزح عن الأندلس بأهله فراراً من الاضطهاد

بعد أن أظهر فيها الإسلام زمناً، والتجا إلى مصر، فاشتمل عليه القاضى الفاضل المتوفى سنة ٥٩٠ ونظر إليه وقرر له رزقاً؛ فتناول هذا الحكيم فلسفة ابن رشد وقابلها بلغة أرسطو اليونانية، ثم استخلص من مزيجهما فلسفة صنع بها الشريعة لقومه، ولذلك أنكرها عليه مقدمو اليهود، وأشار المقريزى إلى ذلك بأنه يعلم قومه الكفر والتعطيل.

ولا محل هنا لبسط هذه الآراء، ولكننا نقول إن هذا الرجل هو أول من أذاع فلسفة ابن رشد بين اليهود بما بنّه منها في كتبه. وأخذ عنه في قراءته، ولما بالغوا في اضطهاد اليهود التجأ أكثرهم إلى طليطلة وما وراءها، ومنهم تلامذة الفلاسفة، ومن بقي منهم كان يظهر الإسلام ويصلى في المساجد ويقرئ أولاده القرآن، وما كان ذلك كله لينفعهم، فأمر أبو يوسف المتوفى سنة ٩٥٥ من ملوك الموحدين أن يتميزوا بلباس يختصون به. فظهروا فيه بأشنع صورة إذ كانوا يتخذون بدلاً من العمائم كلوتات كأنها البراديع تبلغ إلى تحت آذانهم (۱)، وذلك لأن أبا يوسف كان يشك في إسلامهم، ولو صح عنده لتركهم. ثم تناسى أكثرهم العربية فشعروا بالحاجة إلى نقل كتب الفلسفة إلى لغتهم العبرانية، وقد أخذوا في ذلك، وأول من شرع منهم فيه أسرة تدعى أسرة طيبون، كان أصلها من الأندلس ثم هاجرت الى لونل في فرنسا، فترجم اثنان من رجالها وهما موسى بن طيبون وصموئيل بن طيبون بعض تلاخيص ابن رشد من فلسفة أرسطو، وهما أول من نقل فلسفة طيبون بعض تلاخيص ابن رشد من فلسفة أرسطو، وهما أول من نقل فلسفة حكيم قرطبة إلى غير العربية.

ووافق ذلك عهد الامبراطور فردريك الثانى عاهل ألمانيا؛ وكان يعرف العربية، تلقّاها من بعض أهلها في صقليّة، والعرب يومئذ منتشرون فيها وفي نابولي.

وقد احتذى فردريك هذا مثال الامبراطور شارلمان الذى كان معاصراً لهارون الرشيد فى بث المعارف وإنشاء المدارس ومحبة العلم وحماية أهله فكانت حضرته غامصة بالمترجمين والعلماء الوافدين حتى من بغداد. وهو الذى عهد إلى اليهود فى ترجمة الفلسفة العربية إلى العبرانية واللاتينية، وقد ألف له يهوذا بن سليمان الطليطلى فى سنة ١٢٤٧م كتاب طلب الحكمة واعتمد فيه على فلسفة ابن رشد،

<sup>(</sup>١) المعجب : ص : ٢٠٣ .

واخرج له يعقوب بن أبى مريم حوالى سنة ١٢٣٢م عدة كتب من تأليف حكيم قرطبة، وتقدم إلى ميخائيل سكوت بترجمة فلسفة أرسطو عن العرب، فنقلها عن ابن رشد، ولذلك اعتبروه أول من أدخل فلسفته إلى أوربا، وكذلك فعل هرمان الألمانى فى عهد هذا الامبراطور، إلا أنه على ما يقال، اعتمد فى ترجمة كتبه على بعض عرب الأندلس ممن يعرفون مصطلحات تلك الفنون.

ثم أخذ اليهود في إخراج هذه الكتب وغيرها إلى العبرانية واللاتينية، كما فعل كالوتيم في أوائل القرن الرابع عشر للميلاد، فقد ترجم كتباً لابن رشد إلى العبرانية، وترجم كتابه تهافت التهافت إلى اللاتينية سنة ١٣٢٨م، وفي هذا القرن ظهر الفيلسوف اليهودي لاوى بن جرسون المعروف عند الإفرنج بلاون الإفريقي، وقد صنع بفلسفة ابن رشد ما صنعه ابن رشد بفلسفة أرسطو، فأخرجها شرحاً وتلخيصاً ثم كان آخر فلاسمتهم في القرن الخامس عشر إلياس دل مديجو الذي كان أستاذاً في كلية بادو \_ التي أومأنا إليها في بعض ما سلف \_ وضعفت بعد ذلك فلسفة اليهود المستخرجة من فلسفة ابن رشد العربية، إذ قام أعداؤها في أوائل القرن السادس عشر يزيفونها، ومن أجل ذلك نشر موسى المتسينو كتاب تهافت الفلاسفة للغزالي سنة ١٥٣٨م.

## ترجمة الفلسفة العربية في أوربا:

كان مبدأ ذلك في طليطلة في القرن الثاني عشر للميلاد، حين أنشأ دريموند رئيس الأساقفة مدرسة للترجمة، وهي المدرسة الأولى من نوعها، وذلك من سنة ١١٣٠ إلى ١١٥٠م، وقد جعل رئيس التراجمة فيها الأرشيدوق باكر دومينيك لتحقيق الألفاظ اللاتينية المترجم بها.

وكان أشهر تراجمة البهود في هذه المدرسة يوحنا الأشبيلي، فأخرجوا إلى اللاتينية كتباً كثيرة من مؤلفات ابن سينا، ثم نقلوا بعض كتب لأبى نصر الفارابى والكندى؛ وقبل هذه المدرسة كان بعض الأفراد قد نقلوا كتباً من الرياضيات والطب والفلك، مثل قسطنطين الإفريقي وجربرت وأفلاطون دى تريفولي وغيرهم.

وفى القرن الثالث عشر للميلاد كان اليهود فى الأندلس أقدر التراجمة وذلك فى عهد الفونس العاشر ١٢٥٢م - ١٢٨٤م خليفة القديس فرديناند الثالث، إذ كان هذا الألفونس من أوفر الملوك عقلاً، فأراد أن يصنع بأسبانيا مثل ما صنعه العرب، فأسس بأشبيلية مدرسة عربية لاتينية، وترك مدينة مرسية على ما كانت عليه من الرونق العربى، واستدعى إلى عاصمته العلماء والأدباء من العرب واليهود وغيرهم، وأسس بهم مدرسة طليطلة الثانية التى كانت تجمع إلى التقاليد اللاتينية فنون الحضارة العربية والعلم العبرانى؛ وظل اليهود يترجمون كتب الفلسفة والتاريخ والفلك العربية بما عليها من الشروح، وكان زان بن زاكب، ويهوذا هاكون والربان زاك، هم الذين نقلوا لألفونس جمهرة تلك الكتب العربية.

وقد نشأ من علماء المسلمين من يعلم بتلك الألسن المختلفة؛ كمحمد بن أحمد القرموطى المرسى وكان من أعرف أهل الأندلس بالعلوم القديمة: المنطق والهندسة والعدد والموسيقى والطب وغيرها، آية الله فى المعرفة بالأندلس، يقرئ الأمم بالسنتهم فنونهم التى يرغبون فيها وفى تعلُّمها، وقد بنى له ألفونس فى مرسية مدرسة يقرئ فيها المسلمين والنصارى واليهود. (١) ولم نذكره فى الفلاسفة لأن هذا الموضع أليق به.

وقد نشأ من اليهود بالأندلس شعراء وأدباء، من أشهرهم نسيم الإسرائيلي، وابن سرى، وابن الفخارى اليهودى (٢)، وإلياس بن المدور الطبيب الرندى (٣)، وإسماعيل اليهودى وابنته قسمونة (٤) وغيرهم، وكانوا يكتبون، ولكن لم ينبغ منهم أحد في الكتابة على ما نعلم، إلا أن يكون ممن ذكرناهم، وما كانت براعتهم في الترجمة إلا من معرفتهم للسانين اللاتيني والعبراني، وهو أمر انصرف عنه المسلمون حتى لم نكد نقف على اسم واحد منهم غير القرموطي.

\*\*\*\*

<sup>(</sup>٢) نفح الطيب: ٢/٤٠٣.

<sup>(</sup>١) نفح الطيب: ٢/٩٠٤.

<sup>(</sup>٣، ٤) نفح الطيب: ٢/ ٣٠٥.

# تَنَصّر العَربيّة

ليس يتم الغلب على أمة من الأمم بتسخير أفرادها واسترفاقهم، ولا بقلب حكومتها من جنس إلى جنس؛ فإن الأشخاص لا يتغيرون وهم هم بما فيهم من الطبائع والأخلاق الوراثية، ولكن الغلب إنما يكون باندماج المغلوب في جنسية الغالب أو مذهبه استدراجاً لجنسيته، ومن أجل ذلك تجهد الأمم الفاتحة والمستعمرة في نشر لغتها وآدابها، فإن لم يكن لها من ذلك ما يوازن آداب المغلوبين عملت على تحويل قلوبهم بالدين، وذلك ما فعله الأسبانيون في أواخر القرن السابع، حيث عملوا على تنصير المسلمين، ولكن بقيتهم يومئذ كانت إلى التماسك والشدة، لأن الإسلام والملك لم يزل في جانب من الأندلس وعلى أبوابها، فعمدوا إلى أخذهم بالإقناع والمجادلة، ووكلوا هذا الأمر إلى رهبانهم، فأكب هؤلاء على العربية، ووضع رامون مارتي أحد الرهبان الدومانيكيين أول معجم عربي باللغة الأسبانية سنة ١٢٣٠م، وفي أواخر القرن الثامن كان في سلامنكة مدرسة تضم خمساً وعشرين حلقة للدروس، منها واحدة لليونانية، وأخرى للعبرانية، وثالثة للعربية؛ أقاموها لتلك الغاية؛ ولم ينجل المسلمون على أرض أسبانيا في القرن الحادي عشر حتى كان في هذه المدرسة سبعون حلقة للدرس، وطارت شهرتها في أوربا، وكانت شهرة عربية، لأنها بفضل علوم العرب استطاعت أن تقرر العلوم الطبيعية والطبية على القاعدة العملية التي كان العرب أول من جرى عليها، وبينما كانت تلك العلوم في أوربا لذلك العهد مبنية على التجارب البسيطة مستندة إلى أنواع من الشعوذة والحيل المضحكة. ثم تتابع إنشاء المدارس في القرن الثامن لتعليم الرهبان من الدومينيكيين والفرنسسكيين في جهات من أسبانيا للغاية عينها، ولكن هذه اللغة العربية التي تشبه السحر أخذت أولئك الرهبان بآدابها حتى كانوا هم أنفسهم سبب حياتها والقائمين بالدعوة إليها إلى القرن الثاني عشر للهجرة.

وفى أوائل القرن العاشر (سنة ٩٠٤) بعد أن سقط ما بقى من الملك الإسلامي في الأندلس ووهنت تلك الجامعة بين المسلمين، أخذ الأسبانيون

يحملونهم على التنصر كرها، فمن خافهم عمدوه ومن خالفهم طردوه، ثم تكفل ديوان التفتيش بالمراقبة على عقائد المتنصرين وتطهير مسيحيتهم الحديثة. . . وبذلك بطلت حاجة الرهبان إلى البرهان فسقطت الغاية الأولى الباعثة على تعلم العربية وبقيت العربية بلا غاية عند بعضهم إلا نفسها، وبذلك انصرف عنها الطلبة، حتى إن الكردنيال إكسيملس عندما أسس كلية (الكالادي هنار سنة ١٤٩٩) استنكف أن يضيف إلى دروسها حلقة لتعليم العربية، مع أنه احتذى في تأسيسها مثال مدرسة سالامنكة، وجعل فيها حلقتين للعبرية واليونانية، وبعد ذلك كان الأستاذ الأعظم في سالامنكة في القرن السادس عشر للميلاد، وهو فرى لويس دى ليون شاعراً لاهوتياً وفيلسوفاً يحسن اللغة العبرانية كل الإحسان ولكنه يجهل العربية كل الجهل.

### ديوان التفتيش:

أنشئ هذا الديوان سنة ١٤٨١م بطلب الراهب توركماندا، للتفتيش بين الناس عن أهل العلم والفلسفة، فإن لم يعثر على أحد منهم فالتفتيش بين الظنون والأوهام، لأنهم اتقوا صولة العلوم العربية على المذهب الكاثوليكي.

وقد اتخذوا فيه من أنواع التعذيب والاتهام المريب ما ترك في الكتب من بعدهم صفحة من تاريخ جهنم. . . وليس من حق كتابنا تفصيل ولا إجمال لتلك الفظائع والمنكرات التي اقترفها رجال محكمة التفتيش وملوك الكثلكة لذلك العهد، مثل شارلكان وفيليب الثاني وفيليب الثالث، ونالوا بها المسلمين واليهود والمستأمنين؛ فذلك مما خلد لهم الخزى في تاريخ قومهم أنفسهم؛ ولكنا نجتزئ بذكر ما نال العربية من أولئك المتنطعين، فإنهم بعد أن طردوا اليهود من الموت إلى الجوع والفقر سنة ١٤٩٢ وأباحوا أموالهم، وطردوا المسلمين من الموت إلى الموت منت ٢٠١٥؛ إذ حرم عليهم أن يأخذوا في طريق تُقضى إلى بلد إسلامي - قرر مجمع لاتران في هذه السنة (١٠٠١) أن يعلن كل من ينظر في فلسفة ابن رشد وهم يريدون بهذه التسمية كل ما لديهم من علوم الفلسفة العربية - وطفق الدومينكان يتخذون من ابن رشد ولعنه ولعن من ينظر في كلامه صفةً من صفات الدومينكان يتخذون من ابن رشد ولعنه ولعن من ينظر في كلامه صفةً من صفات الزلفي والعبادة؛ وبعد ذلك أحرق الكردينال إكسيملس في غرناطة ثمانية آلاف

كتاب خطى، ثم صدر أمره سنة ١٥١١ أن تباد كتب العرب من عامة البلاد الأسبانية، فتم ذلك فى زهاء نصف قرن، وكأنما كانت حرارة تلك القلوب هى التى تحرق الكتب. . . ولولا المنقولات منها إلى العبرية واللاتينية لما بقى من أثر العلوم العربية مشيد ولا طلل.

وبقيت بعد ذلك كتب عربية فى خزانة دير الأسكوريال فأراد ديوان التفتيش أن يزيد بها شعلة من شعل نقمته، لولا أن تلطّف الماركيز فيلادا فحال دون إحراقها، ولا يزال أكثرها باقياً الى اليوم.

وكان المتنصرون من المغاربة في ذلك العهد يكتبون العربية بأحرف أسبانية، وهم أذلاء محتقرون من أنفسهم ومن المسيحيين، فحظر عليهم فيليب الثاني سنة ١٥٥٦ استعمال العربية، وأرادهم على أن ينزعوا من أسمائهم التراكيب العربية وأن يقلدوا المسيحيين في زيهم حتى لا يعلم بهم إلا أنفسهم؛ ولبثوا يسومون المغاربة عذاب الهون حتى طُرِدَت آخر فئة منهم سنة ١٠١٧هـ وقد فصل ذلك المقرى في نفح الطيب (١).

### آخُرة العربية :

وبعد ذلك زهاء قرن من الزمن صار فيه تعلم العربية مظنة الإلحاد ولم تُبق مدرسة فريلنك لطغمة الفرنسيسكان في أشبيلية من أساليب تعلمها إلا أثراً ضئيلاً وكثر أن يكون قليلاً؛ فكان حسيب الطالب منها أن يُحسن لفظ بعض الأسماء العربية حتى يخرج بذلك إلى أفريقية داعية للنصرانية، وإن كان قد بقى من الأسبانيين من يشتغل من ذلك بشىء فهو يضيفه إلى الأعمال التى بينه وبين الله ولا يأخذ في ذلك إلا سراً.

جاء عصر شارل الثالث (١٧٥٩ ـ ١٧٨٨) ويلقبونه ملك الفلاسفة؛ فأراد أن يصل آخرة العربية بأولها ويعيد زمناً رآه مريضاً لم يَمُت، فاستدعى لذلك رهباناً موارنة من سورية وبسط لهم يده في البذل والعطاء، وتقدم إليهم في تعليم الأسبانيين لغتهم الدارسة، ولكن ما عسى أن تكون تسع وعشرون سنة في تغيير

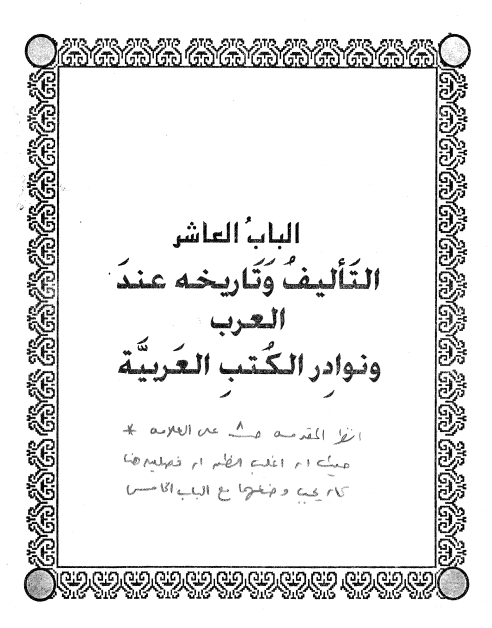
<sup>(</sup>١) نفح الطيب : ٦١٧/٢ .

الأفكار وتبديل الألسنة؟ ولذلك لم يكد شارل يمضى لسبيله حتى انقطع ذلك العمل، غير أنه بَثّ حياةً وخصباً في تلك الأرض الميتة فلم يمض عمر كهل حتى كان في أسبانيا من يجيدون العربية، أمثال القصير وكامبومان والأب بلانكرى وغيرهم من الأساتذة المعدودين، ثم انقطع حبل العربية إلى أن اتصل بالمدارس القديمة منتكثاً على عهد إيزابيلا الثانية، فكان على ضعفه ذلك حتى سنة ١٨٤٥، إذ شرعوا في إصلاح التعليم على يد المسيو جيل دى زارات، وبإخلاص هذا الرجل عادت العربية تدرس في الكليات درساً مقرراً.

ثم تسلمت الحكومة الأسبانية سنة ١٨٥٧ زمام التعليم وتولت إصلاحه فزهت العربية وكثر طلبتها والمقبلون عليها، خصوصاً بعد أن فقدت أسبانيا مستعمراتها في أمريكا وآسيا وعلقت آمالها بمراكش في عصرنا هذا، فنبغ فيها المستشرقون واحتفظوا بما خلفه التاريخ من كتب العرب، ولا يزال ذلك في مكتبة الإسكوريال، ومكتبة الأمة، ومكتبة المجمع العلمي التاريخي، غير المكاتب الخاصة التي جمعها أهل العلم منهم، وقد برز من متأخريهم أفراد مشهورون في فرع اللغة العربية، وامتاز بعضهم بالبراعة في قراءة الخطوط وتأريخها، ونبغوا كذلك في درس الحضارة الإسلامية والنظر في أصول الآداب العربية، واعتنت فئة منهم بدرس اللغات العامية التي تفرعت من العربية الفصحي، وهم بعد في حدّ التزايد بعرس اللغات العامية التي تفرعت من العربية الفصحي، وهم بعد في حدّ التزايد وبرشلونة وبلنسية وغيرها زاهياً فيهم بهذه الآداب، مذكراً لهم بالمجد العربي وبرشلونة وبلنسية وغيرها زاهياً فيهم بهذه الآداب، مذكراً لهم بالمجد العربي القديم. وإنما يتذكر أولو الألباب!

\*\*\*\*

And the second s





## كتب الشعر

من هذه الكتب ما يخصون فيه الكلام بالشعر نفسه؛ فيبينون عن وجه المعنى ويكشفون عن طريقة الصنعة؛ ككتاب نقد الشعر لقدامة بن جعفر الكاتب المتوفى سنة ٣٣٧، وكتاب العمدة لابن رشيق القيروانى، المتوفى سنة ٤٦٣، وهو أحسن ما وضع فى صناعة المشعر ونقده وعيوبه؛ وقد ذكر صاحب نفح الطيب أن للأعلم المنتمرى المتوفى سنة ٥٤٩ كتاباً فى مختصر العمدة والتنبيه على أغلاطه (١).

ومن هذا القبيل كتب البلاغة: كالصناعتين للعسكرى وما كان قبله وما وضع من بعده \_ كما سنذكره عند الكلام على البديع \_ ومن كتب الشعر ما هو مخصوص بالطبقات والتراجم، ومنها كتب المختارات والدواوين.

#### الطبقات والتراجم.

وهذه هي الكتب التي يخبرون فيها عن الشعراء وأزمانهم وأقدارهم وأحوالهم في أشعارهم وقبائلهم وأسماء آبائهم ومن كان يعرف باللقب أو الكنية منهم، ويذكرون فيها ما يستحسن من أنخبار الشاعر وما يستجاد من شعره، ومن أخذ عليه من الغلط والخطأ في ألفاظه وما سبق إليه المتقدمون فأخذه عنهم المتأخرون.

وعلى أن هذه هى أركان النقد فهم لا يفيضون فيها ولا يبسطون الكلام عنها، وقليلاً ما يُؤمنون إلى المهم منها وخصوصاً المتأخرين، لأنهم لا يريدون إلا جهة التاريخ فلا ينظرون إلى الموازنة والترجيح، لأن هذا تأريخ عملى لا يكون إلا بين النظراء من طبقة واحدة في العصر، أو استقراء الإجادة الغالبة على شعرهم، وهم إنما يريدون مجموع العصور المختلفة، وكل ما جاء من أقوالهم وكتبهم في الموازنة والتنظير لم يعد أفراداً معدودين، هم جرير والفرزدق وبشار ومروان بن أبي حفصة ومسلم بن الوليد وأبو نواس وأبو تمام والبحترى ثم المتنبى.

ومما ننبه عليه أن الرواة لم يكونوا يتكلمون في الشعراء إلا بعد موتهم، اتقاء لمعرة اللسان والوقوع فيه؛ وقد جهدوا بأبي عبيدة أن يفضل بين مسلم والنواسي

<sup>(</sup>١) نفح الطيب: ١/ ٤٣٥.

فكان يقول: أنا لا أحكم بين الأحياء. وهذا الأخفش قد طعن على بشار في كلمة لم يسمع وزنها عن العرب، فهجاه بشار حتى استوهبوا منه عرضه، فكان الأخفش بعد ذلك يحتج بشعره في كتبه ليبلغه (١)، وكذلك فعل بسيبويه حتى تَوَقَّاه واستكفَّ شره.

ولم يدون من ذلك شيء مقصود بالتأليف إلا كتاب الموازنة بين الطائيين للآمدى المتوفى سنة ٢٠٨، وما كُتب عن المتنبى كالرسالة الحاتمية للحاتمى، وذكر مقدمتها ابن خلكان في تاريخه؛ ورسالة الصاحب بن عباد في إظهار مساوئ المتنبى، وقد عمل بعدها القاضى أبو الحسن على بن عبد العزيز الجرجاني كتاب الوساطة بين المتنبى وخصومه في شعره، قال الثعالبى: إنه استولى بها على الأمد في فصل الخطاب (٢) وسنستوفى ذلك في ترجمة المتنبى.

أما كتب الطبقات فأشهرها طبقات أبى عبيدة الراوية المتوفى سنة ٢٠٩، ومحمد بن سلام الجمحى المتوفى سنة ٢٣١، ومحمد بن حبيب النحوى المتوفى سنة ٢٤٥، وطبيقات ابن قتيبة المتوفى سنة ٢٩٦ (أو ٢٧٦) وهى المعتمد عليها فى هذا الباب، قصد فيها إلى المشهورين من الشعراء الذين يعرفهم جلُّ أهل الأدب والذين يقع الاحتجاج بأشعارهم فى الغريب والنحو، وعد من هؤلاء ١٨٠ شاعراً، وقد جرى فى ناحيته السيوطى المتوفى سنة ٩١١، فوضع كتاباً جمع فيه الذين يحتج بكلامهم من شعراء العرب.

واما كتب الأخبار فكتاب الباهر لابن المنجم نديم المكتفى بالله المتوفى سنة بسر، وهو فى أخبار شعراء مخضرمى الدولتين، ابتدأ فيه ببشار بن برد؛ وآخر من أثبت فيه مروان بن أبى حفصة؛ ولم يتمه، وتممه ولده أبو الحسن أحمد بن يحيى، وعزم على أن يضيف إلى كتاب أبيه سائر الشعراء المحدثين، فذكر منهم أبا دلامة ووالبة بن الحباب ويحيى بن زياد ومطيع بن إياس وأبا على البصير (٣). وكتاب الأغانى الشهير لأبى الفرج الأصبهانى المتوفى سنة ٣٥٦، وهو نادرة الكتب جمع فيه أخبار ٣٩٥ شاعراً بين جاهلى ومخضرم وإسلامى ومحدث؛ وهو منقول

 <sup>(</sup>۱) الأغانى: ٣/ ٥٤ . (۲) يتيمة الدهر : ٢/ ٢٣٩ . (٣) فوات الوفيات : ٢/ ٣١١ .

عن كتب كثيرة وُضعت قبله.

وأما كتب التراجم التي تجمع من التاريخ والخبر وبعض المختارات، فهي مازالت تتصل مع الزمان، لم تنقطع إلا في القرن الثالث عشر، وأول ما وضع منها كتاب البارع في أخبار الشعراء المولدين، لهرون بن على المنجم البغدادي المتوفى سنة ۲۸۸ جمع فيه ۱٦١ شاعراً، وافتتحه بذكر بشار بن برد وختمه بمحمد بن عبد الملك بن صالح، وسنشير إليه في كتب المختارات؛ وهذا الكتاب هو الأصل الذي احتذاه من جاء بعده، فذيل عليه أبو منصور الثعالبي المتوفى سنة ٤٢٩ بكتابه يتيمة الدهر الشهير، وترجم فيه شعراء عصره من بلاد كثيرة وأورد من محاسنهم؛ ثم ذيل على اليتيمة أبو الحسن الباخزري المتوفى سنة ٤٦٧ بكتابه دمية القصر وعصرة أهل العصر. ووضع عليه أبو الحسن بن زيد البهي كتابه وشاح الدمية، ثم ذيل عليه أيضاً الوراق الخضيري المتوفى سنة ٥٦٨ بكتابه رينة الدهر في لطائف شعراء العصر، قال ابن خلكان جمع فيه كثيراً من أهل عصره ومن تقدّمهم، وأورد لكل واحد طرفاً من أحواله وشيئاً من شعره (ص٤٥٢) ووضع معه أيضاً عماد الدين الكاتب الأصفهاني المتوفي سنة ٥٩٧ كتاب خريدة القصر وجريدة العصر؛ وترجم فيه الشعراء من سنة ٥٠٠ إلى سنة ٤٥٧٢ ثم صنع بعده كتاب السيل على الذيل، جعله ذيلاً للخريدة. ثم جاء ياقوت الحموى المتوفى سنة ١٦٢٦؛ فوضع كتابه معجم الشعراء، وله أيضاً كتاب آخر هو إرشاد الالبَّاء في معرفة الأدباء، وهو المعروف بمعجم الأدباء، وقد طبعت منه بعض أجزاء، ثم وضع ابن خلكان كتابه وفيات الأعيان الشهير، وعد فيه طائفة من الشعراء في كل عصر، وذيل عليه أقوام، حتى وضع الكتبي فوات الوفيات؛ ثم وضع صلاح الدين الصفدي كتابه الوافي بالوفيات، انتهى فيه إلى آخر سنة ٧٦٠ وذكره صاحب كشف الظنون وقال إنه جمع فيه أعيان كل فن. ولا نعرف للماثة التاسعة كتبأ مفردة إلى أن وُضع كتاب سلافة العصر؛ ووضع الخفاجي كتابه ريحانة الألبَّاء؛ ووضع المحبى نفحة الريحانة وخلاصة الأثر، وكلها تترجم أدباء القرنين العاشر والحادي عشر؛ ثم وضع المرادي سلك الدرر في أعيان القرن الثاني عشر، وهو ذيل على الخلاصة. وقد وضعت كتب أخرى مقصورة على بعض الأمصار،

ككتاب الأنموذج لابن رشيق جمع فيه شعراء القيروان والكتب التي صنفها الأندلسيون وهي أبلغ ما كتب من نوعها، وسنذكرها في بحث الأدب الأندلسي إن شاء الله، لأنها مقصورة عليهم لم تتناول غيرهم؛ وكذلك صنفوا كتباً على الأسماء ككتاب من نُسب إلى أمه من الشعراء لأبي هاشم السجستاني؛ وكتاب الموشح في أسماء الشعراء لغلام ثعلب المتوفى سنة ٣٤٥ وكتاب المختلف والمؤتلف في أسماء الشعراء لحسن بن بشر الأمدى المتوفى سنة ٧٣١.

ومما يذكر في هذا الموضع ما يستوفيه المؤرخون في الكتب الخاصة ببعض البلاد، إذ يستوعبون شعراء البلد الذي يؤرخونه بما لا يوجد في غير تلك الكتب، ككتاب بغداد لابن أبي طاهر، وقد وجد منه جزء واحد، وهو غير تاريخ بغداد للخطيب البغدادي المتوفى سنة ٤٦٣، وكتاب أصبهان لأبي عبد الله حمزة بن الحسين الأصبهاني فقد ذكر فيه شعراء أصبهان والكرخ وساق عيون أشعارهم وملح أخبارهم (١).

وغير ذلك مما يكون في المعجمات المطولة، وهي كثيرة، أعجب ما وقفنا عليه من أسمائها كتاب مجمع الآداب في معجم الأسماء والألقاب لابن القوطي البغدادي المتوفى سنة ٧٢٣ ذكروا أنه في خمسين مجلداً(٢).

#### كتب المختارات:

وهى الكتب التى وضعت لانتقاء عيون الشعر أولاً، ثم دخلتها صناعة التبويب بعد ذلك، وقد أطنبوا فى صعوبة الاختيار المرضى الذى يؤاتى الأذواق على رغائبها، ويتابع النفوس بمطالبها، حتى قالوا: دل على عاقل اختياره، واختيار الرجل من وفور عقله. وقالوا: شعر الرجل قطعة من كلامه، وظنه قطعة من علمه، واختياره قطعة من عقله؛ وحتى أنكروا فيه معارضة المختارات المجمع عليها والأخذ فى سبيلها، كما أنكر محمد بن سعيد الكاتب فى القرن الرابع على محمد بن على العجلى تأليفه كتاباً فى الحماسة وأعظم ذلك حتى رد عليه أبو الحسين بن فارس علامة همذان وأستاذ بديع الزمان برسالة أورد الثعالبي منها

<sup>(</sup>١) يتيمة الدهر : ٣/ ١٢٥. (٢) كشف الظنون : ٢/ ٣٨١.

ليس ذلك على أن الاختيار في نفسه محظور على أكثر الناس، ولا هو صناعة من الصناعات القائمة بنفسها فيكون للعقل فيه عمل يلزمه التبعة ويأخذه بالعهد، ولكن الشعر من عمل القرائح، وهي متفاوتة، فالاختيار منه لا يحسن إلا من ذي قريحة تشعر، ثم يكون له من البصر بالنقد ما يكشف له مواضع هذا التفاوت، حتى تكون قريحته التي تختار كأنها مجموع القرائح التي نظمت؛ وليس من شاعر سمت به طبيعته إلا وهو يتوهم في نفسه أنواعاً من القول قد لا يسمح بها الطبع إلا الفينة بعد الفينة (٢)، فهو إذا أصاب صفتها في أقوال الشعراء استدل عليها بطبعه وأمضى فيها اختياره ومن هاهنا كان الاختيار على التحقيق من وفور العقل.

وأول اختيار مدوّن عند العرب القصائد المعروفة «بالمعلقات» اختارها حماد الراوية المتوفى سنة ١٥٥، ثم جمهرة أشعار العرب لأبى زيد محمد بن أبى الخطاب القرشى المتوفى سنة ١٧٠.

ثم المفضليات للمفضل وهي مشهورة، قال أبو على القالى في أماليه إن المفضل أخرج منها ثمانين قصيدة للمهدى، ثم قرثت على الأصمعى فصارت مائة وعشرين؛ وقال في أصحاب الأصمعى إنهم قرءوا عليه المفضليات ثم استقرءوا الشعر فأخذوا من كل شاعر خيار شعره وضموه إلى المفضليات وسألوه عما فيه مما أشكل عليه من معانى الشعر وغريبه، فكثرت جداً (٣). وكان المفضل يؤدب المهدى فتقدم إليه أبو جعفر المنصور أن يعمد إلى أشعار الشعراء المقلين ويختار لفتاه لكل شاعر أجود ما قال، فاختار هذه القصائد، وهي مشهورة، وقد طبع منها كذا قصيدة.

ثم اختار الأصمعى القصائد المعروفة بالأصمعيات، وكل هؤلاء لم يختاروا في كتبهم شيئاً للمولدين، حتى جاء هارون بن على المنجم الذي أومأنا إليه في

<sup>(</sup>١) يتيمة الدهر: ٣/ ٢١٥.

<sup>(</sup>٣) الأمالي :٣/ ١٣١.

الفصل السابق ووضع كتاب البارع فى أخبار الشعراء المولدين، وهو الذى ينقل عنه صاحب الأغانى كثيراً ويشير إلى ذلك بقوله نقلت من كتاب هارون بن على، ونحو هذا اللفظ؛ قال ابن خلكان: وذكروا فى أوله أن هذا الكتاب مختصر من كتاب ألفه قبله فى هذا الفن، وأنه كان طويلاً فحذف منه أشياء فاقتصر على هذا القدر، ثم قال: إنه يغنى عن دواوين الجماعة الذين ذكرهم، فإنه اختصر أشعارهم وأثبت منها زبدتها وترك ربدها. أه.. وقد تابعه على ذلك من جاء بعده ممن صنفوا فى الأخبار والمختارات كما مر فى موضعه.

ومما ننبه عليه أن الرواة إذا توافى اثنان منهم على اختيار قصيدة واحدة، ذهبت مثلاً في الجودة كقصيدة...

#### \* بكرت سمية غدوة فتمنعى \*

فإن أبا عبيدة لم يجد في وصفها أبلغ من قوله: إنها من مخار الشعر: أصمعية مفصلية (١).

#### الحماسة:

ولكن الذى رزق حظ الشهرة فى اختياره وجاء بما غطى على من سبقه، أبو تمام الطائى المتوفى سنة ٢٣١ فيما جمعه من كتاب الحماسة الشهير الذى قالوا إنه فى اختياره أشعر منه فى شعره، وتأويل ذلك ما قدمناه من معنى إصابة الاختيار؛ قالوا: وسبب جمعه أنه قصد عبد الله بن طاهر وهو بخراسان فمدحه فأجازه، وعاد يريد العراق، فلما دخل همذان اغتنم أبو الوفاء بن سلم فأنزله وأكرمه، وأصبح ذات يوم وقد ثلج عظيم قطع الطريق، فغم ذلك أبا تمام وسر أبا الوفاء، فأحضره خزانة كتبه فطالعها واشتغل بها، وصنف خمسة كتب فى الشعر، منها فأحضره خزائن آل سلم يضنون به، حتى تغيرت أحوالهم وورد أبو فقى المعان من دينور فظفر به وحمله إلى أصبهان، فأقبل أدباؤها عليه ورفضوا ما عداه مما هو فى معناه من الكتب، ثم شاع حتى ملأ الدنيا.

<sup>(</sup>١) الأغاني: ٣/ ٨٢.

وقد رتبه أبو تمام فى عشرة أبواب هى فنون الشعر التى عددناها، واقتصر فيه على شعر العظماء مما يخلص على السبك، واحتال فى تخليده بما جود فيه من اختيار القطع والأبيات القليلة التى لا تكد المتحفظ ولا يداخلها سقط، على غير ما ذهب إليه الذين سبقوه، فإنهم لم يختاروا إلا القصائد الطويلة، ولم يقصروا اختيارهم على المأنوس دون الغريب؛ ولهذا السبب عينه سقط الوحشيات ولم يكتب له البقاء مع الحماسة، وإن كان كلامهما اختياراً واحداً، ولكن الوحشيات مبنية على اختيار القصائد والقطع الطويلة، وهى باقية إلى يومنا هذا، وقد وجد منها بعض الفضلاء نسخة فى إحدى مكاتب الاستانة ورأى عليها أنها الحماسة الصغرى، وهو اسم موضوع لم يذكره أحد ممن دلوا عليه، كالتبريزى فى شرح الحماسة وغيره.

وقد انتقد كتاب الحماسة حمزة بن الحسين، فزعم أن فيه تكريراً وتصحيفاً وإيطاء ونقلاً لأبيات عن أبوابها إلى أبواب لا تليق بها ولا تصلح لها، إلى ما سوى ذلك من رايات مدخولة وأمور عليلة (۱) ولكن هذا ومثله لم يغض من الكتاب ولم يصرف المتأدبين عنه، فقد ذهبت حسناته بما دونها حتى اتخذوه أصلاً يحتذون عليه، وجعلوا من شهرة اسمه وسيلة لشهرة كتبهم، فلما اختار الخالديان كتابهما المعروف بالأشباه والنظائر، سمياه حماسة الخالديين، وألف البحترى قبلهما الحماسة الثانية (وقد مر ذكر حماسة العجلى) وفي تاريخ ابن خلكان أن ابن الشجرى اللغوى المتوفى سنة ٥٤٢ ضاهى الحماسة بكتاب غريب أحسن فيه.

ولعلى بن الحسن المعروف بشميم الحلى المتوفى سنة ٢٠١ حماسة رتبها على أربعة عشر باباً؛ وللبياسى الأندلسى المتوفى سنة ٢٥٣ حماسة عارض بها أبا تمام ولكنه اختار فيها لكل الطبقات إلى زمنه ورتب كترتيب أبى تمام، وهى عند المغاربة فى شهرة الحماسة عند المشارقة؛ وألف قبله من الأندلسيين الأعلم الشنتمرى وذكر حماسته البغدادى فى خزانة الأدب؛ وآخر ما عُرف من هذه الكتب: الحماسة البصرية التى ألفها على بن أبى الفرج سنة ١٤٧ برسم الملك الناصر صلاح الدين، وفى المكتبة الخديوية الجزء الأول منها.

<sup>(</sup>١) يتيمة الدهر: ٢/٣١٤ .

ولكن كل هذه الحماسات لم تنازع حماسة أبى تمام قليلاً ولا كثيراً، فلا يعرف لإحداها شرح واحد وقد وضع لتلك عشرون كتاباً سَمَّى أصحابها مُلاً جلبى فى كشف الظنون، فبعضهم عنى بذكر إعرابها، ومنهم من عنى بالمعانى وشرح المعلقات، وبعضهم تناول ذلك وأضاف إليه تراجم شعرائها وأخبارهم فى أشعارهم، وأشهر هذه الكتب شرح الخطيب التبريزى، وهو متداول مشهور.

وكان الكتاب يتصنعون في نثر أبياتها، وربما جعلوا ذلك مراناً على الكتابة، ولكن على بن محمد الكاتب المتوفى سنة ٤١٤ نثرها في كتاب سمًاه منثور البهائي، لأنه نثره لبهاء الدولة بن بويه، وذلك لم يتهيأ لكتاب في الشعر غير الحماسة.

### مختارات أخرى:

ولا سبيل إلى حصر المختارات، لأن التاريخ العربى ترك إلى اليوم شعراً كثيراً جداً، لا يقل المأثور عنه فى الدواوين وغيرها عن بضعة ملايين من الأبيات، وقد أتت روايات كثيرة بما لا يصدق عن استطالة الشعر الجاهلى وحده، فكيف بغيره مما نظم ليدون واشتغرق نظمه ثلاثة عشر قرنا؟ ولكنا نعين أشهر كتب المختارات، ثم لا نعدو فى ذلك كتب المتقدمين من أثمة الأدب، لأن المتأخرين قد ابتذلوا هذا النوع وقصروه على حظ أنفسهم من الحفظ، ويسمون ما يجمعونه من ذلك بالتذكرة أو المجموع، ومن أشهرها تذكرة الصفدى؛ وهى فى عدة مجلدات لا يزال بعضها فى مكاتب الآستانة، ويقال إن فيها دواوين برمتها.

فمن أشهر تلك الكتب، منتهى الطلب من أشعار العرب، لمحمد بن المبارك ابن الميمون البغدادى. وهو كتاب يشتمل على أكثر من ألف قصيدة خلا المقاطيع، قال صاحب كشف الظنون: وعدة ما فيه أربعون ألف بيت. وديوان المعانى للعسكرى، وهو ديوان ضخم رتبه على اثنى عشر بابًا وجمعه من شعر الشعراء إلى زمنه، وقد أحسن الاختيار في كثير منه، ولا يقل فيه عن عشرة آلاف بيت. وكتاب مختارات شعراء العرب لابن الشجرى المتوفى سنة ٤٢٠ جمع فيه خمسين قصيدة وقسمه ثلاثة أقسام: جعل في القسم الأول ١٢ قصيدة لشعراء مختلفين،

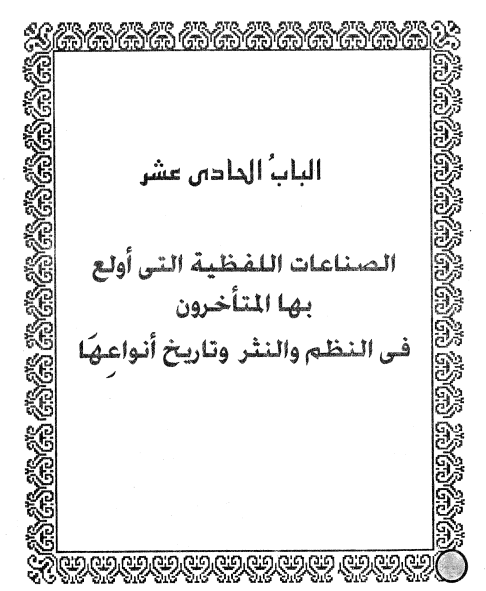
وفى الثانى ٢٥، منها ٧ لزهير، و ٦ لبشر بن أبى حارم، و ١٢ لعبيد بن الأبرص، قال: وهى مختار شعره رمعظمه. . . . ولا يذهبن عنك ما ذكرناه عن شعر عبيد فى الكلام عن المقلِّين؛ والقسم الثالث مختار أشعار الحطيثة وأخباره، وهو ١٣ قصيدة غير المقاطيع. وكل هذه الكتب موجودة فى المكتبة الخديوية، ولابن الشجرى هذا كتاب الأمالى على نحو الأمالى المعروفة ذكر ابن خلكان أنه فى ٨٤ مجلداً.

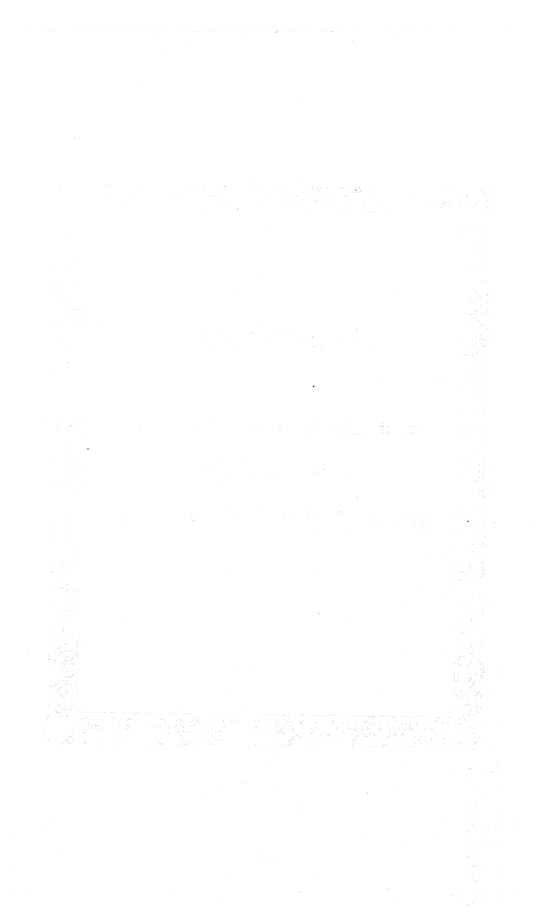
وكان للصاحب بن عباد كتاب سماه سفينة الملح، فكلما أنشد شعراً جيداً وقراً أبياتاً رائعة أثبتها فيه، على كثرة ما يتهيا له من ذلك (١) وأعجب من هذا الكتاب المرزمة لابن سعيد المغربي في القرن السابع؛ قال صاحب نفح الطيب: إنه وقر بعير من الرزم والكراريس وفيه شعر وأدب كثير. ومن هذا النوع كتاب زاملة النتف لأحمد بن محمد البغوى الكاتب، من رجال اليتيمة؛ قال الثعالبي: إنه يشتمل على محاسن الأخبار والأشعار، ولطائف الآداب، ويقع في ثلاثين مجلدة بخطه (٢)؛ هذا إلى كثير من أمثاله عما لا فائدة في استقصائه لأن أكثره عندنا كأسماء الأموات لا حقيقة لها، وإنما ذكرنا بعضه دلالة على سائره، وتوفية لفائدة هذا البحث.

\*\*\*\*

<sup>(</sup>١) يتيمة الدهر: ٢/٧/٣. (٢) اليتيمة : ٦٩/٣.

.





#### الصناعات

مر بك من أمر الصناعتين في النظم والنثر ما تستخرج منه تاريخ الارتقاء في الكلام وتعرف به مدلوله؛ إذ يعطيك من حوادثه الأدبية ما تعطيك الحوادث المادية من القياس الذي تُضبَط به النتائج وتجتمع الحدود؛ ولابد لمن أراد أن يستقرئ حوادث الانحطاط من معرفة تاريخ الارتقاء، لأنه ضدً معلق على ضده، فلا تنحط الأمة حتى تكون قد ارتقت.

والارتقاء في كل شيء إنما هو تغيَّر في مادته على مقادير تعطيه من القوة بنسبة الزيادة في ذلك التغيَّر في مجموعه؛ فالطفل يرتقى بتغيَّر مادة جسمه إلى مقادير القوة حتى يصير رجلاً، ولكن إذا أخذ جسمه في النماء والزيادة وأخذت حاسة من حواسه في النقص والانحطاط، لم يكن ذلك النماء في مجموعه ارتقاءً مطلقاً، بل احتاج أن يفصل فيه.

وكذلك الشأن في هذه الصناعات الأدبية؛ فإنها ليست في مجموع اللغة ارتقاءً ولا انحطاطاً، وإنما يوصف كل جنس منها بأثره؛ فإنك إذا نظرت إلى أن من أنواع البديع ما يورث اللغة حسناً في الألفاظ، وحلاوة في مخارج الكلام، حتى تحول في العيون عن مقادير صورها، وتربى على حقائق أقدارها بمقدار ما رينت وعلى حسب ما زخرفت، وحتى تكون هذه الزيادة بعينها فيما لها من قوة الهوى والتعشق، وأن تلك الأنواع تقتضى الكاتب أو الشاعر لطافة الحيلة وحسن التأتى وتمكين الأسباب ونحو ذلك مما هو أدخل في باب التكلف ـ لم يَجُز لك أن تعديما في اللغة إلا من أسباب الارتقاء؛ لأن اللغة لم تقع لأهلها على الكفاية في كل شيء، وإنما سبيلها تحول المادة وتغير القوة في كل عصر.

وإذا نظرت إلى أن من أنواع البديع أيضاً ما يكسب اللغة هجنة ويلحقها بضروب الصناعات والحرف، ويصير بها إلى حال مضيعة وكلال، وهو على ما يقتضيه من الكد والاستكراه وكثرة التكلف زينة عاطلة وفتنة باطلة، وأن هذه الأنواع مصائد للأقلام وحصائد للألسنة ـ لم يجز لك أن تحتسبها في اللغة إلا من

أسباب الانحطاط؛ لأنها وإن كانت زيادة في المادة إلا أنها نقص في القوة؛ فمثلها مثل ما يزيد في الجسم من الأمراض كالسرطان وغيره.

وَمَنْ تَدَبُّرُ تَارِيخُ الْعُلُومُ رأى أَنْ لَكُلُّ عَلَّمَ ثَلَاثُةَ أَدُوارٌ: فَهُو يَبْدُأُ بَدُرُسُ حقائقه التي أفردته فاعتبر بها علما، ثم يؤدي هذا الدرس إلى الاكتساب والاستنباط وما يتبعهما من تمحيص الحقائق الأولى، ثم ينتهي الاكتساب إلى الدور الذي يبلغ فيه العلم أن يكون جزءاً من أجزاء الوحدة العلمية؛ فإن العلوم كلها دعامة للعمران يشد بعضها بعضا، وليس ينزُّل فيها إلا ما يشترك في هذه الغاية، وعلى هذا لا تكون الصناعات قد نشأت في علم الأدب إلا في الدور الثاني، وهو دور الاكتساب والتزيّد، غير أنها نشأت على قدر الحاجة إليها، وكان يتولاها النقد ويحاسب عليها البيان، فخرج أكثرها مهذبا غير ملتبس ولا معقد؛ حتى جاء القرن الرابع فأخذوا يتوسعون في ذلك لا يُعدون مقدار التلمح والظرف وما يجرى مجراهما؛ لأن معدة اللغة يومئذ كانت تسيغ ذلك وتمثُّله، حتى إن أبا الفتح البستى لما شغف قريبا من ذلك العهد بالتجنيس، قالوا إنها الطريقة الأنيقة والتجنيس الأنيس، واستظرفوها ولم ينكروا عليه ماننكر نحن على أهل هذه الطريقة في المتأخرين؛ فلما أخذت اللغة تضعف بعد ذلك فشت الصناعات فيها وضربت لها عروق الحياة، ووجد الأدباء من جهل الخاصة وانصرافهم عن الأدب الصحيح ما صرفهم إلى أنفسهم وجعل بأسهم بينهم، فتنافسوا في الاكتساب والإغراب، وصارت الصناعات مقصودة لذاتها، فتبعتها اللغة بعد أن كانت متبوعة، وصار أول ما يجيد الشاعر أن يطرح مُعَمَّى أو ينظم لغزاً أو يبرع في بعض أنواع الجناسات وغيرها مما يسمونه بالمعجز والعويص؛ وكذلك كان شأن الكاتب؛ وصار ذلك من حظ الأدباء وأهل البلاغة عند الخاصة والأمراء، وقد ذكر ابن الطقطقي في كتاب الغزي(١) أن عز الدين بن عبد العزيز بن جعفر النيسابوري \_ لمجالسة أهل الفضل ولكثرة معاشرتهم له \_ صار يتنبه على معان حسنة "ويحل الألغاز المشكلة» أسرع منهم، ولم يكن له حظ من علم. وكذلك قال في بدر الدين لؤلؤ صاحب الموصل إنه لمثل ذلك كان يستنبط المعاني الحسنة ويتنبه على

<sup>(</sup>١) الغزى : ص١٥ .

النكت اللطيفة مع أنه كان أميا لا يكتب ولا يقرأ.

وكان انتشار الصناعات من ابتداء القرن السادس، وظلت إلى أواخر القرن التاسع \_ وهو زمن سقوط الأندلس \_ لا تستبد بالأدب وإن كان لها عليه في بعض ذلك سلطان؛ لأن أفراد الكتاب والشعراء الذين نبغوا في تلك الأيام لم يكونوا يتناولون منها إلا على سنة التملح والظرف، كاهل القرن الرابع، فكانت فضلاً من القوة، ولا حساب على الفضل، حتى إن صفى الدين الحلى لما دخل إلى مصر في سنة ٧٢٦ أنشده الصاحب شمس الدين بن السندى أبيات سليم الهوى المصغرة الفاظها التي أولها:

# \* بُرِيقُ بِالأَبْيِرِقِ فِي الفُجَيْرِ \*

وذكر له أن ناظمها نظمها لصاحب الديوان علاء الدين الجوشنى ولم يمكنه نظم بيت واحد مديحاً؛ إذ شزن المديح التعظيم، فنظم الصفى قصيدته (١) التى أولها:

نُقَيْط مِن مُسَيْكٍ فِي وُرَيْدٍ خُويْلك أو وُسَيْمٌ فِي خُدَيْدِ

واحتال للمدح احتيالا لطيفاً، فلم يذكر صفات الممدوح ولكنه ذكر عطفه عليه وصغر نفسه ووصف حُساده وصغرهم، فكان هذا التصغير مضمّناً معنى التعظيم، وخلص بذلك إلى ما أراد؛ والقصيدة على عقدها لا تغض من قدر الصفى، لأنها في سبيل ما وصفنا، والرجل مع ذلك أنبغ المتأخرين في جملة الصناعات بعد الحريري.

ولكنهم ورَّثوها للخلف العاق فتجاوزوا إليها حقائق المعانى وتعبدوا للألفاظ؛ وساعدتهم أحوال الزمان، فكان الواحد منهم إذا نظم قصيدة أو كتب رسالة فتح بقلمه قبراً من قبور اللغة، ولم تزل تلك حالهم حتى انتصف القرن الثالث عشر، فأخذت تلك الجراثيم تضعف ثم تقل ثم تتلاشى، إلى النهضة الحديثة، فماتت إلا في بعض زوايا المساجد وبقيت في الزوايا خبايا.

وإنما حملنا على الاهتمام بهذا البحث والصبر على مطاولة التعب في جمعه

<sup>(</sup>١) وقد تابعوه عليها وسمعوا هذه القصائد بالمصغرة ومنها قصيدة لابن حجة: [ ص ١٩٧ : الحزانة].

والتفتيش عنه، أن هذه الصناعات قد طُوى زمنها ومات شأنها أو دنف بعد هذه الآونة الأخيرة التى نهضت بها اللغة وآدابها، وانصرف أهلها إلى غير هذا التسخير في القرائح، فلا تكاد تجد في أدباء اليوم من يعرف تأريخ نوع واحد منها؛ وإذا ابتعد الزمن بعصرنا هذا أصبحت في الأدب كالآثار المستعجمة، إلا قليلاً مما استوعبت الكتب بعض تاريخه.

وقد برع أدباء اللسانين الفارسى والتركى فى هذه الأنواع وفاقوا العرب فى أشياء منها؛ ومن أعجب ما قرأته أن علاء الدين بن شمس الدين الفقارى من علماء الروم المتوفى سنة ٩٠٣ كان يقرئ تلامذته شرح المطول فى علوم البلاغة، فلما انتهوا إلى فن البديع صار يورد لكل صنعة عدة أبيات من الفارسية، قالوا: وكانوا يقرءون كل يوم من الضحوة إلى العصر سطراً أو سطرين، فلما طال عليهم ذلك قال لهم: هذه قراءة الكتاب فاقرءوا الفن، وصار يُقرئهم كل يوم ورقتين.

وسناتى على شرح ما عثرنا عليه من الصناعات وتأريخه على مقدار ما وسعه الجهد وبلغ إليه الاطلاع ومكنت منه الفرصة؛ وإن هذا المبحث لحقيق أن يكون كتاباً برأسه، ولكنه فضلاً عن ذلك لم يجتمع إلى الآن في كتاب.

وقد كان يقع فى هذا الفصل كلام فى مقارنة هذه الصناعات بعضها ببعض ونسبة أثرها فى اللغة وأشياء نحو ذلك، ولكنا سنفرقه على مواضعه ونجىء به عند مقاطعه.

\*\*\*

# لزوم ما لا يكزم

هذا نوع في الصناعة يعدونه من البديع، وقد سمى الالتزام والإعنات والتضييق والتشديد، وبهذه الأسماء يدور في كتبهم، والمراد بذلك عندهم أن يعنت الناظم أو الناثر نفسه في التزام حرف أو أكثر قبل حرَّف الرويّ، وهو إنما يفعله صاحب الكلام لقوته ولو تركه لم يدخل عليه ضعف؛ غير أنى أرى أن الحروف تتساوق وأن اللسان ميزان، فربما كان موضع لا يجد فيه البليغ المطبوع بدًّا من الالتزام فيفعل ذلك طبعاً لا صناعة لأنه يرى اللسان يثبت في الكلمات، فإذا لم يقع من كلمة على الحرف الملتزم أخلى فلم يصب الرَّنة، وكان ذلك في الكلام شبيهاً بالعواثير التي تكون في الطرق، ومن أجل ذلك لا يتم حسن هذا النوع إلا في الكلمات المتوازنة بالألفاظ، كقوله تعالى: ﴿فَلا أُقْسِمُ بِالْخُنَّسِ. الْجَوَارِ الْكُنُّسِ ﴾ (١) وهو أكثر ما يتفق، أو بالمقاطع، لأن كلتا الكلمتين التي يلتزم فيها قد لا تكون وزان الأخرى بنفسها ولكنها توازنها مع بعض مقاطع الكلمة التي قبلها، أو هما يتوازنان في بعض مقاطعهما لا في جملتها، كقوله تعالى: ﴿وَاللَّيْلِ وَمَا وَسَقَ . وَالْقَمَر إِذَا اتَّسَق ﴾(٢) فإن وَسَق لا توازن اتَّسَق، ولكنهما يتوازنان إذا قلت «ما وسق» و «إذا اتسق» أو قلت «وسق وتسق»؛ فإذا لم يتفق هذا التوازن، كما ترى في مجنون ومفتونون مثلاً، فهو حينئذ الإعنات والتضييق والتشديد إذا كان يحتسب التزاما، لأنه غير طبيعي في الكلام، بل لو اطرد لكان ثقيلاً وخما تثب به السليقة (٣) وثبة أحشاء المتقيِّئ، ولذلك السبب عينه كان الالتزام طبيعياً في الشعر، لأنه أعاريض متوازنة، وكان من كماله ذلك النوع الدقيق منه، وهو التزام الحركة قبل الروى، إلا أن هذه الحركة قد ينكر السمع تغيرها. وذلك فيما يقع بعد الفات التأسيس، كسالم وظالم، فإذا جاء فيها عالم (بالفتح) فذلك هو السناد، وهو معيب لما بيناه، وقد لا ينكر السمع تغير الحركة، كما تقول: يرعدُ وأرعَد، وهو كثير في الشعر؛ ولا يلتزم هذه الحركة إلا الفحول المبرزون، كابن الرومي،

<sup>(</sup>۱) سورة التكوير: (۱۵، ۱۲). (۲) سورة الانشقاق: (۱۷، ۱۸).

<sup>(</sup>٣) قلت: سبق تعريفها .

وهو أولع الناس بها، حتى إن قصيدته التي يقول فيها:

لِمَا تُؤذِنُ الدنيا به من صُروفها يكون بكاء الطفل ساعة يولَدُ

قد التزمه فيها ففتحه ما قبل الروى، على طولها وامتداد النفَس فيها، وشبيه بذلك ما فضّلوا به العجاج؛ إذ زعم بعضهم أنه أشعر أهل الرجز والقصيد. وذكو أنه صنع أرجوزته:

# \* قد جَبر الدينَ الإلهُ فجُبر \*

فيها نحو مائتى بيت وهى موقوفة مقيدة، ولو أطلقت قوافيها وساعد فيها الوزن لكانت منصوبة كلها (١).

ولا نعرف أول من نبه على الالتزام، ولكن قدامة وابن المعتز والعسكرى - وهذا توفى سنة ٣٩٥ ـ لم يشيروا إليه فى كتبهم ولا ورد ذلك فى كلام من نبه على البديع ممن قبلهم من الرواة؛ لأن الالتزام فى أكثر مواضعه المستحسنة طبيعى ـ كما قدمنا ـ ولكن أبا العلاء المعرى المتوفى سنة ٤٤٩ نظم على هذا النوع ديوانه المشهور باللزوميات، وقال فى مقدمته: «وجمعت ذلك كله فى كتاب لقبته لزوم ما لا يلزم، ومعنى هذا اللقب أن القافية تلتزم لها لوازم لا يفتقر إليها حشو البيت، ولها أسماء تعرف، وسأذكر منها شيئاً مخافة أن يقع هذا الكتاب إلى قليل المعرفة بتلك الأسماء... أهـ ففى كلامه رائحة ضعيفة من الاختراع؛ ولعله أول من نبه عليه، فإن كان ذلك فهو لم يدّعه؛ لأنه نهج مطروق وشرعة مورودة، والاختراع لا يكون فيما هذه سبيله بين أهله؛ غير أنه لا مراء فى أن المعرى أول من اتخذ هذا النوع صناعة احترفها شطراً من عمره، فتكلف فى تأليفه (كما قال) ثلاث كلف: الأولى أن ينتظم حروف المعجم عن آخرها، والثانية أن يجيء روية بالحركات الثلاث وبالسكون بعد ذلك، والثالثة أنه لُزم مع كل روي فيه شيءٌ لا يلزم من باء أو تاء أو غير ذلك من الحروف.

ولم نعرف بعد المعرى من تكلف تأليفاً مستقلا في لزوم ما لا يلزم إلا ما وقفنا عليه في ترجمة عبد العزيز بن قاضي حماة، من فوات الوفيات، وقد توفي

<sup>(</sup>١) العمدة : ١/٢٥.

سنة ٦٦٢، فقد قال فيه الشيخ صلاح الدين الصفدى:

«لا أعرف في شعراء الشام بعد الخمسمائة من نظم أحسن منه ولا أجزل ولا أفصح ولا «أصنع» ولا أكثر «فإن له في لزوم ما لا يلزم مجلداً كبيراً».

وقبل عبد العزيز هذا تكلف الوزير جمال الدين أبو الطاهر محمد بن يوسف التميمى السرقسطى المعروف بابن الاشتركوانى المتوفى سنة ٥٣٨ ـ فى مقاماته التى عارض بها الحريرى ـ أن يلتزم فى نظمها ونثرها هذا النوع؛ ولذلك تعرف بالمقامات اللزومية، وقد اشتهر بأسلوبه هذا فى الأندلس حتى احتذاه من مشاهيرهم عبد الرحمن بن محمد المعروف بالمكناسى المتوفى سنة ٥٩١، فقد كان رأساً فى الكتابة، وكان ينشئ الرسائل اللزومية، وبلغ فى اللزوم مبلغاً أعجز فيه غيره (١).

#### الشينية والسينية:

أما الحريرى فقد طبخ أحمض أصناف الإعنات والتضييق في رسالتين له، وهما المعروفتان بالشينية والسينية، كتب بالأولى منهما إلى الشيخ الإمام شمس الشعراء طلحة بن أحمد بن طلحة النعماني، والثانية وهي السينية على لسان الأمير أمين الملك أبي الحسن بن فطير المرادي، وكان يتولى ديوان الاستيفاء بالبصرة، إلى الأمير الأجل الحسام، وكان قد دعاه الأسفهسالار(٢) الأجل النفيس سيد الرؤساء سيف السلاطين، وشربا جميعاً في دار بالبصرة في المحلة المعروفة ببني حرام، وهي محلة الشيخ الحريري، وكان أمين الملك جاره وصديق الأسفهسالار النفيس، فلم يدعه، فكتبها إليه يداعبه على لسانه.

وقد التزم أن لا يخلى كلمة من الشين فى الأولى ومن السين فى الثانية؛ وأشار صاحب المثل السائر إلى هاتين الرسالتين فى باب المعاظلة من كتابه ووصفهما؛ ثم قال: فجاءنا كأنهما رُقى العقارب! وهو من تحامله على الحريرى؛ لأن الصناعات كانت مشهورة لذلك العهد مرغوباً فيها، ولأن مقام الرسالتين

<sup>(</sup>١) بقية الوعاة : ص٣٠٣ .

<sup>(</sup>٢) الأسفهسالار: لفظ فارسى معناه رئيس الجيش. والنفيس: اسمه.

استدعى هذا الالتزام، وليس ما ترسل فيه السجية ويستجم له الطبع كالذى يكون من الشاذ والنادر، ولم يأخذ الحريرى فى ذلك النمط إلا قصداً وهو لا يجهل ما فيه، وإنما نبهه إلى ذلك مراعاة النظير؛ فإن الشينية مكتوبة بها (للشيخ الإمام شمس الشعراء) والأخرى «للأسفهسالار الأجل النفيس سيد الرؤساء إلخ» فكان أولى بذلك أن يُعجب به لا أن يعجب منه، لأن الكتابة لم تكن إلا على جهة التطرّف والتملح؛ ومثل هذا لا يعاب إلا إذا بولغ فى استكراهه والإلحاح بالكثير منه (1).

\*\*\*

<sup>(</sup>١) مجلة الضياء: ٧/ ٤٩٦، ٥٢٧ .

#### القوافى المشتركة

من الكلام ألفاظ تشترك في معان كثيرة، وهي هي في الدلالة على كل تلك المعاني المختلفة، وقد اختلف أهل اللغة في سبب ذلك، ولكنهم اتفقوا على أنه: «لا خلاف أن الاشتراك على خلاف الأصل» وهذا الموضوع مما لا سبيل إلى تحقيقه وبيان وجه الصواب فيه؛ لأن الألفاظ المشتركة سماعية إلا ما استخرج منها بالقياس، كالخال مصدر خال مثلا، وقليل ما هو، فلا يمكن ردّها إلى لغة واحدة ولا إلى لغات مختلفة من لغات العرب، لذهاب أصولها.

وقد تناول المتأخرون تلك الألفاظ واستعملوها قوافى للشعر على طريقه الجناس التام، وأشهرها الذى تخرج منه القصائد، ألفاظ معدودة، وهى العين، والحال، والغرب، والهلال، والعجوز، ولم يرد للمتأخرين قصائد على غيرها، وقد زاد بعضهم فى معانيها ما لم يسمع ولم يجئ به نص فى اللغة ليبلغ من ذلك مبلغ الكثرة، ولكن الشأن إنما هو فى سهولة انقياد القافية وتمكينها على غير تكلف.

وأول ما جاء من الشعر في ذلك ثلاثة أبيات للخليل، وهي:

يا ويح قلبى من دواعى الهوى إن رَحَلَ الجيران عند الغروب أَتْبَعْتُهُمْ طَرْفى وقد أزمعوا ودمع عينى كَفَيْضِ الغروب بانوا وفيهم طفلة حرة تَفْتَرُ عن مثل أقاحى الغروب

فلفظ «الغروب» الأولى غروب الشمس، والثاني جمع غرب، وهو الدلو العظيمة المملوءة، والثاني جمع غرب، وهو الوهاد المنخفضة.

ثم نظم الحريري في إحدى مقاماته خمسة أبيات أولها:

سَلَّ الزَّمَانَ عَلَىَّ عَضْبُهُ ﴿ وَ لِيَرُوعَنَى وَأَحَدٌّ غَرِّبُهُ

ولكن النظم على هذا النوع لم يشتهر إلا في القرن الحادي عشر؛ قال الزبيدي

لبديع زمانه على بن تاج الدين القلعى المكى ما نصه: فى سانحات دمى القصر للعلامة درويش أفندى الطالوى رحمه الله: كتب إلى الأخ الفاضل داود بن عبيد خليفة نزيل دمشق عن بعض المدارسة فى لفظ مشترك الغرب طالباً منى أن أنسج على منوالها وأحذو على مثالها، وهى «أربعة أبيات» قال:

فكتب إليه هذه الأبيات التي هي لا شرقية ولا غربية. . . ونقل الزبيدي ٢٧ بيتاً أولها:

أَمِنْ رَسُمِ دَارٍ كَانَ يَشْجِيكَ غَرَّبُهُ ﴿ نَرْحَتَ رَكَّيَّ الدَّمْعِ إِذْ فَاضَ غَرَّبُهُ

ولكن الشهاب الخفاجي أورد هذه القصيدة في آخر ريحانته ـ وهي هناك ٢٩ بيتاً ـ وقال هناك: إن الطالوي عارض بها أبيات الحريري، والطالوي هذا من أدباء القرن الحادي عشر؛ وكذلك نقل الزبيدي أيضاً في شرح مادة «عجز» عن شيخه أن الأدباء أكثروا في جمع معاني العجوز في قصائد كثيرة لم يحضره منها وقت تقييد كلماته إلا قصيدة واحدة للشيخ يوسف بن عمران الحلبي وساقها هناك، ومطلعها:

لحاظ دونها غول العجور وشكَّت ضعف أضعاف العجوز

العجوز في الأولى: المنية وفي الثانية: الإبرة. وهي ستون بيتاً فيها تكلف كثير، والشيخ يوسف هذا من المترجمين في الريحانة، ولكن الشهاب لم يشر في ترجمته لهذه القصيدة. ثم قال الزبيدي بعد أن أورد هذه القصيدة: قال شيخنا: وكنت رأيت أولاً قصيدة أخرى كهذه للعلامة جمال الدين محمد بن عيسى بن أصبغ الأزدى اللغوى... وهي طويلة وأعظم انسجاماً وأكثر فوائد من هذه... وهناك قصائد غيرها لم تبلغ مبلغها. أهه.

وقال الشهاب الخفاجي في ترجمته السيد عبد الله الوفائي المصرى: وقصيدته التي التزم فيها تجنيس قوافي الحال، مشهورة. وأولها:

يا سلسلة الصدغ مَن لواك على الخال (كذا)

ولم يذكر منها غير هذا الشطر؛ فلعله أول من نظم في الخاليَّات.

ثم نظم نفر من أدباء القرن الثالث عشر فى العينيات والهلاليات وتابعوا من قبلهم فى الخاليات والغربيات وأهملوا العجوزيات، ولعل العجوز ماتت قبل أن تلد قرائحهم...

ومهما يكن فالنظم فى هذه الأنواع مما يجوز أن يحاضر به فى اللغة على وجه المعاياة؛ وكان هذا من فائدته قبل أن يشيع، أما بعد ذلك فهو لغو يحسبونه لهوآ، وعناء يظنونه غَنَاء؛ وصناعة من الباطل يرون فيها صياغة لتحلية العاطل؛ وإنما الفرق بين ذلك فرق بين الأضداد.

\*\*\*

#### القصائد المعراة

يراد بهذا النوع من المنظوم أن تكون القصيدة بجملتها خالية من أحد حروف الهجاء، فحيث التمسته كنت كطالب ما لا يوجد، أو كملتمس حرف أجنبى فى الحروف العربية.

والأصل في هذا على ما أعلم ما يروى من خبر واصل بن عطاء المتوفى سنة الما. 1۸۱. قال الجاحظ: إنه لما علم أنه ألفغ (۱) فاحش اللثغ، وأن مخرج ذلك منه شنيع، وأنه كان داعية مقالة ورئيس نحلة، وأنه يريد الاحتجاج على أرباب النحل وزعماء الملل، وأنه لابد له من مقارعة الأبطال ومن الخطب الطوال، وأن البيان يحتاج إلى تمييز وسياسة، وإلى ترتيب ورياضة، وإلى تمام الآلة وإحكام الصنعة، وإلى سهولة المخرج المنطق وتكميل الحروف وإقامة الوزن؛ وأن حاجة المنطق إلى الطلاوة والحلاوة كحاجته إلى الجلالة والفخامة، وأن ذلك من أكبر ما تستمال به القلوب وتنثني إليه الأعناق وتزين به المعاني، وعلم واصل أنه ليس معه ما ينوب عن البيان التام واللسان المتمكن والقرة المتصرفة. . . رام أبو حذيفة إسقاط الراء من كلامه وإخراجها من حروف منطقه، فلم يزل يكابد ذلك ويغالبه، ويناضله ويساجله، ويتأتي لسره والراحة من هجنته، حتى انتظم له ما حاول، واتسق له ما أمل، حتى صار لغرابته مثلاً، ولظرافته معلماً. قال: ولولا استفاضة هذا الخبر وظهور هذه الحال لما استجزنا الإقرار به والتأكيد له . . . إلى آخر ما يتعلق بخبر واصل مما ليس هذا موضعه.

وكان هذا الأمر مقصوراً على المنثور ولا يتعدى مع ذلك ما ينسب إلى أبى -حذيفة، حتى جاء الصاحب بن عباد المتوفى سنة ٣٣٥ فجعله فى المنظوم. قال الثعالبي في ترجمة أبى الحسين على بن الحسين الحسنى الهمذانى: وكان الصاحب صاهره بكريمته التى هي واحدته. . . ولما قال الصاحب قصيدته المُعرَّاة من الألف التي هي أكثر الحروف دخولاً في المنظوم والمنثور، وأولها:

<sup>(</sup>١) قلت: اللثغة: بالضم: تحول اللسان من السين إلى الثاء أو من الراء إلى الغين أو اللام أو الياء أو من حرف إلى حرف أو أن لايتم رفع لسانه وفيه ثقل كما في القاموس .

### قد ظلَّ يجرح صدرى من ليس يَعدوه فكرى

وهى فى مدح أهل البيت «لأن الصاحب كان علوَّياً» تبلغ سبعين بيتاً ـ تعجب الناس منها وتداولتها الرواة:

فسارت مسير الشمس في كل بلدة وهبت هبوب الريح في البر والبحر

فاستمر الصاحب على تلك المطية، وعمل قصائد كل واحدة خالية من حرف من حروف الهجاء، وبقيت عليه واحدة تكون مُعراة من الواو، فانبرى أبو الحسين لعملها، وقال قصيدة فريدة ليس فيها واو، مدح الصاحب في عرضها، وأولها:

برق ذكرت به الحبائب للا بدا فالدمع ساكب أمدامعي منهلة هاتيك أم غُزُر السحائب نثرت لآلئ أدمي لله تَفتَرِعُها كُفُّ ثاقب

وكلها من هذا النمط يتحامل بعضها على بعض، ولعل قصائد الصاحب لا تعدوه في التقدير، لأنه لم يقع لنا منها شيء، حتى إن الثعالبي نفسه لم يذكرها في ترجمته.

ولم نعلم أن أحداً بعد الصاحب تعاطى هذا الشأو، مع غلبة هذه الصناعات على شعر المتأخرين وتكلفهم لما هو أكثر استغلافاً وأصعب مراساً من النظم المُعرَّى، ولعل شيئاً من ذلك اتفق لبعضهم ثم درست به آثاره، أو لعل الاطلاع قصر بنا: ومهما يكن فقد بحثنا في الأصل، وما بقى فهو مما يرد إليه، والأمر في ذلك سهل إن شاء الله.

\*\*\*\*

### محبوك الطرفين

ويريدون أيضاً بهذا النوع من المنظوم أن تكون كل أبيات القصيدة أو القطعة مبتدأة ومختتمة بحرف واحد من حروف المعجم؛ وأول من جاء بشيء من ذلك أبو بكر محمد بن دريد المتوفى سنة ٣٢١، وقد ذكر المسعودى أنه كان شاعراً كثير الشعر يذهب في كل مذهب، غير أنه لم يشتهر من شعره إلا مقصورته التي مدح بها ابن ميكال، وهي مشهورة، وقد نظم ابن دريد المذكور قطعاً مربعاً على عدد الحروف لم يلتزم فيها بحراً واحداً بل جعل كل قطعة منها مستقلة عن سائرها في الوزن كما هي مستقلة في الرومي وأولها قوله في حرف الألف:

أبقيت لى سقما يمازج عبرتى أشمّت بى الأعداء حين هجرتنى أبكيتنى حتى ظننت بأننى أخفى وأعلن باضطرار إننى

من ذا يلذ مع السقام بقاء حاشاك عما يُشمت الأعداء سيصير عمرى ما حييت بكاء لا استطيع لما أُجِن خَفَاء َ

وفيها أبيات جيدة لأن الشعر مع هذا القيد ولا جرم قريبٌ من الانطلاق، إلا حيث تكون الألفاظ المستكرهة في بعض الأحرف المعدودة كالخاء والظاء.

ثم جاء بعد ابن دريد وأبو الحسن على بن محمد الأندلسى البرزى فانسحب على آثاره ونسج على منواله، ولكنه أبلغ أبيات كلِّ قطعة إلى العشرة، ولذلك تعرف منظومته بالقصائد المعشَّرة.

وتلاهما صفى الدين الحلى الشاعر الشهير المتوفى سنة ٧٥٠ فنظم من هذا النوع تسعاً وعشرين قصيدة على عدد الأحرف الهجائية، والتزم هذا العدد بعينه فى نسق كل قصيدة، فجاء من ذلك بالشىء العجيب، ولو كان ابن دريد من المصنّعين ولم يكن حيث هو من العربية وفنون الأدب لأخمله الصفى.

وقد مدح الحلى بقصائده تلك السلطان الأرتق المنصور نجم الدين أبا الفتح ولذلك تعرف بالأرتقيات ومطلع القصيدة الأولى منها:

أبت الوصال مخافة الرُّقباء أصْفَتُك من بعد الصدود مودةً

وأتتك تحت مدارع الظلماء وكذا الدواءُ يكون بعد الداء

وهي مشهورة في ديوانه، ثم ختمت به الإجادة في هذا النوع على ما أظن، إلا لله القليل، كأبيات أبي جعفر الألبيرى الأندلسي ـ وكان معاصراً للصفى ـ فيما التزم في أوله حرف الدال، وقد أوردها صاحب نفح الطيب (۱) وكذلك جرى بعضهم على نمط ابن دريد في قصائد مسدسة في المديح النبوى، وذكر المقرى من ذلك قصيدتين في آخر كتابه، وساق هناك قصيدة أخرى للشيخ أبي عبد الله بن عمران في المديح، وهو يذكر في أول كل بيت حرفاً من حروف المعجم منطوقاً به على أن يكون جزءاً من عروضه، ومطلعها:

الِف، يا خير البرية هذى مدكى وما أنا في مقامي هاذي باءٌ بها أظهرت صدق محبتي وبذلك الجاه الكريم لياذي

ومن هذا النوع أخذ المتأخرون ما يسمونه التطريز، وذلك أنهم إذا أرادوا أن ينظموا في مدح أحمد مثلاً جعلوا أوائل الأبيات على حسب حروف هذا الاسم فيبتدئون بالألف، ثم بالحاء، ثم بالميم، إلخ.

وهو نوع كان يعرف فى القرن الحادى عشر بالمشجر وأورد منه ابن معصوم فى السلافة بعض مقاطيع، وربما جاءوا بالتشجير فى المصراعين فتكون أوائل الشطور الأولى على حروف الاسم المشجر به، وكذلك أوائل الشطور الثانية؛ وليس فى ذلك كله من البراعة إلا ما اصطلحوا عليه من أنه صناعة.

وللصفى أيضاً أبيات تقرأ طولاً وعرضاً فلا يتغير وضعها، ولم أر غيرها لغيره إلا ما سيجىء فى القصائد التى تقلب على وجوه كثيرة؛ لأن ذلك يكون من قراءتها طولاً وعرضاً وطرداً وعكساً، والأبيات هى:

من سقامی یا شفائی ونحولی وضنائسسی داونی إذ آنت دائسی آنت مائی ودوائسی

لیت شعری لُکَ علم لک علم من زفیری من سقامی ونحولی یا شفائی وضنائسی

<sup>(</sup>١) نفح الطيب: ٢/ ٤٢.

#### ذُوَاتُ القَوَوافي

هذا نوع من النظم يعطيك أنواعاً من البحور والقوافى كلما قلبته على جهة من جهات الاستخراج نظم عليها. والأصل فيه النوع البديعى الذى سموه التشريع وسماه ابن أبى الإصبع فى كتابه بالتوءم، لأن شرطه عندهم أن يبنى الشاعر بيته على وزنين من أوزان القريض وقافيتين فإذا أسقط من أجزاء البيت جزءاً أو جزأين صار من وزن آخر غير وزنه الأول، وعلى هذا النوع بنى الحريرى قصيدته فى المقامة الثالثة والعشرين، وهى من ثانى الكامل، وأولها:

شَرَكُ الرَّدَى وقرارة الأكدارِ أَبْكتُ غداً، بُعْداً لها من دار

يا خاطب الدنيا الدنية إنها دارٌ متى ما أضحكت في يومها

وهي تنتقل بالإسقاط إلى ثامن الكامل فتصير:

إنها شرك الردى

يا خاطب الدنيا الدنيّة

فى يومها أبكت غدا

دار متى ما أضحكت

وقد تنبه الحريري إلى استخراج هذا النوع من قول بعض العرب:

هوج الرماح بكثبهن شمالا قبل القتال ونقتل الأبطالا وإذا الرياح مع العَشِيِّ تناوحتُ الفيتنا نفرى الغبيط لضيفنا

فإن هذا الشعر بعد الإسقاط يخرج منه:

وإذا الرياح مع العشى تناوحت هوج الرماح الفيتنا نفرى الغبيط لضيفنا قبل القتال

فالحريرى هو أول من قصد له، ثم وطئ عقبَه فيه أصحابُ البديع والمتكلفون لمثل ذلك، وقد وجدوا الرجز أوسع البحور فيه، فإنه يقع مستعملاً تاماً، ومجزوءا، ومشطورا، ومنهوكا. فيمكن أن يعمل للبيت منه أربع قواف، فإذا أسقطت ما بعد القافية الأولى بقى البيت منهوكا، وإذا أسقطت ما بعد الثانية بقى مشطورا، ويبقى إذا أسقطت ما بعد الثالثة مجزوءاً، ثم هو تام إذا كان على حاله من غير إسقاط، وعلى ذلك قول أبى عبد الله محمد بن جابر الضرير الأندلسى «صاحب البديعية»:

يرنو بطرف فاتر مهما رنا فهو المنى لا أنتهى عن حُبّه يهفو بغصن تاضر حلو الجنى يشفى الضّنَى لا صبر لى عن قربه وهى أربعة أبيات، والأوجه الثلاثة التى تستخرج منها غير التام هى:

يرنو بطرف فاتر مهما رنا فهو المنى (وهو المجزو) و يرنو بطرف فاتر مهما رنا (وهو المشطور) و يرنو بطرف فاتر فهو المنى لا أنتهى عن حبه (وهو المنهوك)

قالوا: ولكن القوة فى ذلك والمكنة فى ملكة الأديب أن يأتى بالتشريع فى بيت واحد، والإعجاز فيه أن يخرج من البيت بيتان كقول ابن حجة الحموى فى بديعيته مورياً بتسمية النوع:

على النقا فنعمنا في ظلالهمُ

طاب اللقا لذ تشريع الشعور لنا

فإنه يستخرج منه:

طاب اللقا على النقا

وهو من منهوك الرجزُ، ويكون الباقى من البيت:

لذ تشريع الشعور لنا فنعمنا في ظلالهمُ

وهو من المديد، والبيت كله من البسيط، ثم تنبه المتأخرون حين بالغوا فى الصناعات وفتقت لهم منها حيلة المنافسة إلى أن يجيئوا بأبيات أو قصيدة من هذا النوع الذى قلد فيه ابن حجة الشيخ عز الدين صاحب البديعية المشهورة،

ويقصدوا في قوافيها المقصورة إلى نوع من الترتيب، وبذلك تخرج القطعة أو القصيدة وهي تُقرأ طولاً وعرضاً وطرداً وعكساً، ثم تقرأ بالشطرة الواحدة من القوافي الثلاث على وجوه كثيرة لا تحصر إذ لا فائدة في حصرها. . وأقدم ما وقفنا عليه من هذا النوع قطعة للشاعر الملقب بابن معتوق يمدح بها، وهي مثبتة في ديوانه (ص ٥٦) وأولها:

فجر الهدى ذو المعالى الباهراتِ علِي بادى السّنا نيّر يسمو على زُحَلِ غيث الندى موردٌ أشهى من العسل شمس الدُّنا صبح ليلِ الحادث الجلل

فخر الورى حَيدرَى عم نائلة عم نائلة عم السها فلكيّات مراتبه ليث الشّرَى قبس تهمى أنامله بكر البها أفق تبدو كواكبه

وهكذا زواج فى ترتيب القوافى كما ترى، وليس يخفى أن هذا التفكيك فى أجزاء القصيدة هو علة تركب القصائد الكثيرة من القصيدة الواحدة، حتى إن بعضهم عمل قصيدة واشتغل بإحصاء الوجوه التى تنظر بها فبلغت فى عينه ميلون وجه، وذلك عالم من الأرقام فى قفر من الكلام.

وهذا التجزئ في الشعر ليس حديثاً، بل يرجع عهده إلى عصر سلم الخاسر، فإنه أول من ابتدعه، وذلك أنه رأى أن أقصر ما خصه القدماء من الرجز ما كان على جزءين، كقول دريد بن الصمة:

ياليتني فيها جَذَعْ اخبُّ فيها واضعُ

فعمل قصيدة على جزء واحد مدح بها موسى الهادى، وسمى الجوهرى هذا النوع من النظم بالمقطع (١) ومن قصيدة سلم:

مرسى المطرُ غيثٌ بكر ثم انهمرُ الْوى المررُ كم اعتسرُ ثم ايْتَسَرُ وكم قدرُ ثم غَفرُ

<sup>(</sup>١) العمدة: ١/٣٢١.

ومن ذوات القوافى فى نوع من النظم سماه أهل البديع التخيير، وقالوا هو أن يأتى الشاعر ببيت يسوغ فيه أن يقفى بقواف مختلفة فيتخير منها قافية يرجحها على سائرها ويرسل بها البيت، فيكون ذلك دليلاً على حسن اختياره، وهو تعليل لا معنى له، لأن تمكن القافية شرط فى الشعر، وسواء بعد ذلك ساغ أن يقفى بقواف أخرى أو كان أمره مقصوراً على القافية الواحدة.

وإذا تفقدت الشعر فى أى عصوره لم تعدم أن تجد البيت أو الأبيات مما يقلب على القوافى، ولكن الحسن من ذلك قول ديك الجن، وأكثر من يرويه يسنده إلى أبى نواس، وهو:

قُولى لطيفك ينثنى عن مضجعى عند المنام فَعَسى أنام فتنطفى نارٌ تأجَّج فى العظامُ جسدٌ تُقَلبُه الأكف على فراشٍ من سقام أما أنا فكما علمت فهل لوصلك من دوامُ؟

فالقوافي التي يمكن أن ينشد بها هذا الشعر هي:

عند المنام الرقاد الهجوع الهجود الوسن في العظام الفؤاد الضلوع الكُبُودُ البَدَنُ من سقام قتاد دموع وقود حزَنْ من دوام معاد رجوع وجود ثَمَن

ولست أشك في أن البيت الأخير مقحم وليس من نظم صاحب الأبيات، وإنما ألحقوه بها توسعاً في الاحتمال، وزيادة من البيان في المثالا؛ وقد وصلوا في هذا النوع إلى جعل البيت على سبع قواف، واطراد ذلك في قطعة واحدة، وإنما يحسن هذا متى اتفق استخراجه في شعر لا ما قُصد إليه، فإن القصد هنا محمل التكلُّف، وهو يخرج الشعر إلى الصنعة فيسقط بها عن درجته قليلاً أو كثيراً كما مرَّ بك في الصناعات

# القوافى الحسيّة

هذا نوع عجيب، تنوب فيه الحركة أو الإشارة عن اللفظ في موضع القافية موقعة على عروضها، وهو نهاية في الظرف والملاحة، لأن من المعاني ما قد تكون الحركة أو الإشارة فيه أبلغ من اللفظ دلالة وأبدع موقعاً وأحسن إطراباً، وإنما يكون لها ذلك إذا كان فيها معنى من معاني القلب، فكأن القلب هو الذي ينطق؛ ولذلك لا يعدو أن يصيب مواقع الهوى ويحرك في النفوس العجب والاستحسان؛ وذلك كقول بعضهم:

ظفرت بمعشوق له الحسن حُلّة فقبَّلته شفعاً وقلت له . . . . فقال أتهواني؟ فقلت له نعم فقال ومن غيرى؟ فقلت له . . . .

البيتان من الطويل، وقد جعل قافية البيت الأول صوت القبلة مكرراً مرتين كما يدل عليه قوله (شفعا) وقافية الثاني الصوت الدال على النفى مكرراً أيضاً، وهو ينشأ عن القرع بطرف اللسان على أطراف الثنيتين المتقدمتين من أعلى الثغر، وليس في البيتين من الحسن أكثر من هذه الحركة كما ترى، ولما كانت مما لا سبيل إلى تصوير حروفه بالخط كانت إلى الطبيعة أقرب وكانت لذلك أملح.

وللعرب في بعض ذلك تعبير يؤدى معنى الإشارة اصطلاحاً، كتعبيرهم عن صوت النفى في البيت الثاني بقولهم مض، قال في لسان العرب: هو أن يقول الإنسان بطرف لسانه شبه لا، وأنشد:

سالتها الوصل فقالت مض وحرّكت لى رأسها بالنغض (۱) ومن هذه القوافى قول الآخر:
ولقد قلت للمليحة قولى من بعيد لمن يحبك . . . . فأشارت بمعصم وبنان أيها العاشق المتيم . . . .

<sup>(</sup>١) قلت: نغض برأسه: حركه كالمتعجب من شيء، فالنَّغْضُ: من يحرك رأسه ويُرجُفُ في مشيه.

والبيتان من الحفيف، وعَجُزُ كل منهما ينقص سببين خفيفين، فجعل تمام الأول حركة اليد التي يُشار بها بمعنى (أقبل) مكررة، وهي توازن السببين في امتداد الزمن، وجعل تمام الثانى الحركة التي يُشار بها بمعنى (اذهب مكررة كذلك، والقافيتان بما يُتناول بالبصر ومما لا سبيل إلى تصويره بغير أداته الطبيعية، وقد روى البيتين وزاد فيهما ثالثاً الحسن بن رشيق صاحب العمدة، قال: وقد جاء أبو نواس بإشارات أخر لم تجر العادة بمثلها، وذلك أن الأمين ابن زبيدة قال له مرة: هل تصنع شعراً لا قافية له؟ قال: نعم، وصنع من فوره ارتجالاً:

والإشارات فى هذه الأبيات إما أن تكون باليد أو بحركات الشفة على نحو ما سبق، وعلى ذلك تكون الإشارة للبغل كما يفعل المكاروُن عندنا حين يستحثون الدابة فيطبقون الفكين ويقرعون بطرف اللسان على الثنايا السفلى.

ولابد لتمام الحسن في هذا النوع أن يكون البيت موقوفاً بمعناه على الحركة أو الإشارة في القافية، وإلا انصرف عنه الذهن وجاءت الطبعة فيه تابعة فكان ذلك مما يكسبه معنى سخيفاً ويحيله عن وجه الإبداع فيه، إذ تكون الإشارة في مثل ذلك عياً لا بياناً.

ولا تبلغ مثل هذه القوافى أن تكون اختراعاً فى الصناعة، لأنها لا تُحسُن فى كل حال، وإنما يقضى بها سبب من الأسباب أيّها كان، وما لا يحسن أن يجىء إلا بسبب يقبح إذا جاء من غير سبب، على أنه شىء طبيعى مبذول يتناوله كل من بعث عليه فلا معنى فيه لحقيقة الاختراع، ولعلك إذا تتبعت مواقع ذلك فى الشعر رأيت كثيراً منه يصلح أن تكون قوافيه حسية، ولكن الصعوبة فى أن تكون هذه القوافى الحسية موزونة حركاتُها على الأوزان التى تقابلها من العروض، وهذا هو وجه الصنعة الغريبة فيما تقدمً.

وها هنا بديعة أخرى، وهى ما يُرونى من أن الملك الصالح نجم الدين أيوب ابن الملك الكامل كان إذا مُدح لا ينظر إلى وجه مادحه، فتلطف ابن مطروح الصاحب جمال الدين الشاعر المتوفى سنة ٦٤٩ وعمل قصيدة بنى قافيتها على الإشارة فكان كلما انتهى إلى قافيته أشار بما يدل عليها فنظر إليه الملك، ومن هذه القصيدة قوله:

تَعَشَّقْتُ ظبياً وجهُهُ مُشْرِقٌ كذا له مقلة كحلاءُ نجلاءُ إن رَنَتْ

إذا ماسَ خِلْتَ الغصن من قدَّه كذا رَمَّتُ اسمها في قلب عاشِقِه كذا

ومنها:

سلامی إلی من صرت من أجله كذا إليك سلاماً من تحيته كذا يسائل عن حالی بأغله كذا

أيا نسمات الروض بالله بلّغى وقولى له ذاك الغريب أملني عساه إذا وافت تحية عبده

وهذا النوع من الإشارة وارد بعضه فى الحديث الشريف كقوله ﷺ: "بُعثْتُ والساعة كهذين" (الله ومن أعجبه أنه لما اجتمع الناس عند معاوية بن أبى سفيان وقامت الخطباء لبيعة يزيد وأظهر قوم الكراهة، قام رجل يقال له يزيد بن المقنع، فاخترط من سيفه شبراً ثم قال: هذا أمير المؤمنين (وأشار بيده إلى معاوية) فإن مات فهذا (وأشار بيده إلى سيفه) فقال معاوية: أنت سيد الخطباء!

\*\*\*

<sup>(</sup>۱) متفق عليه : البخارى في التفسير (٤٩٣٦) وفي الطلاق (٥٣٠١) وفي الرقاق (٦٥٠٣) ومسلم في الجمعة (٤٣/٨٦٧) وفي الفتن (٢٩٥١/ ١٣٣) .

## التاريخ الشعرى

ويسمونه التاريخ الحرفى أيضاً، لأن المرجع فيه إلى حساب الأحرف الأبجدية، ولا يعرف بالتعيين أول من استعمله فى الشعر، وقد ذكر بعضهم أنه كان مستعملاً فى الجاهلية الأولى عند شعرائها، وهو وهم، ولكن أقدم ما وقفت عليه من ذلك قول بعضهم فى تأريخه لسنة ٨٢٢:

تاريخه: خير بدا مع كمال العفة

ويريد بقوله (مع كمال العفة) حرف التاء الذى هو تمام لفظ العفة، وحسابه فى الجمّل هاء، وهذا النوع يسمّونه المذيّل، وهو أن يكون جمّله ناقصاً فيكمل بحرف أو أكثر مع التنبيه على ذلك، وهذا شبيه ببعض أنواع المعمى.

وأقدم من ذلك \_ ولكنه ليس على طريقة التأريخ، بل على طريقة الإشارة والرمز \_ قول ابن الشبيب من أهل القرن السادس في الإمام المستنجد بالله وهو الخليفة الثاني والثلاثون من خلفاء العباسيين:

أنت الإمام الذي يحكى بسيرته من ناب بعد رسول الله أو خَلَفًا أصبحت «لب» بنى العباس كلهم إن عُدُّدَتُ بحروف الجُمَّل الخُلَفا

وجمل حروف (لب) ٣٢؛ ولصلاح الدين الصفدى من أدباء القرن الثامن في قلم عمدوحه بدر الدين:

لصفات بدر الدين فضل شائع تصبو له الأفكار والأسماع انظر إلى «القلم» الذي يحوى فقد صح الحسابُ بأنه «نَفَّاع»

وذلك أن جُمَّل (القلم) ٢٠١ و (نفاع) كذلك، ومنتهى التنطع قول بعضهم وهو من هذا القبيل:

من كان «آدم» جُمَّلا في سنَّه هجرته «حوّاءً» السنين من الدمي وهو يعني أن من كان عمره كجمّل (آدم) أي ٤٥ سنة، هجرته من كان

عمرها كجمّل (حواء) وهو ١٥.

وقد ذكر القرمانى فى تاريخه عند الكلام على فتح القسطنطينية سنة ٨٥٧ وأن السلطان محمد فاتحها حباه الله هذا الفتح لكونه أعلم الملوك وأعدلهم وأحسنهم سيرة وأخلصهم نية وطوية \_ قال: وضمن بعضهم هذا المعنى فى تأريخ الفتح فقال:

رام أمر الفتح قوم أولون حازه بالنصر قوم آخرون وقعت لفظة (آخرون) تاريخ فتح المدينة، وقيل في تاريخها أيضاً (بلدة طيبة)

وعندى أن هذا كان منشأ التاريخ فى الشعر، وأن البيت الذى سبق ذكر تاريخه لسنة ٨٢٢ مصنوع للمثال لا غير. ويرجح ذلك أننا لم نجد كتاباً ذكرت فيه التواريخ الشعرية القديمة فى الوفيات وأمثالها إلا كتاب الشقائق النعمانية فى علماء الدولة العثمانية، وأقدم تاريخ ذكر فى هذا الكتاب هو ما أرّخوا به وفاة الشيخ تاج الدين بن إبراهيم المتوفى سنة ٧٨٢ وقد ذكر صاحب الشقائق هذه العبارة: "وقال المؤرخ فى تاريخ وفاته:

### انتقل الشيخ وتاريخه «قدَّ سك الله بسر رفيع»

وهو يذكر تراجم العلماء من سنة ٦٩٩؛ فلو كان التارخ شائعاً قبل ذلك لكان فيهم من لا تسقط به قيمته عن أن يستحق تأريخاً شعرياً وقد مرت عليهم ٧٣ سنة وهي الفرق ما بين العهدين.

وقد أخذ العرب اصطلاح الدلالة بالأحرف على الأعداد قديماً عن السريان، فإنهم كانوا يعبرون عن الأعداد بالحروف، كالعبرانيين واليونانيين؛ والحروف عند السريانيين مرتبة ترتيب حروف (أبجد...) غير أن العرب زادوا عليها كلمتى (ثخذ وضظغ) وهى التى سموها الروادف، وأعدادها من ٥٠٠ إلى ١٠٠٠؛ لأن هذه الأحرف الستة لا توجد فى لغة السريان ولا فى لغة العبرانيين؛ ولكن يوجد فيها ما يقابلها، وهى ستة أحرف فرعية نوعوا بها الأحرف الأصلية التى هى: الباء والجيم والدال والكاف والفاء والثاء، فهذه الأحرف عندهم إما جاسية جافية وإما

مخففة لينة، وتعرف باصطلاح السريانيين بالمقساة والمركّخة، فإذا كانت جاسية تلفظ كما تلفظ فى العربية وتعلّم بنقطة فوقها عند السريانيين فى وسطها عند العبرانيين، وإذا كانت مخففة فإن الباء تلفظ كالفاء الفارسية والجيم كالغين العربية، وتلفظ الدال ذالاً، والكاف خاء، والفاء باءً فارسية، والثاء تاءً.

وزعموا أن أبجد هوز إلخ أسماء لبعض ملوك مدين، وقيل غير ذلك، وهو خلاف لا فائدة في إيراده، لأنه مما لا ثبت له من التاريخ ولا من أقوال المحققين، غير أن بعض المتأخرين يرجح أن هذه الأحرف جمعت كذلك بقصد حصرها في ألفاظ يسهل استظهارها ولو لم تكن ذات معان، كما حصروا بعض أنواع الحروف مثل أحرف القلقلة في قولهم (قُطْبُ جد) ونحوها.

وهو اصطلاح فاش في أكثر الفنون، كالنحو والفقه والعروض وغيرها.

والأنواع التي اصطُلح عليها في هذا التاريخ هي:

المستوفى وهو ما لا تحتاج كلماته ضميمة غيرها، كأكثر التواريخ المتداولة.

والمذيّل، وقد مرّ مثاله؛ وعكسه أن يكون التاريخ زائداً فيُنبه فيه على حرف إذا أسقط جُمّلُه من المجموع كان الباقى هو التاريخ، كقول جمال الدين العصامى في تاريخ وصول قاضى مكة وكان اسمه حسناً، وذلك سنة ١٠٧٤ وهو: «حسن قاضينا حسن بلا كلام، فإذا أسقطت جمّل «بلا كلام» من جمل «حسن قاضينا حسن» كان التاريخ ما بقى.

والمتوّج وهو ما تحسب أوائل كلماته دون باقيها، كقول بعضهم لسنة ٢١١٠:

قد جاء عام جدید لکل خیر یحوز أرِّخ أوائل «قولی بکل خیر تفوز»

والممثل وهو ما كان بالتمثيل، كقولهم لتاريخ ٩٨٩ «إنه محمل بين علمين» لأن صورة هذه الأرقام تماثل صورة المحمل بين العلمين؛ ومثله «علم بين محملين» لسنة ٨٩٨.

ومن عجيب هذا النوع قول بعضهم يؤرخ وفاة بعض العلماء سنة ٨٨٨ وهو

«انقلب محراب الديانة والدين والزهد» والمراد حروف الدال في هذه الكلمات، والدال كما لا يخفى ترسم هكذا (د) فإذا انقلبت الدالات الثلاث، صارت هكذا (۸۸۸) وهو عدد السنة المؤرخ بها، وهذا النوع قلّ أن يتفق في المنظوم إلا بتكلف سمج.

ومن أنواع التاريخ المقابلة، وهو أن يقابل حساب جمّل الشيء المؤرخ اسما أو نعتا أو نحوهما بجمل جملة مناسبة للحال مع التصريح بالمقابلة، كما يقال في تاريخ مولود اسمه ضياء (تاريخه مقابل لاسمه) أي سنة ٨١٢.

وبقيت أنواع أخرى قليلة لا طائل تحتها بل هى من التفنن المرذول، وقد استعمل التاريخ فى بديعية الشيخ عبد الغنى النابلسى؛ ثم جاء تلميذه الشيخ شاكر النحلاوى ويقولون إنه ابتكر فى التاريخ طريقة جديدة، وهى جعل كل شطرة من القصيدة تاريخا، وأنه نظم فى ذلك قصيدة فى مدح أستاذه تواريخها لسنة ١١٣٦هـ.

ولكن صاحب الشقائق النعمانية ذكر في ترجمة المولى الشهير بابن الشيخ الشبسترى (١) وقد اشتهر بهذه الكنية ولم يعرف اسمه، أنه نظم قصيدة فارسية في ستين بيتاً مصراع كل بيت تاريخ لسنة ٩٢٦، والقصيدة تهنئة بجلوس السلطان سليمان بن السلطان سليم، وكان المصراع الأخير تاريخاً لفتح قلعة رودس؛ وهذا الأديب نفسه صنف أيضاً بالفارسية رسالة في المعمى وجعل أمثلة قواعده كلها على اسم السلطان سليم خان اهد.

... فيكون النحلاوى ناقلاً لا مخترعاً وإن كان أول من أدخل ذلك في النظم العربي.

ثم اخترع بعده الشيخ أحمد البدير الشاعر طريقة المعجم والمهمل، فأرّخ وفاة الأمير منصور الشهابي سنة ١١٨٨ في بيت حروفه المهملة تاريخ وحروفه المعجمة كذلك.

وتفنن المتأخرون بعد ذلك فجمعوا في البيت الواحد تاريخين متفقين أو

<sup>(</sup>١) الشقائق النعمانية: ٢/ ٦٠ .

مختلفین من الهجری والمیلادی، وثلاثة وأربعة أیضاً، ووضعوا طریقة یجتمع بها فی بیتین ثمانیة وعشرون تاریخاً، وذلك أن تنصف السنة المؤرّخ بها، ولابد أن تكون زوجاً لیكون لها نصف صحیح، ویجعل كل شطر من الأبیات نصفین یكون مجموع جمّل معجمه نصفاً ومجموع المهمل نصفاً آخر، فیكون فی كل شطر من البیتین تاریخ، ویضم معجمه أو مهمله إلی معجم أی شطر أو مهمله، یخرج بقیة العدد.

وقد زاد أدباء الترك في هذه الطريقة أن يكون كل شطر مهملة في الحساب على آحاد وعشرات ومنين، وكذلك معجمه، فيؤخذ أى عدد من هذه الأعداد ويضم له ما عدا مماثله من أى شطر بعده، فيكون المجموع تاريخاً، وبهذه الطريقة تضمَّن الأبيات القليلة كثيراً من التواريخ، وذلك لعمرى هو العناء الناصب والعلم الكاذب، وما لا ينبغي أن يكون له طائل ولا طالب.

وها هنا غريبة في التاريخ، وهي القصيدة التي نظمها الشيخ محمد قيادو التونسي، وهي مؤرخة لسنة ١٢٧٦هـ، ويستخرج منها تواريخ كثيرة جداً لتلك السنة، ويتولّد منها قصيدة ثانية يستخرج منها نفس التاريخ، في عدد كثير، وعدة أبيات القصيدة (الأم) ستة وثلاثون بيتاً، والمولدة منها ثمانية عشر، فيخرج من كل بيتين من الأولى بيت من الثانية، ومطلع الأولى:

خير حام مجد مجير العبيد حاط خير الجرى لعبد المجيد حاطه عن عثار جعد برجف منتج جحد عرف ربق العهود

ومن هذين يستخرج مطلع المولدة وهو:

خير حام مجير عبد المجيد عن عثار برجف جحد عهود

فكل شطر برمته تاريخ، ومهمل كل شطر مع مهمل غيره أو معجمه تاريخ، وكذا معجم كل شطر مع معجم غيره أو مهمله تاريخ، وقس على ذلك اعتبار القصيدة بعضها ببعض عما يكون خيراً منه للشاعر أن يشتغل في (مصلحة الإحصاء)...

فإن هذا كما يقول الصاحب في قول المتنبي:

أحاد أم سداس في أحاد ليلتنا المنوطة بالتنادي

إنه من عنوان قصائده التي تحير الأفهام وتفوت الأوهام وتجمع من الحساب ما لا يدرك بالأرتيماطيقي...

وقد يظن أن المتأخرين هم الذين انفردوا بالتفنن في التاريخ الشعرى على النحو الذي سلف، وهم أهل لذلك في كثير، ولكن هناك عجيبة أخرى، وهي قصيدة لعبد القادر بن محمد الحسيني الطبرى من أدبار الجيلين العاشر والحادى عشر، وهي تسعة عشر بيتاً يستخرج منها سبعة أبيات تكون تواريخ لسنة ٩٩٨ بطريقة لم أر مثلها للمتأخرين على كثرة ما تكلفوا من ذلك؛ أما القصيدة فهي مدح الحسن بن أبي نمي بركات. قال ناظمها بعد أن أوردها في كتابه المسمى عيون المسائل من أعيان الرسائل (١) المطبوع بمصر -: وطريقة استخراج تلك التواريخ بضم الأحرف التي هي أوائل الأبيات مرة، وبضم الأحرف التي هي أوائل بعض الأجزاء (أي التفاعيل) مرة أخرى، وقد شرحها صاحبها في كتابه فتلتمس هناك.

ثم نظم على هذه الطريقة شهاب الدين أحمد بن الفضل بن محمد المكى من أدباء القرن الحادى عشر، ولكن قصيدته تستخرج منها تسعة تواريخ، وقد ذكرها ابن معصوم فى السلافة (٢) وذكر أبيات التواريخ التى تستخرج منها، وقال هناك: إنه منى بعد نظمها لشدة الفكر بعملها وبقى مرتهناً بها أربعة أهلة، وأن علماء عصره قد قرظوا عليها؛ ثم ذكر منهم عبد القادر الطبرى صاحب القصيدة الأولى (٣).

\*\*\*

<sup>(</sup>١) عيون المسائل من أعيان الرسائل : ص٣٨٠ .

<sup>(</sup>٢) السلافة : ص٢٠٤ .

<sup>(</sup>٣) السلافة: ص ١٨٧.

# التخميس وَالتشطير ومَا إِليهِمَا

سلف لنا كلام في باب الأوزان العربية ومقدار وفائها بالحاجة الشعرية ومبلغ معونتها في ذلك، وأن القوافي نقرات ونغمات ليس الغرض منها إلا استقامة اللحن واتفاقه مع اهتزازات الطرب، وأن الشأن في ذلك أن لا يشذّ بها اللحن عن قاعدة الذوق التي لا قيد لها إلا ما يشعر به الإنسان في خاصة نفسه، فهي لذلك تابعة لا متبوعة، ثم هي على ما يشاء الشاعر في تقليبها، والشاعر قيم الصناعة، فحظ القافية منه على مقدار حظ الغرض الشعرى منها، وقد بسطنا ذلك هناك وأمسكنا لهذا الموضع كلاماً نجريه الآن، وذلك في أصل التخميس والتشطير وما إليهما مما صرفه المتأخرون عن وجهه في الإمتاع، وأحالوه عن حظه من الفائدة، فجاءوا بالمشطر والمربع والمخمس والمسدّس والمسبّع والمثمن، ولم ينكل حقيقة الشعر من كل ذلك إلا هذا المسخ من صورة إلى صورة، وهي جناية الصناعة وكم لها من جنايات.

أصل ذلك في الشعر العربي النوع الذي سموه قديماً بالمسمّط وقالوا فيه هو أن يبتدئ الشاعر ببيت مصرّع ـ ذي قافيتين ـ ثم يأتي بأربعة أقسمة على غير قافيته، ثم يعيد قسيماً واحداً من جنس ما ابتدا به، وهكذا إلى آخر القصيدة، والقافية اللازمة في القصيدة التي تكرر في التسميط تسمى عمود القصيدة، ويقال للقصيدة من ذلك النوع مسمّطة وسمطية، وهو نوع محدث لم يصح وروده عن أحد من العرب، ولذلك يورد الرواة ما يسوقونه منه غير معزو، إلا ما نحلوا امرا القيس من ذلك، ولعلهم أرادوا به التمهيد والتوطئة للثقة ـ وذلك سبب من أسباب الوضع كما بسطنا في بحث الرواية والرواة -.

قال الجوهرى: لامرئ القيس بن حجر قصيدتان سمطيتان، وقد ذكر إحداهما وهى التى سنأتى ببعضها ـ ولم يذكر الأخرى وقال الصاغانى ليس هذا المسمط فى شعر امرئ القيس بن حجر، ولا فى شعر من يقال له امرئ القيس سواه، وأول

#### هذا المسمط(١):

توهمت من هند معالم أطلال مرابع من هند خلت ومصائف وغيرها هوج الرياح العواصف

عَفَاهِن طُولُ الدَّهِر في الزمن الخالي يصيح بمغناها صدَّى وعوازفُ وكل مُسِفِّ ثم آخر رادفُ

## بأسحم من نوم السماكين هَطَّال

وهكذا يأتى بأربعة أقسمة على أى قافية شاء، ثم يكرر قسيماً على قافية اللام؛ وكأن التزام اللام فى هذا المسمط استدراج للتصديق بأنه لامرئ القيس حقيقة؛ إذ يذكّر بقصيدته الشهيرة التى أولها:

#### \* ألا عم صباحاً أيها الطلل البالي \*

وبين النَّفَسَ في الشعرين ما بين ستين سنة قبل الهجرة ومائة وتسعين بعدها...

ولا يُلتَزَم في التسميط هذا النوع المخمس، بل قد يجاء به على ثلاثة أقسمة، كهذا الذي يروونه لغير مُسمى:

> فبِتُ مكابداً حَزَنا بذكرِ اللهو والطرب كأن رضابها عَسَلُ ثقيل روادف الحقب

خیال هاج لی شجنا عمید القلب مرتهنا سَبَتْنی ظبیة عطل ینوء بخصرِها کَفَلُ

وهى أربعة قطع أوردها فى تاج العروس. وربما جاءوا فى مطلع القصيدة بخمسة أبيات أو أربعة على قافية واحدة، ثم يأتون بالأقسمة الأربعة بعد ذلك ويتبعونها بالقسيم الذى فيه عمود القصيدة، كنحو الذى ينسب لامرئ القيس، ولا فائدة من التمثيل لذلك؛ إذ هى قطع معدودة تتنفس قوافيها بشىء من الضعف

<sup>(</sup>١) العمدة : ١١٨/١ .

ومرض الذوق، ولم ينسحب على أذيالها إلا المتأخرون؛ ولكنهم خصوا التخميس بما كان على حمسة أجزاء، وسموا ما كان على أربعة مربعاً، وما كان على ستة مسدساً، وهكذا إلى الثمانية.

وقد نقل الزبيدى في تاجه عن أبي إسحاق أن كل ما اختلطت قوافيه فهو المخمس، فالمتأخرون إنما رتبوا الأسماء، وكان ذلك لإكثارهم من هذه الأنواع، حتى يكون كل نوع مميزاً باسمه؛ ولكنهم هجموا من ذلك على شنعة مرذولة (١)، وهي تناولهم أشعار الناس وتخصيصها بالتشطير والتخميس؛ وما لذلك قصد الذين وضعوا هذه الأنواع، ولا هو شيء في أصل الفطرة الشعرية، ولكنها المنافسة في الصناعة جعلت النابغين منهم ينهجون هذا المنهج، ليظهروا أن فيهم فضلاً وبقية من المتقدمين، بما يزيدون في معانيهم التي ربما يكون صاحبها قد أماتها ولم يترك فيها مطمعاً، ويلمون ويشدون في ألفاظهم وتراكيبهم، من أجل ذلك كانوا لا يقصدون إلا القصائد الشهيرة المُجْمَع على بلاغتهم، والأبيات النادرة، كما فعل الصفى الحلى وغيره.

ولكن الزمن طمس على هذا الأصل، وصارت تلك الأنواع في الشعر الجيد أشبه بالزيادة في تراب الميت: لا يجدّد موته ولكنه وسواس وعَيْث.

أما أصل التشطير فلم نقف على كلام فيه للمتقدمين، ولا نظنهم تكلموا في ذلك، إذ هو مقصور على تعلق الشاعر بكلام غيره، وذلك من صنع المتأخرين، أما المتقدمون فكانت لهم المعارضة ونحوها مما لا يضطلع به إلا قوى جرىء، وهو أدل على حقيقة المقارنة والتنظير بين الكلامين ـ ولكنا نظن أن أصله ما يسميه العرب بالتمليط والممالطة، وذلك كالذى رواه أبو عمرو بن العلاء من أمر امرئ القيس، وكان يُدل بشعره ويتعنت به على الشعراء، فلا يزال ينازع من قيل له إنه يقول الشعر، حتى نازع التوءم جد قتادة بن الحارث بن التوءم (٢). فقال له: إن كنت شاعراً فملط لى أنصاف ما أقول فأجزها. فقال: نعم.

<sup>(</sup>١) قلت: مرذولة: رديئة وضد الفضيلة كما في القاموس.

<sup>(</sup>٢) في رواية العمدة لابن الرشيق (ص ١٣٥ جـ١) أنه التوءم اليشكري، واسمه الحارث بن قتادة، والرواية التي أوردناها لصاحب تاج العروس، نقلها عن أبي عمرو، ونقل صاحب العمدة عن أبي عبيدة عن أبي عمرو. والاختلاف بينهما عجيب كما ترى!

فقال امرؤ القيس: أَحَارِ ترى بريقاً هَبِّ وَهُنَا فقال التوءم: كنار مجوسُ تستعر استعارا

ولم يرد التشطير في شيء من المأثور عن الأدباء الذين نبغوا في الصناعات، كالصفي ومن في وزنه إلى أواخر القرن الثاني عشر .

والعجيب أن أصحاب البديع يعرفون التشطير البديعي، وهو أن يقسم الشاعر بيته شطرين ثم يصدع كل شطر منهما، كقول أبي تمام:

تدبير معتصم، بالله منتقم لله مرتقب، في الله مرتغب

ثم لا نجد أحداً من أصحاب الشروح والحواشي إلى الغباني الذي فرغ من حاشيته سنة ١٢١١ يشير إلى هذا النوع، مع أنهم ابتدءوا يبسطون التأليف في أنواع البديع من القرن الثامن، ومع رغبة المتأخرين في الخلوص إلى المناسبات والإفاضة فيما يكتبون، وهذا قطع في أن تسمية الطريقة المعروفة في النظم بالتشطير لم تعرف إلا في القرن الثالث عشر، أما الطريقة نفسها فكانت معروفة في أواخر القرن العاشر وما بعده، ولكنهم كانوا يسمونها «التصدير والتعجيز» وأورد ابن معصوم في السلافة أشياء من ذلك، وذكر في ترجمة القاضي تاج الدين ابن إبراهيم المالكي (١) أنه كتب تقريظاً على تصدير وتعجيز الشيخ تقى الدين السنجاري لقصيدة المتنبي التي مطلعها:

#### \* أجأب دمعي وما الداعي سوى طلل \*

ومن هذا التقريظ قوله: لعمرى لقد نستى ذلك التصدير، نسق التسطير، وسبك ذلك التعجيز، سبك الإبريز؛ فتراه إذا أخرج بيتاً عن معناه، تلاعب به فيما اخترعه من مبناه، وإذا طبق المعنى بالمعنى وأبقاه على أصله، أوصله إلى غاية الإعجاب بفصله اهد.

فإما أن يكون المتأخرون أخذوا لفظة التشطير من النوع البديعي، أو يحتمل أن يكون بعضهم وقف على هذا التقريظ وتحرفت عليه كلمة التسطير بالتشطير، أو نبهته الأولى إلى الثانية. والله أعلم.

<sup>(</sup>١) السلانة : ٢/ ١٣٣ .

## مَا يِقَرأُ نَظمًا وَنَثرًا

ليس يخلو طبع أحد من أوزان القريض، ولا ينفك متكلم من أن يعرض له ما قد يتزن بها في الكلمة الطويلة أو الفقرة القصيرة على غير اجتلاب ولا استكراه؛ قال الجاحظ في نحو هذا ردًا على من زعم أن قوله تعالى: ﴿تَبّت يَدَا أَبِي لَهَب﴾ (١) شعر لأنه في تقدير مُستَفعلُنْ مَفاعلن ـ: أنك لو اعترضت أحاديث الناس وخطبهم ورسائلهم لوجدت فيها مثل مستفعلن مفاعلن كثيراً، وليس أحد في الأرض يجعل ذلك المقدار شعراً، ولو أن رجلاً من الباعة صاح: من يشترى باذنجان! لقد كان تكلم بكلام في وزن مستفعلن مفعولان، فكيف يكون هذا شعراً وصاحبه لم يقصد إلى الشعر؟ ومثل هذا المقدار من الوزن قد يتهيأ في جميع الكلام؛ وإذا جاء المقدار الذي يعلم أنه من نتاج الشعر والمعرفة بالأوزان والقصد إليها كان ذلك شعراً. وسمعت غلاماً لصديق لي وكان قد سقى بطنه يقول لغلمان مولاه: «اذهبوا بي إلى الطبيب وقولوا قد اكتوى!».

وهذا الكلام يخرج وزنه فاعلاتن مفاعلن مرتين، وقد علمت أن هذا الكلام لم يخطر بباله قط أن يقول بيت شعر أبداً.

فإذا تعمّل الكاتب لمثل ذلك فى بعض كلامه فأخرجه على الصناعتين، كان قد حذا على ما تقدم وقصد غير مقصود، وليس يعسر ذلك فيما يخرج منه البيت والبيتان، أما ما يكتب على أن يكون قصيدة فى رسالة ورسالة فى قصيدة، فهو ما لم يتفق لأحد أن يجيده على حقيقته ولا يتفق؛ لأن شرط هذا النوع أن لا يُحذف من الرسالة حرف واحد، بل تُقرأ كما هى على الإرسال والتقييد.

وشرط آخر: أن لا تتبين فيها ما يظهر على القصيد من إيقاع الوزن ونغم القافية وما يكون من شأنه أن يخصصها بالشعر، لأنه هنا مقصود من حيث تنويع الصناعة لا من حيث استقلالها فهو وجه آخر للكلام، وأنت لو تناولت إحدى القصائد وجهدت أن تقلبها منثوراً على أن لا تحذف منها حرفاً ولا تقدم ولا تؤخر؛ وكانت هي في سردها ومعانيها مواتية مطاوعة؛ وهو مما يندر في الشعر،

<sup>(</sup>١) سورة المسد: ١

لكنت مع ذلك مغلوباً لطبعك، ولظهر في منطقك الوزن والتقطيع، فكيفما قلبت القصيدة جاءت شعراً خالصاً لا مظهر للنثر في جملته، ولا موضع فيها لاحتمال أن تكون من الصناعتين، ولهذا السبب كان ما ورد مما يقرأ منظوماً ومنثوراً على ما ستعرف الوجه فيه.

أقدم ما عُرف من هذا النوع ما أورده ابن خلكان في ترجمة الشاعر المصرى مظفر \_ الملقب بموفق الدين المتوفى سنة ٥٤٤ \_ قال: أخبرنى أحد أصحابه أن شخصاً قال له رأيت في بعض تآليف أبي العلاء المعرى ما صورته «أصلحك الله وأبقاك...».

وليس بعجيب أن تصح نسبة تلك الجملة إلى المعرى، فإن له من هذه الغرائب أشياء، ولم نعثر على غير جملته حتى تناول هذا النوع شيخ الإسلام إسماعيل المقرى فكتب رسالة إلى الملك الأفضل. قال عبد القادر بن محمد الحسيني الطبرى من علماء القرن العاشر وعمن استقبلوا القرن الحادى عشر أيضاً: اتفق لنا في بعض المجالس أن الوزير جمال الدين الحريرى قرأها علينا (أى رسالة المقرى) مستعظماً صنع الشيخ وصنيعه، مادحاً معانيه وبديعه، متحدياً الفقير وصاحبه الشيخ وجيه الدين عبد الرحمن بن عيسى بن مرشد بالإنشاء على منوالها والإتيان بمثالها. . .

وقد عارض الشيخان رسالة المقرى مترادفين فى الإنشاء مترافدين فى العمل، والتزما فى معارضتهما «السجع فى النثر والكثرة فى النظم؛ ولندرة هذا النوع من الكلام رأينا إثبات الرسالتين على هيئتى النثر والنظم فيهما .

وقد ذكر الثعالبي في ترجمة بديع الزمان من اليتيمة أنه «يوشح القصيدة الفريدة من قوله بالرسالة الشريفة من إنشائه؛ فيقرأ من النظم النثر ومن النثر النظم» وهو يذهب إلى أن البديع كان شعره في سهولة نثره، ونثره في جزالة (١) شعره ومعانيه؛ فلعل المقرى أو سواه عمن يكون اخترع هذا النوع قد تنبه له من هنا؛ لأن ذلك ممكن التحقيق.

ولم نعثر على شيء من بعد هاتين الرسالتين إلى اليوم.

<sup>(</sup>١) قلت: سبق تعريفها .

# نوع من حَلُّ المنظوم

حل المنظوم نوع من الإنشاء يلتزمون فيه المعنى الشعرى لا يزيدون عليه شيئاً إلا ما هو من قبيله وفي سبيله، وقد يحلون الشعر بألفاظه وببعض ألفاظه وبغير ألفاظه؛ ولكن الصفى ذكر من ذلك نوعاً غريباً لسنا نستطيع أن نزيد في شرحه وتاريخه شيئاً على هذا الذي سننقله عنه، فهو بيان له؛ وأما بعد الصفى فلم نجد الأدباء يذكرون هذا النوع ولا يستعملونه.

قال: مما اقترحه على الشيخ الإمام العالم القدوة المحقق الفاضل الكامل زين الدين فتى شيخ العينية الموصلي حين وقف على بعض مقامات أنشأتها كالتوءمية . . . فقال أيده الله: إن من أصنع ما أنشأه الشيخ شمس الدين معد بن نصر الجذري في مقاماته الزينية حل المنظوم الذي في المقامة الثانية، وهو أنه عمد . إلى ثمانية أبيات من الحماسة فجمع حروفها وبسطها رسالته ثم أعادها وجمعها أبياتاً على الوزن والروى من غير زيادة حرف ولا نقصان حرف. فاعتذرت له بأن الوقت يضيق عن المقام إلى حين إنشائها؛ فلما رحلت من فنائه وحضرت بعض أندية الأدب جرى ذكر الإنشاء فشرحت لهم الحكاية وما اقترحه الشيخ العلامة الفاضل زين الدين المذكور رحمه الله تعالى، فقالوا جميعاً هذه صنعة كبيرة، وهي غاية في الإنشاء تحتاج إلى معرفة علم السياقة، لضبط الحروف والتصرف في إبدالها، ونحن جميعاً نفترح عليك ذلك، فإنه الغاية التي إن بلغتها لا يعجزك شيء من إنشاء المقامات، حيث قد سمعنا لك أشياء من ذلك؛ ولم أجد بدًا من إجابة دعوتهم لارتفاع موانع الاعتذار؛ فقلت: قد ملكتم زمام التخيّر فاختاروا من الشعر ما تأمرون نثره؛ فقالوا: إن حد القصيدة سبعة أبيات؛ ولذلك سومح بعدها في الإيطاء وعد ما دونها من الأخطاء، ونحن مقتصرون على السبعة الأول من فاتحة السبع الطُّول، فقلت اسطروها ليسهل اعتبارها إذ تسبرونها، فسطروا هكذا:

بسقط اللوى بين الدخول فحومل لما نسجتها من جنوب وشمأل وقيعانها كأنها حب فلفل قفا نبك من ذكرى حبيب ومنزل فتوضح فالمقراة لم يعف رسمها ترى بعر الآرام في عرصاتها

كأنى غداة البين لما تحملوا وقوفاً بها صحبى على مطبعهم وإن شفائى عبرة مُهراقة كدأبك من أم الحويرث قبلها

لدى سمرات الحى ناقف حنظل يقولون لا تهلك أسى وتحمل فهل عند رسم دارس من معول وجارتها أم الرباب بمأسل

قال الشيخ: فقلت لهم: هذه الأبيات قد تبين تخييرها ولا يمكن تغييرها، فاختاروا الرسالة في أي معنى وعلى أي المقاصد تبنى، فقال أحدهم: تكون في مخدوم له، آثر بُعدى ومطل وعدى. والمعنى تعتب واذكرني سالف ذنب، وأوثر أن تخطب وده وتستنجز وعده، فكتبت:

«الكريم مرتجى؛ وإن كان بابه مرتجا؛ والندب يلتقى وإن كان بأسه يتقى؛ والسحب تؤمل بوارقها وإن رهبت صواعقها. ولحلم سيدنا أعظم من العتب بسالف ذنب، فماحى شرف الله بلثم كفوفها أفواه العباد، يغفر الخصية، ويوفر العطية. والملوك مقر عرف أنه رب حق، بل مالك رق؛ ومقتض من جوده العميم، نجاز وعده الكريم، بسالف كرمه المقيم؛ لا برح إحسانه شاملاً مدى السنين. إن الله يحب المحسنين».

فلما سطروها ونظروها، وعدوًا حروفها واعتبروها، فرأوها وما قبلها كفتى ميزان، عرية من الزيادة والنقصان، سألوا أن أجعل ربعها مأهولا، وأعيدها سيرتها الأولى، فأجبت إلى ما طلبوا، وأمليت وكتبوا:

قفا نبك من أطلال ليلى فنسأل وننشد من أدراسها كل معلم ونأخذ عن أترابها من ترابها معانى هوى أقوى بها دأب بينهم عفت غير سبع من رواكد جثم ورسم أوارى بحبل مديدها فرفقاً بها رفقاً وإن هى لم تبح

دوارسها عن ركبها المتحمل محاه هبوب الراسيات ومجهل صحيح مقال كالجمان المفصل كدأبي من تبريح قلب مقلقل تحف بشفع من رواكض جفل للى سقاه حول نؤدى معطل بلفظ ولا تأوى لسائل منزل

## مالا يستَحيُل بالانعكاس

هذه تسمية الحريرى لهذا النوع، ويسميه غيره المقلوب، والمستوى؛ وهو ما يُقرأ طرداً وعكساً على وجه واحد، وقد ورد منه فى القرآن الكريم: ﴿كُلُّ فَى فَلَك ﴾ (١) و ﴿رَبُّكَ فَكَبُّر ﴾ (٢) ولكن الحريرى تصنع له فى المقامة السادسة عشرة حتى أوصله إلى السمط السباعى، فجاء به معقداً وأخرجه عن شرط الأدب إلى شرط الصنعة، وذلك قوله: «لذ بكل مؤمل إذا لم وملك بذل».

قال ابن حجة الحموى ـ وقد أورد هذه الكلمات ونفث في عقدها ـ: «وذكروا أن العلامة القاضى فتح الدين بن الشهيد صاحب ديوان الإنشاء الشريف بالشام المحروس وصل في تركيب هذا النوع إلى أكثر من هذه العدة، وأن المولى محمد ابن البارزى الجهنى صاحب دواوين الإنشاء الشريف بالممالك المحروسة الإسلامية وقف على ما نثره القاضى فتح الدين المشار إليه في هذا النوع قبل تيمورلنك وذكر أنه في غاية العقادة» وأبلغ ما جاء من هذا النوع في الشعر قول القاضى الأرجانى:

مودته تدوم لكلِّ هول وهل كلٌّ مودَّته تدوم؟

ومن المستملح قول العماد الكاتب وقد مرَّ على القاضى الفاضل راكباً: «سرِ فَلاَ كَبَا بكَ الفرس» فأجابه الفاضل على الفور وقد فطن لقصده: «دام علا العماد» وهى بديهة عجيبة إذا لم يكونا قد فكرا فيها قبل ذلك. وقد نظم الحريرى فى مقامته تلك أبياتاً خمسة يقول فى أولها:

أسى أرملا إذا عَراً وارْعَ إذا المرءُ أساً

فغاية أهل هذه الصناعة بأنه «هرب إلى أبو القصير من العروض» ولذلك نظم الصفى أبياته التي أولها:

أنتٌ ثناءً ناضراً لك إنه هُنا كلِّ أرضٍ أن أنثٌ ثناءً وكأنّ الشعر كله خلا إلا من بيت الأرجاني، فهو في هذه الصناعة الشعر

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء: ٣٣. (٢) سورة المدثر: ٣.

كله.

وطبيعة اللغة قابلة لهذا النوع ولكن بمقدار، فإنك تجد في مفرداتها منه أشياء، كلفظ: باب وسلس وتحت، وأمثالها؛ ثم تراه يتألف غير مقصود إليه بمقدار أيضاً، كقولك: أرض خضروا، وهزم حمزه، ويلعب على، وحمار رامح؛ وأمثال ذلك مما لا يكبر على العامة أن يجيئوا به، ولكن الفرق بينهم وبين الخاصة أنه في كلامهم صواب موجود غير مقصود، وفي أكثر ما يتكلف له الخاصة صواب مقصود غير موجود!

\*\*\*\*

#### الكلاحن

حى س اللحن الذى هو التعريض والإيماء، تقول: لحنت له لحناً إذا قلت له فولا مهمه ويخفى على غيره، لأنك تميله بالتورية أو التعمية عن الواضح المفهوم، وسلاحية الرجلين مفاطنة أحدهما للآخر باستخراج فحوى قوله وما فى نيته وصميره، وهو يشبه فى اللغات الأوربية ما يسمونه بالكتابة الخفية أو الكتابة السرية، وهو فن عندهم قديم، غير أن العرب لم يعرفوه إلا فى القول والإشارة، فكانوا يتكلمون فى ذلك بما يؤخذ على الرمز كما سيجىء، فضلاً عن أن فى لغتهم ألفاظاً تحتمل هذا النوع لدلائل اللفظ على معنيين، كأن تقول ما رأيته، أى ما صربت رئته، وما كلمته أى ما جرحته، وهكذا؛ وقد ورد بعضها فى القرآن، كالضحك بمعنى الحيض؛ وألف ابن دريد فى هذه الألفاظ كتاباً سماه الملاحن، قال فيه هذا كتاب ألفناه ليفزع إليه المُجبر المضطهد على اليمين المكرة عليها، فيعارض بما رسمناه ويضمر خلاف ما يظهر ليسلم من عادية الظالم ويتخلص من فيعارض بما رسمناه ويضمر خلاف ما يظهر ليسلم من عادية الظالم ويتخلص من

وللفقهاء كلف بهذه الألفاظ، إذ تفتح لهم أبواباً كثيرة مما يعرفونه بالحيل الشرعية، ولهم فيها ألغاز ومطارحات لا محل لبسطها هنا، وأهل اللغة يسمونها: فُتُبا فتية العرب، أو طيب العرب، أو مساجع العرب، وعليها بنى الحريرى المقامة الثانية والثلاثين

وبما ورد عن العرب من لحن القول ما رواه القالى فى أماليه عن ابن الأعرابى قال أسرت طىء رجلاً شاباً من العرب، فقدم أبوه وعمه ليفدياه، فاشتطُّوا عليهما فى الفداء، فأعطيا به عطية لم يرضوها، فقال أبوه: لا والذى جعل الفرقدبن يمسيان ويصبحان على جبلى طيىء لا أزيدكم على ما أعطيتكم! ثم الصرف فقال الأب للعم: لقد ألقيت إلى ابنى كليمة لئن كان فيه خير لينجون؛ فما لبث أن نجا واضطرد قطعة من إبلهم فكأن أباه قال له: الزم الفرقدين على حبلى طى، فإنهما طالعان عليهما، وهما - أى هو وعمه - لا يغيبان عنه.

ويروون من مثل هذا أخباراً معدودة لا تدل على شيوعه فيهم ولا تواطؤهم عليه مما يقرب أن يكون به شبه علم عندهم كما فعل المتأخرون في اشتقاق المعمى منه \_ على ما ستعرفه \_.

وأما مثل الإشارة من ذلك فما حكاه المدائني من أن رجلاً مرَّ بحيِّ الأحوص؛ فلما دنا من القوم حيث يرونه نزل عن راحلته فأتى شجرة فعلق عليها وطباً من لبن، ووضع في بعض أغصانها حنظلة، ووضع صرة من تراب وصرة من شوك؛ ثم أتى راحلته فاستوى عليها وذهب.

فنظر الأحوص والقوم في أمره فَعَيّ به، فقال: أرسلوا في قيس بن زهير (۱) فجاء، فقال له الأحوص: ألم تخبرني أنه لا يرد عليك أمر إلا عرفت مأتاه ما لم تر نواصي الخيل؟ قال: فما الخبر؟ فأعلموه، فقال: وضح الصبح لذي عينين، «فصار مثلاً يضرب في وضوح الشيء» ثم قال: هذا رجل أسره جيشٌ قاصد لكم، ثم أطلق بعد أن أخذت عليه العهود والمواثيق أن لا يُنذركم فعرض لكم بما فعل: أما الصرة من التراب فإنه يزعم أنه قد أتاكم عدد كثير، وأما الحنظلة فإنه يخبر أن بني حنظلة غرَتْكم، وأما الشوك فإنه يخبر أن لهم شوكة، وأما اللبن فهو دليل على قرب القوم أو بعدهم إن كان حُلُواً أو حامضاً؛ فاستعد الأحوص. وورد الجيش كما ذكر قيس!

هذا عند العرب في جاهليتها، وأما بعد الإسلام فكان مثل هذا قليلاً، كالذي رُوى من أن معاوية بن أبي سفيان مازح الأحنف بن قيس، فما رؤى مازحان أوقر منهما، فقال له: يا أحنف، ما الشيء الملقف في البجاد؟ فقال: السخينة يا أمير المؤمنين. أراد معاوية قول الشاعر (٢):

<sup>(</sup>١) هو قيس بن زهير بن جذيمة العبسى، صاحب الحروب بين عبس وذبيان بسبب الفرسين داحس والغبراء. كان فارساً شاعراً داهياً، يضرب به المثل فيقال: أدهى من قيس.

<sup>(</sup>۲) تروى هذه الأبيات ليزيد بن عمرو بن الصعق، وذكر الجاحظ أنها لأبى المهوش الأسدى، وفي شرح الكامل: ذكر ابن حبيب أنها لأبى المهوش الفقعسى، وذكر دعبل أنها لأبى المهوس الأسدى. ولتعيير قريش بالسخينة وتميم بحب الطعام وشدة الشره ـ لكل ذلك أسباب ليس هذا موضع إيرادها (ص١٤١ جـ٢: الحزانة الكبرى).

إذا ما مات ميت من تميم بخبز، أو بتمر، أو بسمن تراه يطوّف الآفاق حوصاً

فسر ك أن يعيش فجىء بزاد أو الشىء الملفّف فى البجاد ليأكل رأس لقمان بن عاد (١)

والملفف في البجاد وطَب اللبن؛ وأراد الأحنف أن قريشاً كانت تُعيَّرُ بأكل السخينة، وهي حساء من دقيق يُتَّخذ عند غلاء السعر وعجف المال وكلب الزمان. وكان معاوية قرشياً والأحنف تميمياً.

ومثل هذا ما أورده الجاحظ في كتاب البيان (٢): دخل رجل من محارب قيس على عبد الله بن زيد الهلالي وهو عامل على أرمينية وقد بات في موضع غدير قريب منه ضفادع، فقال عبد الله للمحاربي: ما تركتنا أشياخ محارب ننام في هذه الليلة لشدة أصواتها! قال المحاربي: أصلح الله الأمير، إنها أضلَّتُ برقعاً لها فهي في ابتغائه! أراد الهلالي قول الأخطل:

وما خلتها كانت تَريشُ ولا تَبرى فدل عليها صوتُها حَيَّةَ البحـرِ

تَنِقُّ بلا شيء شيوخُ محارب ضفادع في ظلماء ليل تجاوت وأراد المحاربي قول الشاعر:

لكلّ هلاليّ من اللؤم برقع ولابن هلال برقع وقميص ! ثم فشت صنعة المعمّى فتلاحنوا بالإشارة والتصحيف وغيرهما ـ كما ذكرـ.

ودخل أبو القاسم القطان على الوزير الزينبى يهنيه بالوزارة، فوقف بين يديه ودعا له وأظهر الفرح ورقص؛ فلما خرج قال الوزير لبعض أهل سره: قبَّح الله هذا الشيخ، إنه يشير برقصه إلى قولهم: رقص للقرد في دولته.

ولما فشت صنعة المعمّى تلاحنوا ببعض أنواعها، ومن ذلك ما ذكره المُقرّى صاحب نفح الطيب في الملاحنة بالتصحيف، من أن المعتمد مرَّ مع وزيره ابن عمار ببعض أرجاء أشبيلية، فلقيتهما امرأة ذات حسن مفرط، فكشفت وجهها وتكلمت

<sup>(</sup>۱) الكامل: ١/ ١٠٠. (٢) اليان: ١/ ٢١٤ .

بغير حياء، وكان ذلك بموضع الجباسين الذين يصنعون الجبس، والجيارين الذين يصنعون الجير بأشبيلية، فالتفت المعتمد إلى موضع الجيارين وقال: يا ابن عمار، الجيارين! ففطن إلى مراده وقال في الحال: يا مولاى، والجباسين! فتحير الحاضرون في ذلك، فسألوا ابن عمار، فقال له المعتمد لا تبعها منهم إلا غالية! وذلك أن المعتمد صحف «الحيا: زين» بقوله الجيارين، إشارة إلى أن تلك المرأة لمو كان عندها حياء لازدانت؛ فقال له: والجباسين، يريد به على التصحيف والحنا: شين، أي هي وإن كانت جميلة لكن الحنا شانها.

والغاية التى لا يُلحق شأوها ما حكاه بعض أهل البديع فى مبحث التصحيف عن بعض ملوك المغرب أنه طلب بنت أحد وزرائه فأبى ذلك، فأحضره الملك فى ديوانه فقال له: أندلسى، يعنى «أبذل شىء» فقال الوزير: أندلسى! يعنى «أبذل بيتى»، فقال الملك: أندلسى، يعنى «أبذل شىء» أى أن البيت أحقر شىء. فقال الوزير: أندلسى، يعنى «أبذل بنتى» فقال الملك: أندلسى، يعنى «أبذل بنتى» فقال الملك: أندلسى، يعنى «أبذل نيتى» أى أرجع عن نيتى لعزلك وظلمك!

ويقال إنها حكاية مخترعة. ذكر ذلك الصفى فى ديوانه. ولكن اللحن الكتابى قليل فى المروى عنهم، وهو على غير قاعدة ولا تواطؤ بين المتلاحنين، ولذلك لم يَعْدُ أن يكون كالملفوظ به، ومنه ما روى عن الصاحب أن أديبا رفع إليه كتاباً يطلب عملاً وفى آخره: إن رأى مولانا فعل إن شاء الله!

فرد إليه الكتاب، وتواتر الخبر بحصول التوقيع فيه، ولكن الرجل أقبل عليه يراجعه فلم ير فيه توقيعاً حتى عرضه على أبى العباس الضبى فتفقد أحرفه حتى ظفر بألف وقع بها الصاحب عند قوله (فعل إن شاء الله) فكانت بعد التوقيع (أفعل . . .) ونحو ذلك: ﴿إن الملأ يأتمرون بك﴾ (١) . . .

وقد بسطنا جانباً من الكلام في هذا توطئة للبحث في الألغاز والمُعمَّى، لأنهما بسبيله، ولأن الملاحن في هذه اللغة قليلة حتى إن ما لم نذكره منها لا يزيد على ما ذكرنا فيما نعلم، وبعضه يكاد يظهر أنه مصنوع، كهذا الخبر الذي يقولون فيه إن بعض الملوك عزم على قصد عدو له، فقدم ربيئة يتجسَّس أحواله، فلما

<sup>(</sup>١) سورة القصص : ٢٠ .

صار إلى أرض العدو، شعروا به فقبضوا عليه وأمروه أن يكتب لصاحبه كتاباً يذكر له أنه وجد القوم ضعفاء ويطمعه فيهم ويزيِّن له غزوهم، فكتب:

«أما بعد فقد أحطت علماً بالقوم، وأصبحت مستريحاً من السعى فى تعرُّف أحوالهم وإنى قد استضعفتهم بالنسبة إليكم، وقد كنت أعهد من أخلاق الملك المهلة فى الأمور والنظر فى العاقبة، ولكن ليس هذا وقت النظر فى العاقبة، فقد تحققت أنكم الفئة الغالبة بإذن الله، وقد رأيت من أحوال القوم ما يطيب به قلب الملك: نصحت فَدَعْ ريبك ودع مهلك والسلام».

فلما انتهى الكتاب إلى الملك قرأه على رجاله فقويت قلوبهم وصحت عزائمهم على الخروج، ثم إن الملك خلا بخاصته من الكبراء وأهل الرأى وقال: أريد أن تتأملوا هذا الكتاب، فإنى شعرت منه بأمر، وإنى غير سائر حتى أنظر في أمرى. فقال بعضهم: ما الذى لحظ الملك في الكتاب؟ قال: إن فلاناً من الرجال ذوى الحصافة والرأى، وقد أنكرت ظاهر لفظه فتأملت فحواه فوجدت في باطنه خلاف ما يُوهم الظاهر، وذلك في قوله: «أصبحت مستريحاً من السعى» فيريد أنه محبوس، وقوله: «استضعفتهم بالنسبة إليكم» يريد أنهم ضعفنا لكثرتهم، وقوله «إنكم الفئة الغالبة بإذن الله» يشير إلى قوله تعالى: ﴿كُم مَن فئة قَليلة غَلَبتْ فئة كَثيرة بإذن الله ﴾ (١) وقوله «رأيت من أحوال القوم ما يطيب به (قلب) الملك» فإنى تأملت ما بعده فوجدت أنه يريد بالقلب: العكس، لأن الجملة الآتية مما يوهم ذلك، فقلبت الجملة وهي قوله «نصحت فدع ريبك ودع مهلك» فإذا يوهم الكهم عدو كبير. عد فتحصن الهه.

\*\*\*\*

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: ٢٤٩.

### الألغاز والأحاجى والمعميات وغيرها

#### الألغاز:

هي جمع لغز، وأصله الحفرة الملتوية يحفرها اليربوع والضب والفأر، لأن هذه الدواب تحفر جحرها مستقيماً إلى أسفل ثم تحفر في جانب منه طريقاً وفي الجانب الآخر طريقاً، وكذلك في الجانب الثالث والرابع، فإذا طلب بعضها البدوي بعصاه من جانب نفق من الجانب الآخر. ثم استعملوه في الإتيان بالعبارة يدل ظاهرها على غير الموصوف بها ويدل باطنها عليه، وهي من قبيل الملاحن، وتشارك المعمى والأحاجى أيضاً من حيث التعمية في جميعها وإيرادها على ذلك الوجه المقصود؛ إلا أن بينها فروقاً في الاعتبار والاصطلاح عند المتأخرين ـ كما تعرف ذلك فيما نسوقه منها وما نذكره من تاريخها ـ.

أما الألغاز فقد قال فيها السيوطى: هي أنواع؛ ألغاز قصدتها العرب، وألغاز قصدتها أثمة اللغة، وأبيات لم تقصد العرب الإلغاز بها وإنما قالتها فصادف أن تكون ألغازاً. وهي نوعان: فإنها تارة يقع الإلغاز بها من حيث معانيها، وأكثر أبيات المعانى من هذا النوع، وقد ألف ابن قتيبة في هذا النوع مجلداً حسناً، وكذلك ألف غيره؛ وإنما سموا هذا النوع أبيات المعانى لأنها تحتاج الى أن يُسأل عن معانيها؛ ولا تُفهم من أول وهلة؛ وتارة يقع الإلغاز بها من حيث اللفظ والتركيب والإعراب...

ثم أورد أمثلة من ذلك، كالذى أنشده ابن سلام فى كتاب الأضداد لأبى دؤاد الإيادى:

رُبّ كلب رأيته في وثاق جعل الكلب للأمير جمالا رب ثور رأيت في جحر نمل وقطاة تحمّل الأثقالا

والكلب: الحلقة التي تكون في السيف، والثور: ذكر النمل، والقطاة [....].

وكالذى أنشده الخليل لأبى مقدام الخزاعى:

وعجوز أتــت تبيع دجاجـا لم يفرخن قد رأيت عضالا

ثم عاد الدجاج من عجب الدهر فراريج صبية أطفالا

وقال: يعنى دجاجة الغزْل، وهى الكبة أو ما يخرج عن المغزل، ويعنى بالفراريج: الأقبية.

وكقول بعضهم من أبيات المعاني يصف نار القِرى:

وشعثاء غبراء الفروع منيفة بها توصف الحسناء أو هي أجمل دعوْت بها أبناء ليل كأنهم وقد أبصروها معطشون قد أنهلوا(١)

أنشدهما أبو عثمان الأشنانداني وقال: يصف ناراً جعلها شعثاء لتفرق أعاليها، كأنها شعثاء الرأس، وغبراء يعنى غبرة الدخان، وقوله: بها توصف الحسناء، فإن العرب تصف الجارية فتقول: كأنها شعلة نار! وقوله: دعوت بها أبناء ليل، يعنى أضيافاً دعاهم بضوئها فلما رأوها كأنهم من السرور بها مُعطشون قد أوردوا إبلهم.

وكذلك أورد السيوطى مما وقع به الإلغاز من حيث اللفظ والتركيب والإعراب كقول بعضهم:

أقول لعبد الله لَمَّا سِقاؤنا ونحن بوادى عبد شمس وهاشم

ومعناه: أقوال لعبد الله لما سقاؤنا وَهَى، أى ضعف، ونحن بهذا الوادى: شم، أى شم البرق عسى يعقبه المطر، وقرينه هاشم لعبد شمس أبعدت فهم المرد، وكتبت (وَهَا) بالألف للألغاز.

ومستمنح طاوى المصير كأنما يساوره من شدة الجوع أولت دعوت بحمراء الفروع كأنها ذرا راية في جانب الجو تخفق وإني سفيه النار للمبتغي القرى وإني حليم الكلب للضيف يطرق

وكان الجاحظُ يكثر التعجب والاستحسان من قوله: سفيه النار وحليم الكلب.

<sup>(</sup>١) من أبلغ ما قيل في وصف هذه النار وهو قريب مما نحن فيه، قول الفرزدق:

ثم قال: وأما إلغاز أثمة اللغة فالأصل فيه ما قال أبو الطيب في كتاب مراتب النحويين عن الخليل، قال: رأيت أعرابياً يسأل أعرابياً عن البلصوص ما هو؟ فقال طائر، قال: فكيف تجمع؟ قال: البكنصي، قال الخليل: فلو ألغز رجلٌ فقال: ما البلصوص يتبع البلنصي كان لغزاً.

وأورد السيوطى من هذا النوع قصيدة ضمنها أبو منصور بن الربيع ألفاظاً من غريب اللغة وأحضرها أبا أسامة اللغوى حين نزل بمدينة واسط على جهة الامتحان لمعرفته، فكتب المسئول جوابها لوقته مقتضياً، وهو جواب مطول يدل على اتساع في الحفظ والرواية. وقد وقفت على قصيدة مثلها أوردها الصلاح الكتبى في فوات الوفيات لضياء الدين القوصى المتوفى سنة ٩٩٥ وقال إنه وسمها باللؤلؤة المكنونة واليتيمة المصونة في الأسماء المنكرة ثم ذكر أن شهاب الدين القوصى سرد شرحها في معجمه عقب كل بيت، وهي قصيدة منكرة بما تحوى من اللفظ المنكر.

وقد ورد عن العرب الإلغاز بطريقة السؤال والجواب على النحو الذى ذهب إليه المتأخرون، مثل ما ذكره على بن ظافر فى كتابه بدائع البدائه، وهو أن عبيد ابن الأبرص لقى امرأ القيس فقال له: كيف معرفتك بالأوابد؟ قال: ألقِ ما أحببت، فقال عبيد:

ما حبَّةٌ مَيْتَةٌ أحيتُ بميتها درداد ما أنبتت سناً وأضراساً؟

فأجابه:

تلك الشعيرة تسقى فى سنابلها فأخرجت بعد طول المكث أكداسا إلى آخر المحاورة فى كتاب البدائع، وصفحة ٥٨ من كتاب المعمى.

وقد ابتدأ ولع المتأخرين بهذه الألغاز من القرن السابع ـ وكانت المحاجاة بها قبل ذلك قليلة ـ وذهبوا فيها كل مذهب، حتى إن أبا الحسن بن الجياب المتوفى سنة ٧٤٩ رئيس كتاب الأندلس وأستاذ لسان الدين بن الخطيب قد أفرد لها في ديوان شعره باباً جاء فيه بأشياء بديعة؛ ولعل هذا الباب من الشعر الذي سماه ابن أبي الأصبغ في كتابه «تحرير التحبير» عندما عد المناحي التي يقول فيها الشعراء، بباب السؤال والجواب؛ وبلغ من ولعهم بها أنها كانت ترد على دواوين الإنشاء من

الأقطار؛ وكانوا يجرون فيها على طريقة العرب، ويزيدون على ذلك الإشارة إلى الملغز به بالتصحيف والقلب والحذف والتبديل وما أشبهها مما هو من صناعة المعمى، وجمَّلوها بالتورية فزادوها إبداعاً حتى صارت من زينة الشعر، كقول بعضهم في القلم:

وذى خضوع راكع ساجـد ودمعه من جفنه جارى مواظب الخمس لأوقاتها منقطع في خدمة البارى

وقال القاضي صدر الدين بن الآدمي في كشتوان (كستبان):

ما رفيق وصاحبٌ لك تلقا ه معيناً على بلوغ المرام هو للعين واضح وجلي وتراه في غاية «الإبهام»

والأمثلة من أنواع الألغار كثيرة في كتب الأدب، ولكن من أبعدها غاية وأبدعها آية لغز الشيخ زين بن العجمي وقد كتبه نثراً، وهو قوله:

سألتك أعزك الله عن سائل لا حظ له في الصدقة. . . إلخ (١).

ومن الألغاز نوع عجيب، وهو أن تلغز في اسم ويأتى في اللغز بما يطابق صورة أحرفه في الرسم من الأشياء، وهو نادر جداً في المأثور عنهم؛ ومنه أن الوليد الوقشي وأبا مروان بن عبد الملك بن سراج القرطبي اجتمعا، وكانا فريدي عصرهما. . . إلخ<sup>(۲)</sup>.

أما ألغاز النحاة والفقهاء وأهل الفرائض ومن ينتحلون الحكم والفلسفة فأكثرها مشهور ولا حاجة إلى البحث فيها، لأن الفن أغلب عليها، ولسنا في ذلك؛ غير أنا نذكر عجيبة منه لم يتفق مثلها فيما وقفنا عليه من ذلك عيناً أو أثراً، وتلك أن المولى شمس الدين الغفارى من علماء دولة السلطان بايزيد في القرن الثامن وقفوا له على رسالة ضمنها عشرين قطعة منظومة، كل قطعة منها مسألة من فن مستقل، وقد غير فيها أسماء تلك الفنون بطريق الألغاز امتحاناً لفضلاء دهره، ولم يقدروا على تعيين فنونها فضلاً عن حل مسائلها. قال صاحب الشقائق

<sup>(</sup>١) خزاتة الأدب : ص ٤٨٥ . (٢) المعمى والألغاز: ص ١٢٠.

النعمانية: وشرح هذه الرسالة ابنه محمد شاه وعين أسماء الفنون وبين المناسبة فيما ذكره من الألغاز وحل مشكلات مسائلها. ووجه العجب في ذلك مسفر فانظروا فيه...

## الأحاجي:

هي جمع أُحْجِيّة، وهي اسم من المحاجاة، ويقال لها أُدْعية من المداعاة.

قال فى الصحاح: ويقال: حجياك ما كذا وكذا؟ وهى لعبة وأغلوطة يتعاطاها الناس بينهم، قال أبو عبيد: هو نحو قولهم: أخرج ما فى يدى ولك كذا؛ وتقول أيضاً: أنا حجياك فى هذا الأمر، أى من يحاجيك. وقال فى تاج العروس: واحتجى: أصب ما حُوجي به، قال:

فناصيتي وراحلتي ورحلي ونسعا ناقتي لمن احتجاها

فالأحاجى على ذلك تشبه الأغاليط التي يسميها عامة مصر "بالفوازير" وهي بهذا المعنى أعم من الألغاز، وإن كان الأصل في كلها واحداً.

وهذه الأحاجى غريزية فى الفطرة على ما يظهر لى، فإن الطفل الذى هو دليل الطبيعة الأولى فى الإنسان يسأل عن أشياء كثيرة بوصفها والإشارة إليها، فإذا سئل هو بمثل ذلك كانت عنده أحاجى؛ ومما يؤيد ذلك ورود بعض الأحاجى فى أسفار العهد القديم كسفر القضاة، وشىء مما يماثلها فى الخرافات القديمة أيضاً (الميثولوجي) ويكون تقرير هذه المعانى وإخراجها مخرج الموضوعات النفسية مما عمله الحكماء ملحق بالنرد والشطرنج وأمثالهما.

وأقدم ما وصل إلينا من أحاجى العرب نوع كان يستعمل فى اختبار البداهة وقوة العارضة، فيلقى السائل الكلمة المفردة والمسئول يُتمهّا فى كل مرة حتى يحتبس لسانه أو يكل بيانه، كهذا الذى نقلوه عن هند بنت الخُس وهى قديمة فى الجاهلية أدركت المتلمس أحد حكام العرب الذى يقال إنه أول من وصل الوصيلة وسيّب السائبة \_ وهى امرأة ساجعة (١) متبذّلة كانت تحاجى الرجال، إلى أن مرّ بها رجل فسألته المحاجاة؛ فقال: كاد... فقالت: كاد العروس يكون الأمير، فقال:

<sup>(</sup>١) قلت: الساجع : القاصد في الكلام وغيره والوجه المعتدل الحسن الخلقة كما في القاموس .

كاد... قالت: كاد المنتعل يكون راكباً، فقال: كاد... قالت: كاد البخيل يكون كلباً، وانصرف، فقالت له: أحاجيك، فقال: قولى، قالت: عجبت... قال: عجبت للسبخة لا يجف ثراها ولا ينبت مرعاها، فقالت: عجبت... قال: عجبت للحجارة لا يكبر صغيرها ولا يهرم كبيرها... ثم أفحمها بكلمة بذيئة فخجلت وتركت المحاجاة.

ولكن الحريرى المتوفى سنة ٥١٦ وضع نوعاً من المُعَمى استعار له اسم الأحجية، وهو أول من اخترعه وسماه كذلك، وقد نظم منه فى المقامة السادسة والثلاثين عشرين أحجية، وقال: وضع الأحجية لامتحان الألمعية، واستخراج الحبية الخفية، وشرطها أن تكون ذات مماثلة حقيقية وألفاظ معنوية ولطيفة أدبية فمتى نافت هذا النمط ضاهت السقط ولم تدخل السفط أهد.

وذلك النوع كلام مركب يستخرج منه لفظ بسيط لو جزئ انقسم إلى ما يعادل ذلك المركب في أجزائه ويرادفها في المعنى كقوله في أسْكُوب(١):

يا من تبوأ ذروة في الفضل فاقت كل ذروه ما مثلُ قولك: أعطِ إبريه عقاً يلوح بغير عروه؟

لأن (أعط) يرادفها (أسْ) من الأوْس وهو الإعطاء والإبريق بغير عروة يرادفه الكوب.

وقول أبى الوفاء العرضي في صهباء:

يا مُفرداً فيما جمع وكاملاً فيما ابتدع بيّن لنا أحْجِيةً حاصلها: اسكت رجع؟

وقد فلا المتأخرون مركبات اللغة التي يُستخرج منها مثل هذه الألفاظ وجمعوا من ذلك كلمات كثيرة، كقولهم: اطلب طريقاً، في «سلسبيل»؛ وتُراب مُطرَ، في «البراغيث» لأن البرَى هو التراب، وقد أخذ بعض المعاصرين هذه الكلمة وجعلها

<sup>(</sup>١) قلت: الأسكوب: الإسكاف، أو القين كما في القاموس.

هكذا «ابن عاجب أمطرا» يريد: البراء بن عاجب، وهو صحابي.

واقتفار الأحاجى ما عرفت من هذا النمط خروج بها عما ليس له حد إلى ما يُحدّ، وبذلك تعسفوا بها في هذه البواد وركبوا من أمرها كما رأيت الثور بعد الجواد.

وقد ذكر عبد القادر البغدادى صاحب خزانة الأدب أن أجل التصانيف المؤلفة في الألغاز والأحاجى كتاب الإعجاز في الأحاجى والألغاز، تأليف أبي المعالى سعد الوراق الخطيرى، قل: وهو كتاب تكل عن وصفه الألسن، جمع فيه ما تشتهى الأنفس وتلذ الأعين. أهد.

#### المعمى:

قدَّمنا أن هذا الفنّ هو الأصل من حيث الصنعة، وأن الملاحن والألغاز والأحاجى هي منه، بعضها أعان عليه، وبعضه أعان عليها؛ ونحن موردون هنا قولاً يشمل الجميع توفيةً للفائدة، وإنما الاتساع مادّة الإشباع.

نقل البغدادى فى خزانة الأدب عن صاحب الإعجاز فى الأحاجى والألغاز فى ذكر أسماء هذا الفن وعودها إلى معنى واحد، أن هذا الفن وأشباهه يسمى المعاياة، والعويص، واللغز، والرمز، والمحاجاة، وأبيات المعانى، والملاحن، والمرموس، والتأويل، والكناية، والتعريض، والإشارة، والتوجيه، والمعمى، والممثل. والمعنى فى الجميع واحد، وإنما اختلفت أسماؤه بحسب اختلاف وجوه اعتباراته؛ فإنك إذا اعتبرته من حيث هو مغطى عنك سميته معمى، مأخوذ من لفظ العمى، وهو تغطية البصر عن إدراك المعقول، وكل شىء تغطى عنك فهو عمى عليك، وإذا اعتبرته من حيث إنه ستر عنك ورئس سميته مرموسا، مأخوذ من الرئس، وهو القبر، كأنه قبر ودُفن ليخفى مكانه على ملتمسه؛ وقد صنّف بعض الناس فى هذا كتاباً وسمّاه المرموس، وأكثره ركيك عامى؛ وإذا اعتبرته من حيث إن معناه يئول إليك سميته التأويل... إلخ (١).

وقد ذكر جمال الدين بن نباتة في سرح العيون، المتوفى سنة ٧٦٨ أن المعمى

سمى فى عصره: المترجم، وأن الخليل واضع العروض هو أول من استخرجه ونظر فيه، قال: وذلك أن بعض اليونان كتب بلغتهم كتاباً إلى الخليل فخلا به شهراً حتى فهمه، فقيل له فى ذلك فقال: علمت أنه لابد وأن يفتتح باسم الله تعالى، فبنيت على ذلك وقست وجعلته أصلاً ففتحته، ثم وضعت كتاب المعمى أهه.

وهو خبر لا نراه محتملاً إلا أن يكون ذلك اليوناني مستعرباً وافتتح كتابه حقيقة باسم الله على الطريقة العربية، فلا يبقى ثمت إلا أن تُؤاتى الفطنة ويُسعف الإلهام. ونظير ذلك ما فعله شامبليون في قراءة الخط الهيروغليفي الذي كان على حجر رشيد بعد أن اعتمد ترجمة اليوناني في المقابلة، وكان ذلك مبدأ لما بعده إلى اليوم.

واستمر فن المعمى بعد الخليل أمثلة متفرقة لا تُفرد بالتدوين ولا تتشعب فى المعالجة؛ حتى كان الجاحظ يقول: ليس المعمى بشىء؛ قد كان كيسان مستملى أبى عبيدة يسمع خلاف ما يقال، ويكتب خلاف ما يسمع ويقرأ خلاف ما يكتب، وكان أعلم الناس باستخراج المعمى؛ وكان النظام على قدرته على أصناف العلوم لا يقدر على استخراج أخف ما يكون من المعمى.

وفى كلمة الجاحظ تحاملٌ بيِّن على الخليل، وما كان النظام وهو ما هو ليتفرغ لشىء كالمعمى حتى يكون عجزه حُطَّا من الفن؛ ولا شك أن النظام كان عن سائر الفنون التى لم يزاولها أعجز منه عن المعمى.

وتجد شيئاً من تلك الأمثلة المتفرقة في يتيمة الدهر للثعالبي، وقد ذكر في ترجمة أبي أحمد بن أبي بكر الكاتب، أن أبا طلحة قسورة بن محمد كان من أولع الناس بالتصحيفات، فقال له أبو أحمد يوماً: إن أخرجت مُصحفاً أسألك عنه وصلتُك بمائة دينار، قال: أرجو أن لا أقصر عن إخراجه؛ فقال أبو أحمد «في قشور هينم جمد» فوقف حمار قسورة وتبلّد طبعه، فقال: إن رأى الشيخ أن يهلني يوماً فعل؛ فقال: أمهلتك سنة؛ فحال الحول ولم يقطع شعرة؛ فقا له أبو أحمد: هو اسمك: قسورة بن محمد، فازداد خجله وأسفه.

وبهذا تتبين أن المعمى لم يكن قد بلغ شيئاً مما انتهى إليه عند المتأخرين، وأن المعروفين به كانوا على قلتهم إنما يُعرفون بفرط الرغبة وشدّة الولوع، لا كما يُعرف المتميز بالفن على وجه الإحاطة به والاختصاص فيه.

وما زال ذلك أمره حتى وقع إلى الأعاجم فدونوه واستنبطوا قواعده، وأنزلوه في رتبة بين الفنون والعلوم؛ وأول من فعل ذلك منهم شرف الدين على اليزدى الفارسي صاحب تاريخ ظفر نامه في الفتوحات التيمورية، وقد أطلقوا عليه لقب الواضح له، وتوفي سنة ٨٣٠ ـ قال قطب الدين المكي: وما زال فضلاء العجم يقتفون أثره ويوسعون دائرة الفن ويتعمقون فيه إلى أن ألف فيه المولى نور الذين عبد الرحمن الجامي المتوفي سنة ٨٩٧ صاحب شرح الكافية عشر مسائل؛ فدُونت وشرحت، وكثر فيها التصنيف إلى أن نبغ في عصره المولى مير حسين النيسابوري المتوفي سنة ٨٩٧ فأتي فيه بالسحر الحلال وفاق في تعمقه ودقة نظره سائر الأقران والأمثال؛ كتب فيه رسالة تكاد تبلغ حد الإعجاز... وارتفع شأن مير حسين بسبب علم المعمى مع تعمقه في سائر العقليات، فصار ملوك خراسان وأعيانهم بسبب علم المعمى مع تعمقه في سائر العقليات، فصار ملوك خراسان وأعيانهم يرسلون أولادهم إليه ليقرءوا رسالته عليه... وظهر بعدهما فائقون في المعمى في كل قطر بحيث لو جمعت تراجمهم لزادت على مجلد كبير.

وقطب الدين الموما إليه هو أوّل من ترجم طريقة المعمى عن الفارسية إلى العربية في رسالة سماها كنز الأسما في كشف المعمى؛ وتلاه تلميذه عبد المعين بن أحمد الشهير بابن البكاء البلخى، فألّف رسالة سماها الطراز الأسمى على كنز الأسما.

وحد المعمى أنه قول يستخرج منه كلمة فأكثر بطريق الرمز والإيماء بحيث يقبله الذوق السليم، ويشترط فيه أن يكون له في نفسه معنى وراء المعنى المقصود بالتعمية؛ وقال القطب في الفرق بينه وبين اللغز: إن الكلام إذا دلَّ على اسم شيء من الأشياء بذكر صفات له تميزه عما عداه كان ذلك لغزاً، وإذا دل على اسم خاص بملاحظة كونه لفظاً بدلالة كرموزه سمى ذلك معمى؛ فالكلام الدال على بعض الأسماء يكون معمى من حيث إن مدلوله اسم من الأسماء بملاحظة أوصافها؛ فعلى حروفه، ولغزاً من حيث إن مدلوله ذاتٌ من الذوات بملاحظة أوصافها؛ فعلى

هذا يكون قول القائل في كمون:

يا أيها العطار أعرب لنا تنظره بالعين فــي يقظة

عن اسم شيء قُل في سُوْمكا كما ترى بالقلب في: نومكا

يصلح أن يكون لغزاً بملاحظة دلالته على صفات الكمون، ويصلح أن يكون في اصطلاحهم معمى باعتبار دلالته على اسمه بطريق الرمز أهـ.

ولاستخراج المعمى أعمال مدونة لا تتعلق بالجهة التاريخية منه ولا بالجهة العلمية، ولكنها تتعلق بالجهة العملية، وإذا أخذنا في بسطها احتجنا أن نأتي بتأليف جديد في هذا الفن؛ وهو ما لا يتسع له الغرض إلا إذا أحفينا (١) في الطلب، ولسنا نستطيع أن نحمل القلم على هذه السنة في سائر الفنون من علم الأدب.

### البنود والمستزاد:

هى جمع «بند» فارسية معربة، وقد ذكر فى التاج أنها تطلق على الألغاز والمعميات، على أن المراد بها هنا هذا النوع من السجع الذى بُنيت جمله على التوقيع وقسمت إلى أجزاء قصيرة من العروض تنتظم أوزاناً مختلفة فتكسبها شبها من الشعر وهى ليست منه.

وتلك صناعة فى النثر لا يُعرف مخترعها، ولكن الكلام كله لا يخلو من بعض جمل تتفق مع هذا النوع اتفاقاً قريباً أو بعيداً، ولا سيما بعض أسجاع العرب، وأنت تعرف ذلك إذا تتبعت واستقصيت.

ولا جرم أن كلمة البند المطلقة على هذه الصناعة تدل على واحد من أمرين: إما أنها ملحقة في أصلها بالألغاز والمعميات، وإما أنها من صنعة أحد أدباء العجم، سواء احتذاها على مثال أو ابتدأها؛ وهذا أرجح الرأيين؛ لأنه لم يعرف من هذه الطريقة شيء قبل البنود الخمسة التي رصفها الشاعر المعروف بابن معتوق المتوفى سنة ١٠٨٧ وهي ملحقة بديوانه، وقد جعل الأول في وصف الآيات

<sup>(</sup>١) قلت : أَحْفَى في الطلب: أَلَحَّ فيه وجهده.

السماوية، والثانى فى وصف الآيات الأرضية، والثالث يتخلص فيه إلى ذكر نعمة إرسال الرسل عليهم الصلاة والسلام؛ ثم ينتهى فى الرابع والخامس إلى مدح شخص مسمى، وهذه المعانى كما ترى من أغراض الشعر؛ فهى دليل على حقيقة الصنعة. ومن البند الأول قوله:

أيها الراقد في الظلمة، نبه طرف الفكرة، من رقدة الغفلة، وانظر أثر القدرة، واجْلُ غَلَس<sup>(1)</sup> الحيرة، في فجر سنّى الخبرة، وارْنُ إلى الفلك الأطلس والعرش، وما فيه من النقش، وهذا الأفق الأدكن، في ذا الصنع المتقن، والسبع السماوات؛ ففي ذلك آيات، هدى تكشف عن صحة إثبات إله، كشفت قدرته عن غرر (٢) الصبح، وأرخت طُررُ النجح (٣) على نحر ضياه، فغدا يغسل من مبسمه الأشنب، في مضمضمتي نور سناه، لعس الغيهب، واستبدلت الظلمة من عنبرها الأسود بالأشهب، واعتاضت من مفرقها الحالك بالأشهب.

ومما يعجب له أن ابن معتوق ختم جميع بنوده الخمسة بالراء المفتوحة، ولم يلتزم فيها غير ذلك مما يطرد في الجميع، فكان ختام الأول «سرّا وجهاراً» والثاني «مساءً ونهاراً» والثالث «بهاراً ونضاراً» والرابع «عذاراً» والخامس «مزاراً» وقد خفي علينا وجه الحكمة في ذلك، إلا أن يكون من مقتضيات التوقيع، فتكون تلك تلك القوافي قرارات للنغم.

ولم يضرب على قالب ابن معتوق إلا القليل، كالأديب المسمى ابن خلفة البغدادي، وهو من أدباء القرن الثاني عشر، فقد عثر له بعضهم على بند من مثل ذلك أوله:

أيها اللائم في الحب، دع اللوم عن الصب، فلو كنت ترى الحواجب. الزج<sup>(1)</sup>، فوق الأعين الدُّعج<sup>(0)</sup>... إلى أن يقول في ختامه: لو ترانا كل يبدى لدى صاحبه العتب، ويسدى فرط شوق كامن أضمره القلب سحيراً، والتُّقى

<sup>(</sup>١) قلت: الغُلَسُ: ظلمة آخر الليل إذا اختلطت بضوء الصباح.

<sup>(</sup>٢) قلت: الغُرِّر: الخطر. (٣) قلت: النُّجع: النجاح.

<sup>(</sup>٤) قلت : زَجُّ الحاجب (زَجَجًا): دَقُّ في طول وتقوس، الحواجب الزج: الطويلة المقوسة.

<sup>(</sup>٥) قلت: دعجت العين (دُعُجاً)، ودُعُجَة: اشتد سوادها وبياضها واتسعت.

قمَّصناً ثوب عفاف قط ما دُنِّس بالإثم سوى اللثم، لأصبحت من الغيرة في حيرة، وأعلنت بحب الشادن الأهيف سرًّا وجهاراً.

قلت: وهذا عجيب أيضاً، فإن لم يكن ابن خلفه من ضعفاء المقلّدين الذين يسقطون بكلمة ويطيرون بكلمة، فإن الراء المفتوحة أو أى قافية مطلقة، تكون شرطاً في ختام هذه البنود، وهو غريب.

ولابد هنا أن نذكر نوعاً قريباً من البنود إلا أنه مستقل باسمه وصفاته، وهو النوع المعروف بالمستزاد، وأظن أن مأخذ البند منه، إلا أن الذي أخذه أطلق الوزن وهو في المستزاد مقيد.

ولم يقع إلينا سبب هذه التسمية ولا أصلها، غير أنى وقفت فى الشقائق النعمانية فى ترجمة المولى حضربيك بن جلال الدين، وكان يلقب بجراب العلم، وهو من علماء السلطان محمد الفاتح، على منظومة منه، وهى:

يا من ملك الإنس بلطف الملكات، في حسن صفات. . . إلخ (١) .

وكذلك أورد لأحمد باشا ابن المولى ولى الدين الحسينى المتوفى سنة ٩٠٢ قطعة أخرى في معارضة هذه، وليس من عادة صاحب الشقائق أن يورد لمن يترجمهم شيئاً من مثل هذه المختارات؛ فحرصه على إيراد القطعة الأولى ومعارضتها، يدل على أن النوع غريب عندهم.

## المعجم والمهمل:

تقدم فى مبحث الخط معنى الإعجام واشتقاقه وتاريخه، والمراد بالمعجم والمهمل فيما سنأتى عليه الآن، هذا النوع من النثر والنظم الذى يلتزمون فيه إهمال بعض الأحرف وإعجام الأخرى؛ وأول من وضعه وبرز فيه الحريرى صاحب المقامات، ولم يتكلفه أحد قبله فيما نعلم، وإن كان كثيراً ما يتفق فى منظوم الكلام ومنثوره، لكن على غير اطراد ولغير قصد، فالاطراد والقصد إذن هما معنى الاختراع فيه؛ وليس يخلو الكلام بتة من أحرف مهملة وأخرى معجمة، لأن بالقسمين جماع مدته وقوام تركيبه.

<sup>(</sup>۱) ابن خلکان: ۱۵٤/۱.

والذى يدل على أن الحريرى هو أول من قصد إلى هذا النمط، ما وطاً له به في المقامة السادسة، إذ يقول عن لسان أبى زيد بعد أن تنقص القدماء لأنهم لم يُؤثر عنهم إلا لتقادم الموالد، لا لتقادم الصادر على الوارد: "وإنى لأعرف الآن من إذا أنشأ وَشَى، وإذا عبَّر حبَّر، وإن أسهب أذهب، وإذا أوجز أعجز، وإن بَدَه شده، ومتى "اخترع خرع".

ثم ذكر أن إنشاء رسالة حروف إحدى كلمتيها يعمّها النقط، وحروف الأخرى غير معجمة «عُضْلَةُ العُقَد، ومَحَكَ المنتقد» وأول هذه الرسالة: «الكَرَمُ ثَبَتَ اللهُ جَيْشَ سُعُودِكَ يَزِين، واللَّوْم غَضَ الدهرُ جَفْنَ حسُودِكَ يَشِين».

ثم عاد إلى ذلك فى المقامة السادسة والعشرين، فساق رسالة سماها الرقطاء، لأن أحد حروفها مهمل والآخر معجم، وأولها: «أخلاق سيِّدنا تُحَبّ، وبعَقْوَته يُلَبّ» إلا أنه اعتبر المد فى (لا) حركة، كما اعتبر التاء المربوطة فى الرسالة الأولى وما بعدها هاءً.

وكذلك ذكر في المقامتين الثامنة والعشرين والتاسعة والعشرين خطبتين عربيتين عن الإعجام؛ ثم عاود الكرّة في المقامة السادسة والأربعين، فجاء بأبيات مهملة الأحرف سماها العواطل، وأبيات معجمة سماها العرائس، وأبيات كلمةٌ منها مهملة وأخرى معجمة وسماها الأخياف.

فهذه المصطلحات التى أطلقها أسماءً، وتقليبه هذا النوع على الأوجه المختلفة، والتوطئة التى استخرجناها من المقامة السادسة \_ كلها أدلة على أن الرجل واضع هذه الطريقة؛ لأنك لا تصيب هذه العناية فى مقاماته لغير هذا النوع مما عرف لمن قبله وإن كان له فيه زيادة، كالنوع الذى لا يستحيل بالانعكاس.

وقد زاد الصفى الحلى فى تقسيم نوع المعجم والمهمل فأتى بأبيات صدورها معجمة وأعجازها مهملة، ولم به الحريرى فى تقسيمه؛ ووضع بعض المتأخرين نوعاً جديداً سماه عاطل العاطل، واستخرج ذلك من أن بعض الحروف تكون مهملة ولكن أسماءها فى المنطق ليست كذلك، كالعين والميم؛ وبعضها تكون مهملة الاسم والمسمّى، وهى ثمانية أحرف: الحاء، والدال، والراء، والصاد،

والطاء، واللام، والواو، والهاء؛ فنظم منها أبياتاً كأذناب الضِّباب. وإنما مدار هذه الصناعة على أن تكون في نسق الكلام لا في نسق العقد، ولولا ذلك لجاء الناس منها بالطم والرم<sup>(۱)</sup>، أما أن يخرج إلى التعقيد ويؤخذ بها مأخذ الرُّقي والطلاسم، فلذلك اسم آخر؛ والخمر إذا فسدت صار اسمها خلا.

ومما أذكره بالإعجاب والاستحسان أن بعض علماء القرن الماضى، وهو العلامة الشيخ عبد الغنى الرافعى صادف من بعض الرؤساء فتوراً، ثم انقلب إغفالاً فإهمالاً، فعاتبه برسالة مهملة الأحرف ضمنها نظماً ونثراً، ووقّع عليها بهذا التوقيع «داع محروم».

فكان إهمال أحرفها عتاباً فوق العتاب، وحظا من البلاغة لا يُعد في سحر الألسنة ولكن في سحر الألباب.

وقد وصل بعضهم بنوع المهمل إلى أن جعلوه كتباً فمنهم من فسر به قصيدة فى التصوف، ومنهم من فسر به القرآن الكريم؛ وما أقبح الفكاهة أن تكون جداً، والفاكهة فى بعض الطعام أن تكون كل الطعام، وكذلك فعلوا، ومثلهم فى هذه المضيعة كثير.

## المتائيم:

هذا نوع من الجناس اخترعه الحريرى وذكر منه أبياتاً في المقامة السادسة والأربعين سماها الأبيات المتائيم، لأنها مبنية على الألفاظ المزدوجة، فكأنها جمع متئم، وهي من النساء التي من عادتها أن تلد توءمين، وهي خمسة أبيات، أولها:

وأخص صفات هذا النوع أنك إذا أصبته عاطلاً من النقط مُغْفلاً من الضبط غُمى عليك وجه قراءته فلا تتبين من ذلك شيئاً؛ وهو نفس الجناس الذى يسميه أهل البديع بالمصحّف ويقولون في حده: إنه ما تماثل ركناه خطاً واختلفا لفظاً

<sup>(</sup>١) قلت: الطم: بالكسو: الماء أو ماعلى وجهه أو ماساقه من غثاء. والرم: بالكسر: مايحمله الماء أوماعلى وجه الأرض من فتات الحشيش كما في القاموس.

كقوله تعالى: ﴿وَالَّذِي هُوَ يُطْعِمُنِي وَيَسْقِينَ. وَإِذَا مَرضْتُ فَهُو يَشْفِينَ﴾ (١) إلا أن هذا النوع قد أضيف على التصحيف فيه التحريف باختلاف الحركة، فهو مصحف مُحرف؛ ولم يمثلوا له بغير قول الحريرى.

وكنت وقفت على كلمات من هذا النوع لبعض الكتاب ولا أدرى إذا كان متقدماً على الحريرى أو هو متأخر عنه، فلابد أن يكون أحدهما أخذ عن الآخر، وهذه عبارة ذلك الكاتب «غرَّك عزّك فصار ذلَّك ذلك فاخْس فاحش فعلك فعلَّك بهذا تَهْداً» ولكن ما لا شك فيه أن الحريرى أول من نظم في هذا النوع ثم وطئوا عقبه فيه، وقد ذكر في كتاب الكنز المدفون المنسوب للسيوطي بعض أبيات ركيكة على تلك الطريقة أفسدها التحريف ولم تنسب هناك لأحد، ومنها:

دَلُّهَا دَلُّهَا فَضَنَّت قضيب واعْتَدَتْ واغْتَدَتْ بعَتْبِ تعيب

ولم يذلل هذه الطريقة كالصفي الحلى، فإنه جاء منها بأربعمائة فقرة نثراً وثمانين نظماً في عشرة أبيات، وضَمّن ذلك جميعه رسالته التي سماها التوءمية «وذكرت في ديوانه التوءمية خطأ» وقد أنشأها سنة ٧٠، وقال في سبب ذلك: إنه أنشأها حين جرى \_ بحضرة المولى السلطان الملك المنصور نجم الدين أبي الفتح ابن أرتق \_ ذكر أبيات الحريري وعجز المتأخرين عن هذه الصناعة نظماً ونثراً، قال: وكنت أوثر من قبل أن أعرفه طرفاً من صورة واقعتنا بالعراق التي أوجبت انتزاحي، وأعرض بطلب خدمة ببلدة مدة مقامي عندهم في "إنشاء بعض الرسائل المعجزة» فعندها أنشأت هذه الرسالة في تلك الصناعة وضمنتها ذكر ذلك كله ولقب السلطان لزواله الشبهة عنها. . . أه.

وأول هذه الرسالة:

قَبَّلَ قَبْلَ يَرَاكُ ثَراكُ عبد عند رَخَاكَ رَجَاكَ

ولا ينظر فى هذا النوع إلا إلى محض الصنعة، فهو بعيد من التصفح والانتقاد فيما سوى ذلك؛ وما أرى الكاتب يحمل منه إلا على مثل مشتبك الأسنة فى ساحة الأوراق، وهو إذا ظفر بعد ذلك كان الفتح الذى أقل ما يقال فيه

<sup>(</sup>١)سورة الشعراء : ٧٩، ٨٠ .

إنه استغلاق.

وما دمنا فى ذكر الصفى ومخترعاته، فإن لهذا الأديب كتاباً سماه الدر النفيس فى أجناس التجنيس، اخترع فيه نوعاً مشكلاً، وذلك أن يجعل أركان التجنيس ثلاثة فى صدر البيت وثلاثة فى عجزه، وهو نوع لم يأت به غيره، لأنه ألفاظ معدودة، وقد نظم فى ذلك أبياتاً مطلعها:

سلْ سَلْسَلَ الريق: لِمْ لَمْ يَرُو حَرّ ظَمَا بَلْ بَلْبَلَ لقلبَ لَمَّا زادَهُ أَلَما (١)

\*\*\*\*

<sup>(</sup>١) ديوان الحِلى: ص٣٩٩.

## صناعات مختلفة

لسنا نزعم أننا بما أتينا على بيانه من هذه الصناعات قد استوفينا هذا البحث وتركناه في حكم المفروغ منه، ولكنا إنما جئنا بأشياء استخرجناها من زوايا النسيان، ونفضنا عنها غبار القدم، وأحصيناها من صحف التاريخ إحصاء الحسنات والسيئات؛ وزوايا النسيان مظلَمة، وغبار القدم متجحّر، وصحف التاريخ لا تُعدّ لا تُعدّ وما عسى أن يسمّى هذا العناء الناصب إلا بحثاً؛ بل ما عسى أن يكون البحث غير ذلك؛ فإذا كانت الأيام قد طوت بعض الصناعات في صدور أصحابها، أو ذهبت النكبات بآثارهم، أو قطع الإهمال عرق التاريخ في بعض هذه الآثار حتى أصبح لا يعرف أصله، ولا كيف نشأ وتقلب ـ فليس ذلك مما يلحق المؤرخ تبعة التقصير فيه؛ إذ هو إنما يستنطق الآثار، ويتعلق بالأخبار؛ فأما أن ينقب السماء ويدخل منها إلى الماضي ويبحث فيه عن الغيب ويحدس ويتكهّن، فذلك شيء غير التاريخ.

ومن أجل هذا رأيت قلمى أصبح يطلب الوقوف بعد أن وصل إلى الصحيفة التى لا يجرى فيها إلا قلم الغيب. وسنشير فيما يلى إلى ما بقى من الصناعات التى انقطع دونها التاريخ وكانت دليلاً على غيرها مما انقطع عنا بتاريخه، إن كان ثمّت من هذا شيء و أو أشياء.

#### المشجر:

هو نوع من النظم يُجعل في تفرعه على أمثال الشجرة \_ وسُمّى مُشَجّراً لاشتجار بعض كلماته ببعض، أى تداخلها، وكل ما تداخل بعض أجزائه في بعض فقد تشاجر \_ وذلك أن يُنظم البيت الذي هو جذع القصيدة، ثم يُفرّع على كل كلمة منه تتمة له من نفس القافية التي نُظم بها، وهكذا من جهتيه اليمني واليسرى، حتى يخرج منه مثل الشجرة، وإنما يشترط فيه أن تكون القطع المكملة كلها من بحر البيت الذي هو جذع القصيدة، وأن تكون القوافي على روى قافيته أيضاً؛ وهو متأخر عن القرن الحادي عشر، إذ مر بك في مبحث التشطير أن أدباء ذلك القرن كانوا يسمونه بالمشجر هذا النوع المعروف اليوم بالمطرز، ولا تحضرنا في

ذلك أمثلة جيدة نرضاها للتمثيل.

ولعل أخذ هذه التسمية مما يسمونه بشجرة النسب؛ إذ هما متشابهان فى الوضع متفقان على الجملة فى الترتيب، وهذه الكلمة (شجرة النسب) كانت مستعملة فى القرن الرابع وما بعده، بدليل وجود بعض كتب فى الأنساب مُسمَّاةً بهذا الاسم (راجع فهرست المكتبة الخديوية).

غير أن لهذا النوع من الصناعة أصلاً قديماً؛ إذ عثر بعض أدباء البغداديين في كتاب نيل السعود في ترجمة الوزير داود، وهو مجموع خطى لم يذكر فيه اسم جامعه كتب سنة ١٢٣٢ ويحتوى بعض قصائد في مدح هذا الوزير، ثم منتخبات أخرى لشعراء مختلفين، ومنها بيت شعر منسوب لبديع الزمان الهمذاني، وهو من نوع المشجر بعينه، إلا أنه يتفرع من جهة واحدة لا من جهتين كما اصطلح عليه المتأخرون (١)....

## المقطع والموصل:

ومعنى الأول أن تكون كلمات المنظومة كلها منفصلة الأحرف رسماً، وهو بخلاف الثانى، فإن جميع أحرفه ينبغى أن تكون متصلة بعضها ببعض فى كل كلمة؛ ولم نر من ذلك شيئاً لغير الصفى الحلى، فربما كان أول من خصصه بالنظم وربما كان متابعا، وعلى أيهما فذلك من عبث الصناعة؛ ومثل الموصل قول الصفى:

إذا زار دارى زُورٌ ودود أودٌ وأورده ورد ودى

وهى ثلاثة أبيات تدور في جملتها على هذه الأحرف لأن الحروف التي ترسم منفصلة معدودة؛ ومثال الثاني قوله:

سَلُ مَتُلفى عَطَفاً عَسَى يَتَعَطَّفُ فَلَقَدْ قَسَا قَلْباً فَمَا يَتَلطفُ وجميعها سبعة أبيات، وكل ذلك في ديوانه.

<sup>(</sup>١) المجلد الثاني من المقتبس : ٧/ ٣٨٦.

#### المصحفات:

هذا نوع يلحق بالصناعات، لأن المدار فيه على القصد والتعمل، فتجىء بالألفاظ توهم المدح، فإذا صُحِفت خرجت ذماً وقدحاً، كما تقول: هو كاتب أمين فإذا صَحَفته قلت هو كاذب أفين، مثلاً؛ فذلك كالهجو في معرض المدح الذي يعرفه البديعيون، وهو من مستخرجات ابن أبي الإصبع، ولكن ذلك في الألفاظ بما يدل ظاهرها وباطنها باعتبار مواقعها في الكلام لا غير.

وقد ذكر صاحب الشقائق (۱) في ترجمة المولى شمس الدين المتوفى في حدود التسعمائة، وهو من أفراد علماء الموسيقى، أنه كان ينظم القصائد العربية والفارسية والتركية ويمدح بها الأكابر ويرسلها إليهم، وكل قصيدة إذا صحّفت من أولها إلى آخرها يحصل منها هجو.

وقد ينظمون الأبيات إذا قرئت صدورها وأعجارها كانت مدحاً، فإذا أفردت الصدور خرجت منها أبيات في الذم؛ وأبياتاً أخرى إذا قرئت معكوسة الألفاظ كانت هجاءً وهي في طردها مديح.

ولم نعثر من نوع المصحفات على شيء من النظم، بل لم نهتد إلى أنه من الصناعات إلا بكلمة صاحب الشقائق التي أوردناها، وهو رجل كان لا يحفل بحياة التاريخ فأماته في كتابه؛ لأنه قلما ترجم إلا الأسماء والصفات الجامدة، فكأن كتابه بعد عصره إنما يترجم الموتى للموتى، فإنه لم يذكر في ترجمة شمس الدين \_ على أنه من أفراد الموسيقى ومن عجائب المصنعين \_ إلا أسطراً، وكذلك شأنه في غيره، وأين من ذلك حقيقة التاريخ؟

\*\*\*\*

<sup>(</sup>١) الشقائق النعمانية : ص ٣٢٨ .

## تذييل

إلى هنا انتهيت من ترتيب ما وجدت بخط المؤلف رحمه الله من كتاب «تاريخ آداب العرب» وكان التدبير أن يكون بعد هذا الفصل فصول وأبواب، ولكنى لم أعثر بين ما خلف من أوراقه على غير ما قدّمت؛ فلعله وقف من تأليفه عند هذا الحدّ، أو لعلّ ورقات منه قد أبلاها القدم وبعثرها الإهمال؛ وقد انتهى تحقيقى إلى أن المؤلف \_ رحمه الله \_ قد نفض يده من هذا البحث قبل وفاته بأكثر من ربع قرن، ثم لم يرجع إليه ولم ينظر فيه بعد ذلك.

وكان الفراغ منه في مساء السبت ١٨ ربيع الآخر سنة ١٣٥٩ ـ ٢٥ من مايو سنة ١٩٤٠ بعد انتقال مؤلفه إلى جوار ربه بثلاث سنين وخمسة عشر يوماً. رحمه الله وأجزل ثوابه.

محمد سعيد العريان

# الفهرس

| ₩.   | ٠ .                          | 4 |
|------|------------------------------|---|
| A    | لصفح                         | R |
| OP S | and the second second second | Į |

## الموضوع

| p         | مقدمة الطبعة الأولى                                               |
|-----------|-------------------------------------------------------------------|
|           | الياب الخامس                                                      |
| 11        | ** تاريخ الشعر العربي ومذاهبه                                     |
| 14        | الأقوال في أولية الشعر العربي.                                    |
| 10        | تحقيق هذه الأولية.                                                |
| 17        | نشأة الشعر                                                        |
| ١٨        | الباعث على اختراع الشعر المسامين المسامين الباعث على اختراع الشعر |
| 41        | أول من قصد القصائد.                                               |
| * *       | الرجز والقصيد                                                     |
| Y £       | الشعر في القبائل                                                  |
| 77        | بيوتات الشعر والمعرقون فيه جاهلية وإسلاماً.                       |
| * \       | - سيما الشعراء.                                                   |
| 41        | حالة الإنشاد.                                                     |
| 44        | ألقاب الشعراء                                                     |
| 77        | المقلُّون والمكثرون                                               |
| ٤.٠       | الأرتجال والبديهة والرويّة                                        |
| ٤٥        | النبوغ وألقابه في الشعراء                                         |
| ٤٨        | الاختراع والاتباع                                                 |
| ۰ ٥       | الاتّباع وأنواعه                                                  |
| 07        | شياطين الشعراء.                                                   |
| 00        | طبقات الشعراء                                                     |
| ٥٧        | الشاعرات                                                          |
| 77        | تنوع الشعر العربي وفنونه                                          |
| <b>YY</b> | الهجاء.                                                           |
| ٧٤        | الهجاء في القبائل.                                                |
| ۸۰        | الهجاء في الشعراء.                                                |
| ۸۲        | مشاهير الهجَّائين                                                 |
| ۸٥        | المديحا                                                           |
| 4.+       | شعر الكدية أو الشعر الساساني                                      |

| 97    | الفخر والحماسة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 97    | الرثاءالرثاء. الرثاء المرتاء الرثاء الرثاء الرثاء المرثاء المرث        |
| 1.1   | الغزل والنسيب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 1.4   | الغزل الوصفي.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 118   | الشعر الحكمي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 114   | الشعر الإلهي.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 177   | الشعر الأخلاقي والمبادئ الاجتماعية.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 140   | الشعر الهزلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 14.   | الشعر القصصي،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 140   | ۱۳۰۰ الشعر العلميّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 181   | الفتون المحدثة من الشعر الشعر المسام الفتون المحدثة من الشعر المسام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 187   | الموشّع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 184   | اسبب اختراعه المستنانين المستناني |
| 120   | الموشح الملحون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 127   | عض أنواع الموشح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1 & A | نوابغ الوشّاحين ۗ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 189   | كتب التوشيح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 10.   | الدوبيتا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 101   | الشعر العامي والمواليا المستنانين المستنانين الشعر العامي والمواليا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 301   | الزجلالنجل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 101   | فنون أخرى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 101   | الأصمعيات والبدوى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 101   | كان وكان والقوما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 109   | الحماق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 104   | العامي والغريب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|       | الباب السادس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 171   | ** في حقيقة القصائد المعلقات ودرس شعرائها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 175   | السيع الطوال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 14.   | امرؤ القيس. المستقد ال |
| 144   | طويلة امرى القيس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 145   | شاء بة او ئ القيب و أساب شهر نه ميسينيينيينيينيين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

| 1.    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 14.   | شعر امرئ القيس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 111   | استعاراته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ١٨٥   | تشبيهاته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 19.   | تتمة الانتقاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 198   | المنازعة بين امرئ القيس وعلقمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 191   | قصيدة امرئ القيس،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 4 • 1 | قصيدة علقمة بن عبدة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۲۰۳   | طرفة بن العبد.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 7.7   | شعره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۲٠۸   | مذاهبه في الشعر.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 717   | زهير بن أبي سلمي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 317   | مختاراتها وسببها. شعره.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 777   | خشونة الشعر الجاهلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|       | الباب السابع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 440   | ** أدب الأندلس إلى سقوطها ومصرع العربية فيها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 777   | الأدب الأندلسي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 777   | الأدب وتأثّره بالتاريخ السياسي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 777   | القسم الأول: الأندلس من العراق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 7771  | عربية الأندلس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 744   | أوليّة الأدب والعلوم. المستعملين |
| ٢٣٦   | الأدب في القرن الثالث.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 749   | الحضارة الأندلسية.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 137   | أدباء ملوك الأندلس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 7 2 7 | مبلغ عنايتهم بالعلم والأدب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 40.   | القرن الخامس وملوك الطوائف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 404   | عصر الوزراء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 707   | القرن السادس وما بعده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Y01   | الأدب ودولة الموحدين المستسمنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 177   | نكبة الفيلسوف ابن رشد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 778   | بعد القرن السادس.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 777   | الشعر الأندلس والتلحين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

| 177         | الشعراء الفلاسفة                                   |
|-------------|----------------------------------------------------|
| <b>YV</b> 1 | ر<br>أدبيات الأندلس                                |
| 777         | علوم الأندلسين                                     |
| 274         | العلوم الفلسفية                                    |
| **          | مقاومة الفلسفة العربية الطبيعية في أوربا وانتشارها |
| ***         | آخرة الفلسفة العربية.                              |
| ۲۸+         | العلوم الأدبية                                     |
| 7.7.7       | كتاب سيبويه عندهم                                  |
| 414         | علماء العربية والأدب                               |
| 410         | المائة السادسة                                     |
| <b>Y</b>    | المائة السابعة                                     |
| 414         | نكت الأندلسين                                      |
| 414         | المائة الثامنة                                     |
| 79.         | كلمة في تراجم هذا البحث                            |
| 797         | مصرع العربية في الأندلس.                           |
| 448         | اليهود بالأندلس وترجمة كتب الفلسفة                 |
| 797         | ترجِمة الفلسفة العربية في أوربا.                   |
| 191         | تنصر العربية                                       |
| 799         | ديوان التفتيش                                      |
| ۳           | آخرة العربية.                                      |
|             | الباب العاشر                                       |
| 4.4         | **التأليف وتاريخه عند العرب ونوادر الكتب العربية   |
| 4.0         | كتب الشعركتب الشعر المسابق                         |
| 4.0         | الطبقات والتراجم                                   |
| ۳۰۸         | كتب المختارات                                      |
| ۳۱۰         | الحماسةا                                           |
| 417         | مختارات أخرى                                       |
|             | الباب الحادي عشر                                   |
| 410         | ** الصناعات اللفظية التي أولع بها المتأخرون        |
| 414         | الصناعات                                           |
| 441         | لزوم ما لا بلزم.                                   |

| 444 | الشينية والسينية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 440 | القوافي المشتركة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 447 | القصائد المعرّاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 44. | محبوك الطرفين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 444 | ذوات القوافي في المستقل المستق         |
| 441 | القواني الحسيّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 444 | التاريخ الشعري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 450 | التخميس والتشطير وما إليهما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 484 | مَا يَقْرِأُ نَظْماً وَنَثْراً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 401 | نوع من حل المنظُّوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 404 | ما لا يستحيل بالانعكاسما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 400 | الملاحن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 47. | الألفاز والأحاجي والمعميات وغيرها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٣٦٠ | الألغازالألغاز المستعدد المستعدد الألغاز المستعدد ا       |
| 478 | الأحاجيا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 477 | العم العمالية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 479 | البنود والمستزاد.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۲۷۱ | المعجم والمهمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 404 | المتائيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 471 | صناعات مختلفة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۲۷٦ | للشجر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۳۷۷ | المقطع والموصل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۳۷۸ | المحفات.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۳۷۹ | نايل.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۴۸۰ | الفهرس المناه الفهرس المناه ال |
|     | The state of the s |