# وفي الرك في الحجاز العضر الحياهاي

تأليفت

محدَّعَيداللنعُمخفَاجِي

عَبِدالله عيد الجتار

۱٤٠٠ هجرية ــ ۱۹۸۰ مىلادىة

الناشب

مكتّب الكيّاتُ الأزهِرِيّ مسين محدّابها بي وَأَحْوَهُ مُحَدُّ • شالفتناد قية مالازهر والعاهرة



### مفندمية

#### \_ / \_

هذا الكتاب: وقصة الأدب في الحجاز في العصر الجاهلي، أوسع دراسة ظهرت هن بيئة أدبية من بيئات الآدب العربي القديم، وهو أول كتاب يؤلف عن الحجاز وشخضة الآدب العربي وازدهاره فيه في العصر الجاهلي، وإذا أطلقنا كلية والحجاز وغيما نعني بها ما يشمل الحجاز: وما يسمى بدرتهامة الحجاز.

وهذا الكتاب جديد في الأدب العربي ، لأن موضوعه جديد بكر، لم يتناوله على هذا النحو أحمد من قبل ، فالذين يتحدثون عن آداب العرب القديمة ، يتحدثون عنها في الجزيرة العربية كلها بأقسامها العديدة ، دون أن يخصصوا دراساتهم ببيئة مستقلة من بيئات الجزيرة العربية كالحجاز ، وإنما يدرسون أدب هذا الشعب العربي جملة ، لا يفرقون بين الأدب الحجازى ، وبين الآدب النجيدى ، ولا بين هذين وبين الأدب النينى ، ولا يتحدثون عن خصائص وبميزات الأدب في كل إقليم متميز من هذه الاقاليم ، فتجى الأحكام الآدبية عامة بجملة ، غير صادقة تمام متميز من هذه الاقاليم ، فتجى ، الأحكام الآدبية عامة بجملة ، غير صادقة تمام الصدق ، ولا عبقة في جملتها عمقا يحيط بحقائق الآدب وأصلوله وحياته في هذا الجانب أو ذاك ، من جوانب الجزيرة العربية الشاسعة المسافات ، فلترامية الأطراف .

إن خصائص الأدب فى يبنة نجد ، لا يمكن أن تكون هى نفس خصائصه فى الحجاز ، والشاعر الجاهلي الذى قضى حياته فى ربى نجد ، لا يصح أن تكون شاعريته مطابقة تمام المطابقة لشاعر جاهلي آخر عاش فى الطائف أو مكة أو المدينة .

ومن ثم كان لا بعد لنسبا من تخصيص حدد الدراسية عن الحياز في الحصر الجاهل.

#### - 7 -

وربما اعترض علينا بعض القراء ، بأننا في دهر القوميات ، الذي انتفضت فيه القوميات ، وانبعثت من مرقدها . وهذه القوميات تحتم علينا دراسة الشعب العربي جملة ، وآدابه جملة كذلك ، دون النظار إلى أقاليمه وبيتاته .

ونحن نقول لهؤلاء المعترضين: إن دراسة آداب الشعب العربى جلة لا تتأتى الا عن طريق دراسة آداب أقاليم وبيئاته دراسة نقد، واستيعاب، وتحليل، بحيث يتبين منها الحصائص والسمات، وتستمد الاحكام الادبية الصادقة التي لاحيف فها على الحقيقة.

ثم إن الحجاز كان البوتقة الحيوية التى انصرت فيها الحصائص الأساسية الأمة العربية ، وتخلصت فيها من الشوائب والمثالب ، حتى غداجوهرها صافيانة يا . . انصهرت في الحجاز العقائد واللهجات ، والتقاليد ، والعنعنات ، والسجايا والآخلاق ، فصفاها من أو شابها وأدرانها ، حتى برزت تلك العناصر الفعالة ، التى استندت إليها القومية العربية الاسلامية فى نشوثها وتكوينها ومراحل تطورها ؛ هذه القومية العظيمة التى وثبت اليوم وثبتها القوية الجبارة !

أفلا يجدر بنا ــ وهذا هو دور الحجاز منذ القدم ــ أن ندرس حياته وخصائصه ، وشخصيته الادبية والفنية ، وجميع مقوماته السامية ؟ ا

وإذا كانت اللغة هي إحـدى عناصر القومية ، أفليس من الواجب أن ندرس إلى أى حد، أثر الحجاز عامة ، ولهجة قريشخاصة ، في تهذيب اللغة العربية ، وترقيتها ، وتوحيدها ، حتى أصبحت اللسان القومي للأمة العربية جمعاء؟!

ثم ما هو موقف الحجازيين من العقيدة ، ووحدة الأمانى المشتركة ، والتبادل التجارى ، وتمو الحياة الاقتصادية والاجتماعية ، وجميع العوامل التي تعتبر عناصر هامة القومية العربية ؟!

ما هو موقفهم من ذلك كله ؟ لمزى أى أثر تركه الحجازيون في تخليص العقائد من الحرافات والأباطيل ؛ لأن هـذه التنقية وسـيلة هامـة من وسائل

التوحيد . . وأى أثر كان لهم فى الرق الاقتصادى والاجتماعي ، لأن هذا الرق من أعظم الدعائم للرخاء والاطمئنان وضم الصفوف . ثم أى أثر لهم فى إقرار السلام ، لأن السلام ، كان ولا يزال ، عاملا جوهريا الاتحاد ولا سيما فى بيشة مزقمًا الحروب والاحقاد . ثم ماذا فعلوا فى محاربتهم الطغيان ؟ فإن استبداد الحاكم يبعث على الحوب الوطنية التى هى من أقرى الدوافع لبناء صرح القومية !

كل ذلك وغيره قد تناولناه بالدرس المفصل فى هـذا الكتاب ، وبينا كيف انعكست آثاره على نتاجهم الآدبى شعره ونثره ، حتى وصلنا إلى نتيجة واحدة ؛ وهي أن الحجازكان بحق – قلباً اللامة العربية !

#### - 4 -

ثم إن الحجاز هو بيئة النبوة ، وموطن الرسالة ، والأرمن التي اهتزت جوانبها بالصدى المدوى الذي أحدثه نزول القرآن .

ولذا كان من الضرورى أن ندرس هـذا الموطن وتلك البيئة من شى نواحيها السياسية ، والاجتماعية والعقلية ، والأدبية ، واستعداد الحجازيين النفسي والمادى والفى ، لنعرف عمق هذا الحادث العظيم الذى هز الإنسانية ، وأيقظ الدنيا ، وحرر العقل ، ورفع صروح المدنية ، وقضى على عصور الظلام والوحشية .

وعندما نريد أن نفهم إعجاز القرآن وبلاغته الرفيعة خاصة ، وأن نفهم الحياة الأدبية فى الحجاز فى عصر النبوة عامة ؛ لابد لنا من دراسة بيئة الحجاز الادبية فى العصر الجاهلي أولا وقبل كل شيء لنفهم خصائص هذا الشعب الحجازي وعقليته وتفكيره، وذوقه فى الحياة وفى الفن والادب على وجه الحصوص ، لانه هو الذي حل الدعوة ، وبلغها إلى الآقاق ، وبشر بها العالم كله ، وسارت جحافله ومعة إخوانه من شي أرجاء الجزيرة العربية توغل فى الارض مبشرة بدين الله الجديد ، وتورقه الموية العارمة .

إذن فحياة الحمجاز عامة ، وحياته الادبية خاصة ، جديرة بالدرس ، لاثرها القوى في تصفية المناصر الجوهرية القومية العربية ، ثم لانها تمثل البيئة التي انبعثت منها الدعوة الإسلامية الجديدة .

ولو لم يكن هذان العاملان ، اكانت هذه الحياة خليقة بالدرس لذاتها لمـا حققته من أمجاد تزيد من الثروة الروحية والحلقية للإنسانية عامة .

#### \_ { -

ويشتمل هذا الكتاب على «تمهيد » في ست عشرة ومائة صفحة ، ويحتوى على وصف عام الحجاز وبيئته الطبيعية والبشرية . وقد (بلودنا) فيه حقائق عن الحجاز لم يضمها أي بحث أو كتاب سابق . ويعد هذا التمهيد كتابا مستقلا بذاته . وكان من الممكن نشره على حدة ، لولا أننا آثرنا أن يكون مقدمة لدراسة الحياة العقلية والأدبية الحجاز في مختلف العصور ؛ هذه الحياة التي اعتزمنا تقديمها المقارى العربي متتالية بحول الله .

ويلي هذا القهيد القسم الأول من الكتاب ، وهو عن العوامل المؤثرة في الآدب الحجازي : من الحياة السياسية ، والاجتماعية ، والدينية ، والعقلية ؛ وهذا القسم يصلح لآن يكون كذلك كتابا منفرداً كاملا عن شتى جوانب الحياة في الحجاز .

ويلى ذلك القسم الثانى من الكتاب ، وهو عن الحياة الآدبية في الحجاز في العصر الجاهل ، ويشتمل هذا القسم على هراسات واسعة النثر الحجازى الجاهلي وأشهر أعلامه، والشعر الحجازى في العصر الجاهلي وخصائصه وفنونه ومناهجه ومذاهبه وأصوله ، ولاعلام الشعراء من الحجاز في العصر الجاهلي ، ولسوى ذلك من شتى جوانب الحياة الآدبية القديمة في أرض الحجاز . ولتصوير أهمية هذه الدراسات يكفي أن نقول إنناقد عرضنا فيها لكثير من أعلام الآدب الحجازي القديم ، كانوا في نسى ملسى من الباحثين والدارسين .

وسوف يستبين القادى. الكريم أن طائفة من شعرا. الحجاز في الجاهلية ، كانوا يحبون السلام، ويشيدون بأنصار السلام، وكانوا يكرهون الظلم والطغبان، وينددون **بأدباب العدوان . . وكانوا يدعون إلى التكافل الاجتماعي حتى يكون فقير هم كغنيهم** في معزان الحياة على السو أ. .

والشعر الحجازى في الجاهلية \_ في بعض صوره \_ فضلا عن بلاغته وروعته ، غنى بالمضامين الحية ، وبالروح الإيجابية ، والثورة على الحر افات والأوهام والأوضاع الفاسدة ، والقيم الموروثة البالية .

وهو إلى ذلك سجل دقيق يصور بيئتهم القلقة المضطربة ، وحاك أمين يحكي لنا عن مذاهبهم في الحياة ، وأساليهم في العيش ، وطرائقهم في التفكير والتعبير .

وسيجد القارىء أن ألواناً جديدة من الفنون أو الأغراض الشعرية كان الحجازيون أسبق إلى ابتــداعها ؛ ولا تــكاد توجــد في البيئات الادبيــة الاخرى في سائر أعاه الجزيرة .

وما أثر من النَّرالجاهلي ينسب معظمه إلى أدباء حجازيين .

ونود في أعقاب هـذا النقـديم أن نشير إشارة بجملة إلى أهم ماكتبه الأستاذ عبد الله عبد الجبار ، فقد تناول بالبحث ما يلي :

أولا: في التمهيد:

بيئة الحجاز الطبيعية ومدنه [ ماعدا مكه والمدينة ] YA - YE المضربون في الحجاز إلى آخر التمهيد 117 - AV

عَانِياً: في القسم الأول :

التوطئة 177 – 119 طبيعة الحبكم في الحجاز 170 - 10. باب الحياة الدينية 714 <del>-</del> 7·7

ثالثاً: في القسم الثاني:

(1) في النبر:

باب الحكم والأمثال

بب ف الشعر:

الباب الشاني : الشعر الحجازي بين الصحة والوضع

الباب الثالث : فنون الشعر الحجازى ٢٠٠ – ٧١

الباب الرابع: الموسيق والغناء ١٧٥ – ٩٩٣

T-8 - 777

2.7 - 789

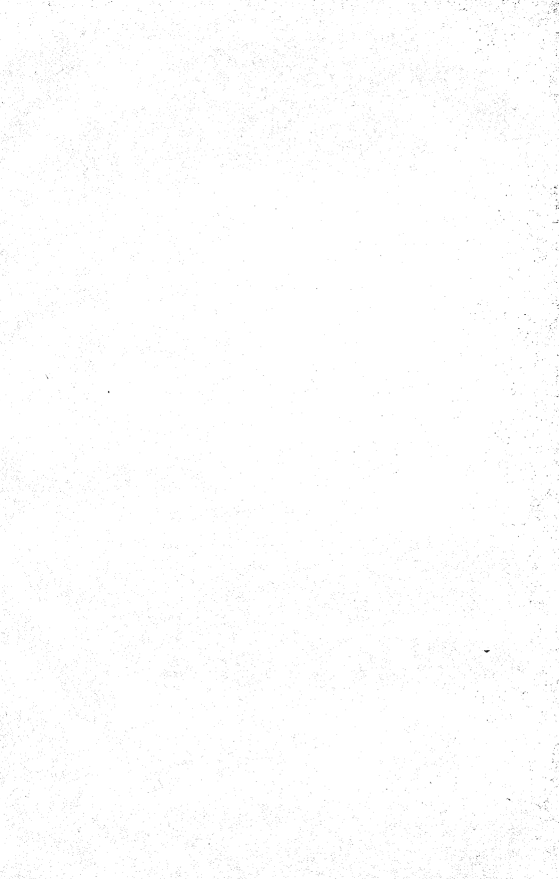
ثم الحاتمة ، وثبت أسماء الشعراء الحجازيين .

وبعد ، فهذا الكتاب ثمرة تعاون وثيق صادق ، ولا نويد هنا أن ننوه بما عانينا في بحثه من جهد ، ولا بما رجعنا إليه من مصادر ، ولا بما اكتشفنا فيه من جديد ، أو حققنا في ثناياه من أوهام وأخطاء .

وحسبنا أننا وضعنا أقلامنا على موضوع جديد ، بذلنا فيه ما وسعنا من طأقة ، وحسبنا كذلك أن تتجاوب معه جمهرة المثقفين والباحثين والأدباء ، وكل قارى، واح في دنيا القومية العربية وفى كل مكان ،؟

تخشية

وصف عام للحجاز وبيئته الطبيعية والبشرية



# الجزيرة العربية

فقع جزيرة العرب ، أو على الاصح شبه الجزيرة العربية جنوبي الشام ، وتعيظ جا المياه من جهات ثلاث ، وقد أطلق العرب عليها اسم و جزيرة ، مع أن حدودها الشهالية وهي أرض الجزيرة وبوادي الشام وفلسطين ليست إلا أرضا برية لا تشتمل على بحاد أو أنهار ؛ أما حدودها الآخرى فهي واقعة على البحار ، وهي جهات الخليج الفارسي (العربي) وبحر عمان وبحر فارس ونهر الفرات شرقا ، وبحر القلام غربا ، وبحر العزب – او المحيط الهندي – جنوبا ، ونقل صاحب لسان العرب عن التهذيب : سميت جزيرة العرب جزيرة لآن البحرين : بحر فارس وبحر السودان أحاطا بناحيتيها ، وأحاط بناحية الشهال نهر الفرات .

وجزيرة العرب هضبة كبيرة مكونة من جبال وصحارى رملية ، أما الصحارى غأهمها اثنتان :

۱ - صحراء السهاوة: وتسمى بادية السهاوة أو صحراء النفود، وتشمل معظم شمالى الجزيرة، ورما لها وعثاء يصعب فيها السير، وتسوخ فيها القدم، وسكانها بدو رحل، يقيمون فيها شتاء، ويرحلون عنها صيفا إلى التخوم الشهالية طلبا للهاء والـكلائم، وجنوبيها جبل شمر وهو على صورة هلال يتقوس عندانحداره نحو الجنوب، ويسمى جبل طىء، وهو غزير المطر، معتدل الجو،

٢ - صحراء الربع الحالى ، وفيها بلاد الاحقاف ، وهى شمالى حضرموت وكانت الاحقاف مسكنا لعاد قوم هود ، ومن هـنه الصحراء جزء يسمى الدهناء شمالى مهرة ، وتنصل هـنه الصحراء ببادية السماوة ، وتمتهد شرقا إلى الحليج الفادسى ، وأرضها مستوية صلبة انتثرت الحصباء فيها ، وهى جهدبة وقد ينزل بها مطر قلبل ، فينبت عليه بعض السكلا ، ويقيم بها البدو شتاء ويرحلون عنها صيفا .

ويوجد نوع من التربة يسمى الاحساء فى المنطقة المعروفة بهذا الاسم على الخليج الفادسى وهى أرض رملية تحتها طبقة صلبة ، فإذا سقط المطر تشبيع الرمل بالماء ، فإذا حفر الإنسان الرمل أصاب الماء .

وهذا هو التعريف اللذوى للا حساء الذى يتضمن أنها أرض رملية تحتها طبقة صلبة فإذا زل المطر بلعته الرمال حتى يصل إلى الطبقة الصلبة فأمسكته ، فإذا حفرالرمل ظهر الماء وسمى الموضع حسيا وجمعه أحساء ، إلا أن إقليم الأحساء وإن كثرت مياهه ووجدت فيه أراض رملية لا ينطبق عليه هذا التعريف اللغوى انطباقا تاما ، فالمياه فيه غزيرة جدا ، وهى تنبع من الأرض ، وتتدفق بقوة ، وبعضها يكون بحيرات تشق منها قنوات كثيرة .

وأما الجبال في الجزيرة العربية فأشهرها :

ا - سلسلة جبال السراة ( الحجاز ) وهى تمتد من بوادى الشام إلى اليمن ، وبها كثير من الأودية العميقة التى تتخللها و تعوق السير فيها ، وسنتحدث فى الفصول التالية بتوسع عن الحجاز وجباله .

٠ - جبل شمر .

٣ – الجبل الاخضر في الجنوب الشرق.

وفى الجزيرة العربية أودية كثيرة ، من أشهرها :

١ ــ وادى الرمة ويبدأ قريباً من المدينة ، وينتهى إلى شط العرب ماراً بالقصيم .

۲ — وادى حنيفة ويبدأ من منحدرات جبل طويق الغربية ، غرب مدينة الرياض ،
 إلى اتجاه الخليج الفارسي .

٣ – وادى بيشة ، ويمتد في الجهة الجنوبية من الحجاز نحو الشرق .

# أقسام الجزيرة

تنقسم الجزيرة العربية إلى خمسة أقسام :

الحجاز ــ تهامة ــ نجد ــ الىمن ــ العروض.

وهذا التقسيم يكاديكون طبيعياً ، فإن جبل السراة – أعظم جبال الجزيرة بعتد من اليمن إلى أطراف بادية الشام ، فيقسم الجزيرة قسمين : صغير منخفض في الغرب يسمى تهامة أو الغور ، وكبير مرتفع في الشرق يسمى نجداً ، والعرب تقول : أغار وأنجد ، وأتهم وأنجد . وجبل السراة هذا يسمى د الحجاز ، لحجزه بين القسمين السابقين ؛ وجنوبي الحجاز نقع اليمن ، وبين نجد والبحر الشرق (خليج عمان والبصرة) تقع العروض لاعتراضها بينهما ، وسننكلم في إيجاز على هذه الأقسام الطبيعية للجزيرة العربية .

١ - فأما تهامة فهى بالاد منخفضة بين الحجاز وبحر القارم ، ويضاف جزؤها الشمالى إلى الحجاز والجنوبي إلى البين ، فيقال تهامة الحجاز ، وتهامة البين .

٢ ــ وأما الحجاز فإقليم جبلي يمتــد من الشام إلى اليمن. ، مضافا إليه تهامة الشمالية .

ويسكن جنوبى الحجاز قبيلة كنانة ومنها قريش ، وهى التي كان لها السيادة على الحجازكافة، بل على العرب عامة .

٣ - وأما اليمن فتقع فى الطرف الجنوبى الغربى المجزيرة ، وهى أغزر بلاد الجزيرة العربة أمطاراً ، وأكثرها زرعاً ، وأقدمها حضارة ، وتسميها العرب ، الحضراء ، لكثرة مراعيها ومزارعها وأشجارها ، ويطلق عليها المستشرةون ، البلاد السعيدة » وفيها يقول شاعر يمنى قديم :

هى الخضراء فاسأل عن رباها بخسبرك اليقين المخبرونا ويمطرها المهيمن فى زمان به كل البرية يظمأونا وفى أجبالها عز عزيز يظل له الورى متقاصرينا وأشجاد منورة وزرع وفاكهة تروق الآكلينا

ومن أشهر القبائل اليمنية: مذحج، وهمدان صاحبة يغوث ويعوق و تشمل اليمنة ( أ ) حضر موت ، وقد اشتهر الحضارمة بالنجارة ، وتقع شمالى بلادهم الاحقاف مسكن عادة وم هود .

(ب) مهرة ، وإليها تنسب الإبل المهرية ، وهي نجائب تسبق الحيل ، ولغة أهل. هذا الإقليم الحيرية القديمة المستعجمة وهي لا تسكاد تفهم .

(ح) الشحر .

وأهم مدن اليمن: نجران في الشهال ، وقد اعتنق أهلها قديما النصرانية ، وأرادهم. ذو نواس على اليهودية فأبوا فأحرقهم في الآخدود ، وقد أنشأ فيها أبرهة بساء ضخا يشبه الكعبة ليصرف العرب عنها ، وسماه « القليس ، وإلى ذلك ترجع . حادثة الفيل .

ومن مدن اليمن : مأرب وهي مدينة سبأ ، وبها كان السد الذي حطمه سيل العرم في القديم ، وقص قصة سبأ القرآن الكريم : , لقدكان لسبأ في مسكنهم آية : جنتان عن يمين وشمال ، اللخ . .

وصنعاء هي حاضرة البين قديما وحديثا ، وبها قصر غدان التاريخي العجيب ، وقد وصفه الهمداني وصفاً شيقاً . ومن مدن البمن : ظفار وهي عاصمة الشحر ، وفي المثل : « من دخل ظفار فقد حمر ، أي تـكلم بالحميرية .

وبين الحجاز والبن تقع منطقة عسير ، وتقع هذه المنطقة جنوبي الحجاز ، وشمال البمن ، وقد جعلها الآزاك أيام حكمهم متصرفية تابعة لولاية البمن ، ولكن حكومة الاشراف في الحجازكانوا يدعون تبعيتها للحجاز وقد كان نفوذ أمير مكة يمتد إلى هذه البلاد . وجوعسير قريب من جو البمن وأمطارها كثيرة وتجرى الأودية الرئيسية بها في إنجاه وادى الدواسر الواقع في جنوبي نجد ، والبلاد الداخلية في هذه المنطقة خصبة ، وهي نظيرة البمن في الخصب ووفرة المزروعات ، وسكانها كثيرون يقدرهم حافظ وهبه بمليون ونصف (١) .

<sup>(</sup>١) جزيرة العرب في القرن العشرين ص ٣٧ ط ١٩٤٦ .

ومن موانى، عسير البرك والشقيق ، وجازان (جيزان ) وسواها ، وأشهر بلادها : أبهاوهى على بعد ١٣٩ميلامن بيشة (١) ، ومحايل ، وخيس مشيط ، وأبى عريش (٢) ، وصبيا(٣) .

ومن أقاليم الجزيرة: نجد، وهو إقليم صحراوى تكثر به الاودية والدارات. والدارة: كل أرض واسعة بين جبال. ويرادف هذه الدكلمة كلة واحة، العامية. وذكر صاحب القاموس المحيط من هذه الدارات عشراً ومائة ؛ ويتحصر إقليم نجد بين الحجاز والعراق وبحر فارس والعروض والشام وهو أصح بلاد المرب هواء وأجملها منظراً وأكثرها أزهاراً وأطيبها شميها ، وبه أدض العالية التي كان يحميها كليب ، واشتعلت بسبه الحرب البسوس ومن جبالها : أجا وسلى جبلا طيء.

ومن أشهر قباتل نجد كندة ، وتميم ، وغطفان ، وقيس عيلان ، وطبىء ، وكر ، وتغلب .

وأما العروض فيشمل عمان والبمامة والبحرين :

فعان تقع فى الزاوية الجنوبية الشرقية للجزيرة وأهلها مشهورون بالملاحة . واليمامة فى الداخل وإليها تنسب زرقاء اليمامة التى يضرب بحدة بصرها المثل، والبحرين على بحر فارس .

والعروض أكثر بلاد العرب نخيلا ، ولذا ضرب المثل بهجر قاعدتها فى كثرة التمر ، فقيل : كناقل التمر إلى هجر ، وقد خربها القرامطة ، وبنوا الاحساد . وانخذوها عاصمة مكانها .

<sup>(</sup>١) على بعد ٤٢٠ ميلا من شرق الجنوب الشرق لمسكة، وتقع على الطريق من وادى الدواسر إلى الحرمين، وهى أهم بلدة بين صنعاء والطائف، وتعتبر مفتاح اليمن • (٢) كانت عاصمة الشريف حود .

 <sup>(</sup>٣) كانت عاصمة الأدارسة إلى أن تنازلوا عن الحسكم السعوديين ١٣٤٩ هـ
 ١٩٢٠ .

#### الحج\_\_\_از

#### بيئة الحجاز الطبيعية

الموقع والتعناديس: يقع الحجاز من جزيرة العرب فى ناحبتها الشهالية والغربية وهو يمتدمن معان ماراً برأس العقبة إلى القنفدة على شاطى البحر الاحر . أما حدود الحجاز من الجهة الشهالية فنسير قريباً من مدين إلى الشهال منها ، على حين ترجع حدوده الشرقية على الحجر إلى جبلى : (أجا وسلمى) (١) (ويطلق عليهما اليوم جبل شمر) ، أما في الجنوب فوادى تثليث ، وما دونه هو الحد الفاصل لسلسلة جبال الحجاز عن الين (٢) ، ووادى تثليث يقع فى الجنوب الشرق من بلاد عسير منحدراً إلى الشهال ، همذا من الناحية الجنوبية المخربية تجاه عسير ، أما من الناحية الجنوبية الشربية تجاه عسير ، أما من الناحية الجنوبية الشرقية تجاه غد ، وأعلاها فى السراة . وعلى هذا فالاودية الثلاثة تجرى في منطقة الحجاز حتى تتصل بنجد (٤) .

<sup>(</sup>١) الا صطخري في كتابه المسالك (ط دي غويه ، ص ١٢ ، ١٤).

<sup>(</sup> ٢ ) معجم البلدان ص ٢١٩ ج ٣٠

<sup>(</sup>٣) وترقم البلدة ، على بعد . ٩ ميلا من جنوب شرقى الطائف ، وعلى الطريق من. تجد إلى الين . وقد قاو مت تربة جيش محمد على عام ١٨١٥ م.. ووقعت فيها معركة شديدة. بين جنود نجمد ، والملك حسين في ٢٤ من ما يو سنة ١٩١٩ م.

<sup>(</sup>ع) ذكر البركاتى فى رحملته تحديداً للحجاز فقال: ( يخد الحجاز من الغرب البحر الاحمر، ومن الشرق البادية الكبرى، ومن الجنوب بلاد قبيلة و بنى مائك، السكائنة بجبال السراة المتاخين لبلاد زهران ، هذا من جهة الحبل، وأما من جهة تهامة فيحدها جنوبا وادى دوقة، وشمالا بادية الشام إلى تبوك من الداخل، ومن جهة البحر الاحمر المقبة.. ومن الجنوب الشرقى من الولاية، وادى و رنيه، ) اه.

والمساحة التقريبية للحجاز – كما يقددها بعض الباحثين – تبلسغ زهاه ٧٠٠ ميال طولا ( من الشال إلى الجنوب ) ، و ٢٥٠ مبلا عرضا ( من الشرق للغرب)(١).

= مذحج . . وما بعده يسمى يمناً . . والذى نراهأن الوكاتى قد اعتمد فى تحديد الحجاز على التنسيق الإدارى العبانى لمساكات تسميه الحسكومة العبانية ، ولاية الحجاز ، . أما من الناحية الشمالية فنحب أن نشير لملى بعض أقوال الاقدمين :

١ - ذكر بطليموس في جغرافينه أن الحدود الشالية لبلاد العرب السعيدة (والحجاز منها) تبدأ من ساحل البحر بين محلى أيلة وحقل ثم تنجه نحو الشمال الشرقي حتى إفلم جبل والشراة ، الذي يفصل بين بلاد العرب السعيدة ، وبين بلاد العرب المجرية ٢ - بطلة منه لفه العدم المدال المد

٢ ــ يطلق مؤلفو العرب اسم الحجاز على الجزء الشالى الغربي من بلاد العرب السميدة، ووفقا لما ذكره ابن حوقل وأبو الفدا فإن الحدود الجنوبية الشام تتكون من خط مستقيم يبدأ من ساحل البحر قريبا من ميناء أيلة ويتجه نحو الشرق متبعاً الحد الإداري لاهمال تبوك، وإذن فهو يقبع السفح الجنوبي لجبال الشراة ووفقا لما ذكر. ياقوت من وأن بمر شتار يقع في جبل الشراة بين إقليم البلقاء والمدينة، فإن جبال الشراة يجب أن تمكون الحد الفاصل بين الحجاز والشام.

٣ - وطبقا لمساذكره الإدريسي فإن الحدود الشالية للحجاز تقع عند السفح الجنوبي لجبل الشراة الذي يمسكن الوصول إليه بعد أربع مرا-ل من تبسوك.
 والمرحلة الواحدة ١٥ ك.م.

ع - أضاف الاصمى حرة ليلى إلى الحجاز ، وكذلك شغب ، وبدا ، اللتين يدخلهما المقريرى فى مصر ، كا ذكر إبراهيم الحربى أن جزءا من فلسطين يدخل فى الحجاز .

أما من الناحية الشرقية فيضع أبن الفقيه حدود نجد عند بدء ظهور الفضا فهو يقول لمن أرض الحجاز لاتنبت الغضا و إنما تنبت الطلح والسمر والآسل، وهذا خطاً. فإن الحجاز مساحات واسعة من الغضا كارض المحتطب للنخفصة الواقعة إلى الشمال والشمال الشرق من تبوك وكذلك وادى الجول .

(١) ذكر صاحب ، الرحلة اليمانية ، المطبوعة ١٩١٢ بمصر ، أن الحجاز يبلغ طوله من الشمال إلى الجنوب اللها وخسماتة كيلو متر ، وحرضه من الشرق إلى العرب خسماتة وخسون كيلو مقرا تقريبا . . ويمتد الحجاز على طول السهل الساحلي على البحر الآحر من عسير إلى خليج العقبة (١) ، ويختلف عرض هذا السهل من ١٠ إلى ٤٠ ميلا . ويمتد هذا السهل إلى حاجز جبلي عظيم ، يتكون من صخور نارية ومتحولة عند حافته الشرقية التي يبلغ ارتفاعها أكثر من ٨٠٠٠ قدم فوق سطح البحر .

والمنخفضات الغربية من هذه السلسلة شديدة الانحدار ، وعلى الآخص في الطرف الجنوبي في اتجاه مقاطعة عسير . أما في الجنوب من طريق : مكة -- الرياض ، فلا تستطيع السيارة اجتياز تلك المنطقة الجبلية . مع أنه يوجد هناك طريقان في الشهال . إحداهما من جدة إلى منجم الذهب ، وسهل نجد ، والآخرى تصل ما بين جدة ، ويلبع ، وأخفض عمر يمكن العبور خلاله من الساحل يرتفع . ٢٢٠ قدم عن سطح البحر ، وتتدرج الأراضي في المبل إلى جهة الشرق المباه في المبل إلى جهة الشرق في المبل إلى جهة الشرق في المبل إلى جهة الشرق المباه في المبل إلى جهة الشرق في المبل إلى جهة الشرق المبل إلى المب

## أقسام الحجاز الطبيعية :

يتكون الحجاز من أقسام طبيعية يجاور بعضها البعض الآخر ، وهي :

١ – المنطقة الساحلية ، وهي سهل متوسط عرضه نحو ٢٩ كيلومتراً ويمتد بمحاذاة شاطى البحر الأحر (تهامة)، ويحيط بهاشعاب مرجانية ، وتقع فيها موانى : العقبة ، والمويلح ، والوجه ، وأملج ، وينبع ، ورابغ ، وجدة ، والليث .

لنطقة الجبلية ، وهي مرتفعة وتأخذ في الانخفاض التدريجي حتى تصل إلى
 ما بين جدة ومكة ، ولا يزيد ارتفاعها هنائك على ألني قدم .

لنطقة النجدية ، وهى واقصة بين جبال مرتفعة جدا في الشال ، ومغطاة بالحم [ السائل البركاني ] وتأخذ في الانخفاض في انجاهها للجنوب ، إذ يصل ارتفاعها غربي مكة والطائف إلى نحو ألف قدم وتقع فيها المدينة ومكة .

<sup>(</sup> ١ ) الساحل منا كثير الجزائر والصخور والصحاصح . والمواتىء فيه قليلة ، والملاحة شاقة . وأعظم مرافئة جدة فينبع،ومنها الوجه، والجار الذىكان ميناءالمدينة قديما

٤ - الأخدود الرئيسي ، والأجزاء المرتفعة منه مغطاة بالحم كما هو حال الحرمة والعويرض وخيبر [ ٩٠٠٠ - ٥٠٠٠] قدم ، ويصل ارتفاعه إلى نحو ٥٠٠٠ قدم ما خلف مكة .

 المنطقة الآخيرة وهي أعلى حافة المنحدر الشرقي في انجاه قلب الجزيرة العربية .

وبين القسم الرابع والحامس توجيد واحات خاصة متنائرة ، ومنها الحائط ، والحويط ، وفدك ، وخيبر ، والحناكية ، والطائف ، ووادى فاطمة [ مر الظهران ] ، والصفراء ، ووادي القرى .

## جيولوجية الحجاز

## (١) الاعصر الجيولوجية :

لقد كانت بلاد العرب وسوريا وشبه جزيرة سينا فى وقت من أوقات الآدوار الجيولوجية القديمة قسها من أفريقيا الشهالية الشرقية ، وإن أخدود البحر الآحر ووجود صخور ابتدائية متشابهة التكوين فى الطبيعة والزمان على جانبي هذا البحر اعتبادا من شبه جزيرة سينا وخليج العقبة متبعة القسم الشهالى الشرقى من أفريقية حتى جهات دأس الرجاء الصالح ؛ كل ذلك يدل دلالة قوية لا تحتمل الشك على أنه قد قامت فى الآزمان الجيولوجية قادة عظيمة مؤلفة من هذه النواحى ويفصلها عن القارة اليوراسية بحركبير بقيت لنا من آثاره الكتلة العظيمة المائية التي نسميها الآن بالبحر الأبيض المتوسط وهذا البحر القديم يظن أنه فى الآزمنة الجيوراسية كان عيطا بالأطراف الشهالية والشرقية لهذه القارة العظيمة بشكل منحن ، وكانت سينا والعقبة وتبوك والعلا فى تلك الآيام قريبة من شاطى ذلك البحر أيضا . بينها أن جبال الحجاز وعسير وبلاد نجد حتى جبلى أجا وسلمى وجبل النير والعارض كانت قسها من القارة القديمة المشار إليها .

وتلا هـذا العصر الجيولوجي الجيوراسي عصر آخر عرف بعصر البحر الكريتاسي الذي كان طائفا بنفس الاماكن في الشمال والجنوب . ويظن أن هذا البحركان يغطى منطقة خليج فارس ورأس عمانكا نعرفها الآن ، والمظنون أيضاً أن مياه هذا البحركانت تلاطم ففس الشواطى، التى كان البحر القديم يلاطمها ولم تأخذ بلاد العرب شكلها الآخير الذى نعرفه الآن لها في هذه الآزمنة التاريخية إلا بعد انقشاع المياه عن سطح البقاع التي كان يغسلها وارتفاع تلك البقاع الارضية عن مستوى سطح البحر ثم تلا هذا العصر حركات أرضية سببت تكوين أخدود البحر الآحر وانقسام القارة العظيمة إلى قسمين :

قسم غربى البحر الأحر نعرفه الآن بأفريقيا ، وقسم آخر شرقيه هو الحجاز وبلاد العرب .

#### (ب) الطبقات الأرضية :

أما التكوين الطبيعي للصخور والطبقات في الحجاز فإنه بماثل تمسام الماثلة الطبقات التي تؤلف المنطقة الغربية للبحر الأحر اعتباراً من الساحل المصرى إلى أقصى الجنوب . مع أنه فى العلاعلى طرف البلاد من الناحية الشالية تشكارُ الحجارة الرملية بطبقات سفلي كثيغة . وتمتبد المساحة الغربيـة الباقية حتى البحر الآحمر . أما أملج وضبا والمويلح قرب رأس خليج العقبة فتتألف مر. تشكيلات نارية وميتامورفية ( متحولة ) تميـل إلى رواسب مواد الاجسام المعدنية وتوجيد بمض هذه المواد في كل من نوعي هذه التشكيلات ، إلا أن فاعدتها باستثناء الملح والـكلس والجبس ( سلفات الـكلس ) للبلاد في الوقت الحالى . صنيلة وفي جبل النورة الذي يبعد حوالي ١٢ ميلا من مـكة توجد كمية طيبة من الجير المحروق يتحصل عليه من الشظايا الراسبة التي قد تحولت إلى ميتامورفية بفعل الحرارة والربح . وترى كذلك جزر مشابهة عـلى الطريق من جدة إلى مهد الذهب حوللي • ي ميلا خلف جدة ، كما تشاهد في القرين الابيض (قرن الماعز الابيض) على بعد ١٠٠ ميل تقريباً عن جدة . وأكمة منجم مهـد الذهب بالذات عبارة عن صخور بركانيـة متماسكة كحجر الصوان شـكلا ورواسب متيامورفية بشكل مرتفع ، يعلوها مجرى من البازلت ، وجبل المنجم هو نوع من الأندسيت يقطعه عربوق من المرس ، وقسم منه مكسو جزئيما كالريوليت وهو نوع من

الصخور النارية ( الكوارتزية ) ، ومعظم الجبال العاربه المتعرضة الشمس شرقى الجبال الميتامورقية والبركانية هي من حجر الجرانيت .

وفى الطائف برى الجرانيت على هيئة حواجز متقاطعة متداخلة إلى الغرب حيث تميل الجبال إلى ادتفاع أعلى . وبحذاء الطرف الجنوبي لسلسلة الجبال المتكاتفة فى اليمن تتوجد رواسب منضدة من الرماد البركانى أو الحمم المقذوفة .

# الطبوغرافيا [تخطيط الارض]

لمسكى نعرف طبوغرافية الحجاز بوجه عام علينا أن نعود ثانية إلى حاشية السهل بمحاذاة البحر الآحر ، ثم إلى السور الجبلى المنحدر الذي يرتفع إلى ١٠٠٠ قدم غربي مهد الفهب و ٢٠٠٠ قدم قرب المدينة ، وتمتد شمالا غلى نحو هذا الارتفاع ، يقطعها واد طوله ألفا قدم هو وادى الخمض وأودية أخرى ويقع إلى الشرق من هذه السلسلة الجبلية مرتفعات تقراوح من ١٠٠٠ إلى ١٠٠٠ قلدم ما بين عسير والطائف ، ومن ثم تهبط إلى ٢٠٠٠ قدم عند العلا ، وعلى الجاتب الغربي من سلسلة الجبال يقع القسم الساحلي العظيم المعروف بتهامة ويتاخم البخر الاحرو ويتراوح عرضه من ٤٠ ميلا في الحديدة باليمن ونحو ٣٠ ميلا من جيزان فشالا الأحر ويتراوح عرضه من ٤٠ إلى ٢٠ ميلا حول الوجه ، وأخيرا ينخفض حتى يستوى تما ما الليث ثم من ١٠ إلى ٢٠ ميلا حول الوجه ، وأخيرا ينخفض حتى يستوى تما الله عند خليج العقبة ، والحاجز الجبلي فيا وراء السهل الساحلي تقع في كل مكان منه تلال عند خليج العقبة ، والحاجز الجبلي فيا وراء السهل الساحلي تقع في كل مكان منه تلال جبلية بعلو أقدام فقط ، كما أن هنا المك أودية عظيمة تتصل بعيدا إلى الشرق ، وأعظمها وأدى الحض جنوبي المدينة ، بينها الفرع الآخر منه يصل إلى جوار العلا .

ومن الأودية الآخرى المهمة: وادى ينسع ووادى رابغ ووادى غران ووادى قاطمة ، وأحيانا تحمل هذه الأودية كميات غزيرة من الميـاه وكذلك كميات كبيرة من الطمى . وندرة العشب في معظم منحدرات الجبل التي تشكل بجرى خوض هذه الآودية ناتجة من أن ١٠٠٪ تقريبا من الماء يسيل لبطن الوادى ، ورواسيه الطمى من الجهة الآخرى تؤلف أراضى كثيرة خصبة وصالحة الزراعة فى أمكنة تكون فيها بطون الآودية مستوية تقريبا ، وعند تعرج مصب الآودية وعند بروذ جداول من مسارب الجبالى ، وعند التقاء الآودية بالبحر .

وأما الجهة الشرقية من سلسلة جبال الحجاز فتنحدر برفق إلى الشمال والمساحات المنبسطة في الطائف ذات علو معدله ٥٠٠٠ قدم فوق سطح البحر وعند عشيرة ٠٧٠٠ قدم وعند البركة ٢٨٠٠ قدم وعند الحفيرة على خط سكة حديد الحجاز ١٧٤٠ قدم ، وإلى ٣٦ ميلا للشمال عند قلعة الحج التركي القديم التي تدعى قلعة الصورى يبلغ الارتفاع ٢٢٠٠ قدم ، وتقع هذه القلعة عند نقطة الاقصال بطريق السيارات الموصلة إلى خيبر التي تبعد ١٠٤ أميال لجهة الجنوب والتي تعلو أيضاً ٢٢٠٠ قدم .

# جيال الحجاز

تعيط بالحجاز جبال وحرار كثيرة ، وقد اعتبرها الباحثون سلسلة واحدة أسموها والسراة ، وسلسلة جبال السراة تمتد طولا من الشمال إلى الجنوب ، وهى العمود الفقرى لشبه الجزيرة العربية ، وبعض هذه السلسلة مرتفع وقد تتساقط الثلوج عليها كجبل دباغ الذى يزيد ارتفاعه عن ٢٢٠٠ متز عن سطح البحر ، وجبل ور وجبل شيبان ، وتنخفض هذه السلسلة عند دنوها من مكة ثم تعود بعد ذلك إلى العلو .

وسلسلة السراة يجعلها البعض منتهة فىالشال وراه عرفة والمناقب (١) . أما الحرار والجبال الآخرى الواقعة فى شمال هدده السلسلة فهى أقل ارتفاعا منها ، ويقوله الهمداني فى وصف السراة : دهو أعظم جبال العرب وأذكرها ، (٢) .

ويمكن تقسيم هذه السلسلة إلى ثلاثة أقسام على النحو الآتى :

<sup>(</sup> ۱ ) ۲ : م. م.جم البلدان لياقوت .

<sup>(</sup>٢) ٨٤ صفة جزيرة العرب.

١ - القدم الواقع فى اليمين ، ويبلغ طوله ٥٠٠ كيلو متر يقتطعها من الجنوب إلى الشال بين ساحل عدن إلى حدود عسير ونجران .

وسروات اليمن كما ذكرها الهمدانى عشر سروات ، وهى من الجنوب إلى الشال : سراة المعافر – سراة السكلاع – سراة بنى سيف – سراة جيلان – سراة الحان – سراة الحانع – سراة قدم – سراة عدر وهنوم – سراة خولان – سراة جنب .

۲ - القسم الواقع بين اليمن في الجنوب والحجاز في الشال ، ويشمل مقاطعتي عسير ونجران ، وكان يسمى في القديم سراة ، أزدشنومة ، وفيه أربع سروات هي : مراة عنز - سراة الحجر - سراة باه - سراة يشكر .

٣ - وأما القسم الثالث من سلسلة السراة - وهو الذي يعنينا - فهو الجزء الواقع في منطقة الحجاز بين حدود عسير في الجنوب وجبال عرفات في الشال ، وكان مقسا إلى خمس سروات من الجنوب إلى الشال وهي : سراة غامد \_ وسراة دوس \_ وسراة زهران - وسراة فهم وعدوان \_ وسراة الطائف . أما اليوم فيطلق عليه إسم جبال الحجاز .

وأعلى قمة فى سراة الحجاز ٢٥٩٨ – ٨٤٠٠ قدم فى جبل إبراهيم الواقع الى الجنوب من مصب وادى الكرا ، ومن الأماكن فى سراة الحجاز ما يبلغ ارتفاعه ٢٥٤٤ – ٨٦٦٨ قدما وهو جبل دكا ، ٢٥١٢ – ٨١٦٤ قدما وهو جبل الشفا ، ٢٥٠٠ – ٢٠١٠ قدم وهو جبل القريليط ، ٣٣٦٣ – ٧٧٠٠ قدم وهو جبل السراة ، ٣٣٠٨ – ٧٥٠٠ قدم وهو جبل السراة ، ٣٣٠٨ – ٧٥٠٠ قدم وهو جبل برد؛ ٢٣٠٨ – ٧٥٠٠ قدم فى جبل كرا ، ١٦٣٠ – ٢٢١٥ قدما فى الطائف ، جبل برد؛ ٢٠١٥ قدم فى جبل كرا ، ١٦٣٠ – ٢٢٥٥ قدما فى الطائف ،

ويجعل كثيرون سلسلة جبل السراة عتدة فى الشال إلى معان وأطرافها حيث. تسمى هناك جبل الشراة .

وتكوين سلسلة السراة بسيط إذ تحتوى عـلى الصخـــور الإبتدائيــة الكرستالية المكونة من تجمــد قشرة سطح الارض والصخور الاندفاعيــة م

وغالب صخورها يشكون من الصخور البلاطونية ، وفي بعض الأحيان الميتامورقية ، وأهم تركيها الجرانيت والشست ، وسلسلة هذه الجبال في الشهال تدعى كما سبق بجبال الشراة ويليها من الجنوب سلسلة جبال حسمي التي تقع إلى شرقيها وجنوبيها الشرقي الحرات الكبيرة الشالية ، وفيها بعض القمم الشاهقة التي تصل إلى ٢٠٠٠ متر فوق سطح البحر، ومن أهم هذه الجبال المرتفعة : جبل مبارك ، وجبل اللوز، والمقلع، وجبل الشفا ، وجبل أرنب . وإلى الجنوب من هذه السلسلة توجد عند المويلح وضبا والوجه عدة جبال مرتفعة أهمها : المويلح وجبل شار ، وإلى الجهات الجنوبية من حسمي ة جبل الشرارة ، وغنات ، وشيبان . . وتوجد كذلك في غرب منطقة مداين صالح جبال عنتر وقصد والقعيد ونهر ، وإلى الجنوب من هذه الجبال توجد سلسلة Tكام متدة بمحاذاة الساحل لا يزيد ارتفاعها عن ألف متر ، وفي الوسط منطقة جَبَلَيْةَ أَخْرَى مَتُوسُطُ ارْتَفَاعُهَا ١٢٠٠ ــ ١٥٠٠ مَثَرُ ، وَفَى الْأُولَى جَبِّلُ الْغُوصَةُ ، والمشقق ومرتبة وعرمة وهجينة ؛ وأعلى منهاكلها رضوى إلى الشرق من «ينبع» إذ يبلغ ارتفاعه إلى نحو ألني متر ، وفي أطراف المدينة إلى الشمال والجنوب منها عدة جبال مشهورة أهمها أحدو يبلغ ارتفاعه ١٢٠٠متر ، ويليه : الرحلة ، والفرع، والحض. وبين مكة والمدينة سلسلة متصلة من هذه الجبال ، أهمها : نصعوالجبل بي أيوب ، وجبل صبح ؛ وتعلو في الجنوب الشرقي من مكة علوا غير قليل ، فيتألف منها سلسلة جلِّل كرابين الطاءف ومكة الذي يصل إلى ٢٢٠٠ متر ، وسلسلة الجبال الخلفية وأهما : برد والقرينيط والشفا ونجير ودكا ، وإلى الشمال من هذا يشرف جبل حضن على سمل وكبة إلى جرة المشرق منه ، ثم في الجهات الجنوبية جبل السعدية و الآبانين والطور الاخضر ، والعقبة وجبال عسير .

# الحرارفي الحجاز

توجد فى الحجاز حرات عديدة ، والحرات جمع حرة ، وهى المناطق السود خات الحجارة النخرة المحرقة بالناد ، أو الحجارة المؤلفة من السائل البركانى المتجمد ، وقد تسمى اللابة واللوبة أيضاكما فى اللسان (۱) ويظهر أنها تكونت بفعل البراكين ، وتحكثر فيها الحجارة ذات الرموس الحادة ، ومن الارجح أن الحرار هى أفواه البراكين ، واللابة هى المناطق التي غطتها حمم البراكين وسالت فوقها ثم جفت ، والسكراع هى أعناق الحرار .

وشرق الحجاز سلسلة من أرض بركانية ذات حجارة سوداً كأنها أحرقت بالنار، نموأكثرها بين المدينة والشام ، ومنها : حرة سليم إلى الجنوب الشرقى من المدينة ، وحرتا المدينة الشرقية والغربية ، وحرة خيبر .

وتكثر الحرار في الحجاز ، ومنها :

١ - حرة العويرض وتقع إلى جهة الغرب من درب الحاج الممتد من تبوك إلى العلا بمحاذاة سكة حديد الحجاز ، ويبلغ طولها أكثر من مائة ميل ، وعرضها يكاد يقرب من ذلك ، وعتوسط ارتفاعها عن سطح البحر .٥٠ قدم ، وأعلى مواقعها جبل عنازة ، ويزيد ارتفاعه ٧٠٠٠ قدم عن سطح البحر .

٢ - حرة خيبر: وهى من أعظم الحرات وأوسعها مسافة ، وإن كانت أقل التفاعا وأقل انحداراً من حرة العوبرض ، وتسمى الحرة الصحراوية ، ويبلغ طولها مرحلة من الشرق والغرب ، ومرحلتين من الشمال إلى الجنوب ، وتمتاز بالخصب والنماه وكثرة المياه ٢٠٠ .

٣ – حرة بني سليم و تعرف بحرة المدينة وهي لا تقل كثيرًا عن حرة خيبر .

<sup>(</sup> ۱ ) ۲ :۲۲ السان .

<sup>(</sup>٢) وتقع خيبر على بعد مائة ميل شمال المدينة ، وترتفع عن سطح البحر - ٩٧٠٠ قدم .

٤ - وتبكثر الحرار عموما فى المنطقة الممتدة من تبوك إلى مكة ، ومنها حرة بس ، وحرة الحشب ، وحرة أوطاس .

وقد استفاد الحجازيون من الحرار فاستخرجوا منها الاحجار والمعادن ، فـكانت مواطن التعدين في القديم .

ومن آخر الاحداث البركانية في الحجاز ، ثورة إحدى الحرات في شرقى المدينة بضعة أسابيع عام ٢٥٤ه – ١٣٥٦ م ، وقد وصل ما سال منها إلى مسافة بضعة كيلو مترات من المدينة ، وكانت نجاة المدينة من الاعاجيب .

# السدود في الحجاز

فى الحجاز مواقع المدة سدود أقيمت لحفظ المياه التى تلى سطح البحر ، وعدد منها " يحتوى على سدد من أصل قديم ، ومن بينها :

١ -- سد العيار ، ويبعد نحو ستة أميال شرقى الطائف ، وعلى صخوره كتابة
 كوفية تدل على أنه أنشى، على عهد معاوبة أمير المؤمنين ، وقد بناه عبد الله بن إبراهيم ،
 عام ٥٨ بعد الهجرة ، ٦٨٠ بعد الميلاد ، ولم يستعمل فى بنائه الطين و الملاط .

۲ - سد السملجى أو ( السملق ) و يعرف كذلك بسد ثمالة أو سد بنى هلال ،
 و يبعد نحو عشرين ميلا من جنوب شرقى الطائف .

سد الجبر جب بالقرب من أو ادى محرم ، ويقع على بعد ٨ أميال شمال غرب مدينة الطائف ، وهو جديد .

٤ - سد الحصيد ، وهو أحد ستة سدود لتخزين مياه الرى حول خيبر ، و هذا السد منى من حجارة مكسورة مع ملاط وكلس ، وببعد نحو ١٥ ميلا إلى الجنوب الشرقى من قرية خيبر . وطول قاعدته ١٨٧ قدما، وطول قته ٢٧ قدما، ويعلو فوق مجراه المبنى من الحجر ٢٨ قدما ، وسعته نحو ٧٥٠ فدانا. ويقال إن هناك خسة سدود أخرى موجودة بحالة بماثلة لذلك السد .

ه ـ ومن السدود الفرعبة كذلك سـد ثلبة وسعته ٦٤٠٠٠ متر مكعب

وكان الغرض منه تخفيف حدة السيول وحماية العسانين ، وسد العرض وهو قريب من الطانف ، وقد تهدم هذا السد .

ومن السدود: سدمكة الجديد الذي أقيم لوقايتها من السيول (١) ، وسد عكرمة على واهى وج، لشرب مدينة الطائف، وسد سيسد.

# أودية الحجاز

اشتهرت في أرض الحجاز أودية كثيرة من بينها :

۱ – وادی رضوی : ویصب شالی پلبع .

٣ – وادى العقيق : وهو يقع غربي المدينة ويشقه طريق مكة .

٣ – وادى فاعمة دمر الظهران ، : وهو من أكثر أودية الحجاز خصباً ، ويبدأ من وادى الليمون ، ويمتد غربا إلى دحدة ، على الطريق بين مكة وجدة . ويبلغ طوله من الشرق إلى الغرب ثمانين كيلو متراً . وهذا الوادى غنى بمياهه الجوفية وفيه حوالى ٣٥ عيناً فياضة بالماء ، منها , عين المضيق ، بوادى الليمون وعين دسولة ، وعين د الزيمة ، وعين د حداء ، .

٤ – وادى النعان: وادخصب التربة يقع بعد عرفة وفيه بئر ينخفض ماؤها عن سطح الأرض نحو ٣٠ مترا تسمى بئر نعان. قبل إنها مبدأ عين زبيدة ، والحقيقة أن ماء هذه البئر يتصل بها من سفوح جبل كرا مجتمعاً من الأمطار. وقد جعلت بين هذه البئر وعين زبيدة قاه هى إحدى القنوات التي تصب في العين.

وادى إبراهيم : ويخترق مكة من أعلاها إلى أسفلها .

٦ – . وادى أضم ، : وفيـه تجتمع سيول أودية للدينـة كالعقيق ووادى

قثاة ووادى بطحان، ثم تكون هذه الآودية وادياً واحداً يدعى القسم الواقع بقرب المدينة منه باسم و أضم ، والقسم الممتد إلى بحر القلزم من هذا الوادى يدعى باسم وادى الحمض لكثرة النبانات التى تحمض الإبل برعيها فيه . ويصب فى البحر جنوى الوجه .

# سهول الحجار

من أهم سهول الحجاز سهل ركبة المشهور الذي يحده من الشرق جبل حضن ، ومن الجنوب جبال عشيرة ، والعرجية ، والطائف ، ومن الغرب سلسلة جبال الحجاز العليا ، و يمتد من نو احى عشيرة التي تبعد عن الطائف ٦٠ كيلو مترا إلى جهات المويه ، وأرض هذا السهل الواسع مؤلفة من الطبقات و الرسوبية ، الصلصالية تعلوها في أماكن قليلة حصبا و سودا ، أو خلافها .

وفى الحجاز بعض السبخات المشهورة وهى أداض سهلة غالبا تحوى كثيراً من الأملاح المتجمدة ، واختلف فى منشئها ، فقيل إنها بقايا بحيرات مالحة ، أو بقايا الابحر القديمة التى كانت تغطى سطح كثير من بلاد الحجاز ، وقيل إنها أمكنة تجمع فيها كثير من الأملاح و تسكونت فيها بمرور الزمان هذه السبخات ومن أهمها:

- ١ سبخة رابغ ، بين جدة ورابغ .
  - ٧ , المدينة المنورة.
    - ٣ . قريات الملح.

# بعض الآثار القديمة في الحجاز

فى الحجاز مساحات كبيرة كانت آهلة بالسكان عامرة بالضباع والمزادع ، ثم أفلت منها الحضارة وغدت بيدا. موحشة ، إلا أن آثار الحضارة ما تزاله ظاهرة ، فهناك علامات تدل على وجود زراعة سابقة فى وادى الجزل شماله شرقى ينبع . وإذا جلنا بالطائرة شمال ينبع ما بين أملج ووادى حمض ، فرعه أسواراً بمستديرة غريبة الشكل من الحجارة ، مع سور حجرى فى صف واحد ممتد بشكل نصف قطر دائرة . ويظن أن قطر هذه الدائرة يبلغ ٢٠٠ قدم . وإلى الجنوب من الوجه على الصفة الجنوبية من وادى حمض تقع بقايا يظن أنها هيكل رومانى . ولا تزال بعض الدرجات فى موضعها ، إلا أن أحجار الجمس الحفورة حفراً بديعاً غدت تستعمل كعلامات لقبور الذين كانوا يخرون صرعى من الغزوات والغارات الاهلية . وبحذام الطريق شهالى المدينة بانباع خطة سكة حديد الحجاز القديمة تقع أول بحطة فى قرية ذات أهمية وهى العلا . وهذه المدينة قائمة على مقربة من هضبات صخرية من حجر الرمل الاصفر والاحر وتحد الاودية المنبطحة . وإلى بعد خمسة أميال ونصف عن العلا تقع ، الخريبة ، حيث توجد آثار قرية كبيرة تحتوى على بعض الكتابات وقطع الفخار.

و تقع في هضاب الصخور الرملية البالغة نحو ستين قدما والملاصقة الآثار هناك الكثير من الغرف أو القبور المنحو تة من الصخور الصلبة ، وفى بعض الحالات ترى الردهة كبيرة وتتسع لنابوت واحد . وقد نبشت كل القبور وسرق كل ما بما ، وآية كل ذلك باقية . وبمن شهد السطو والكشوف أحياء يرزقون .

# مدائن صالح:

وعلى بعد ١١ ميلا من خريبة شمالا بمحاذاة سكة الحديد تقع المقار القديمة المسهاة.

و مدائن صالح ، التى وصفها دوتى فى كتابه و الصحر اء العربية العظمى ، فى دقة و استيماب. هناك حو الى ثلاثين مقبرة مقطوعة من الصخور الرملية الصفر اه الناعمة ، وهى تختلف فى الحجم ، ولكن لها جيما أنفاقا لتو ادى فيها الأجساد ، ومساحة أكبر قبر ١٨ قدما، و بوصات فى ١٣ قدما ، ويبلغ السقف ٧ أقدام فوق الأرض ، وكان الصدى و ٩ بوصات فى ١٣ قدما ، ويبلغ السقف ٧ أقدام فوق الأرض ، وكان الصدى يدل على أنه مفرغ ، ولذلك يحتمل أن تمكون هناك فتحة سفلى ، و تمكون النوافذ أحيانا خمسة أقدام تحت سطح الأرضية الرئيسي ، و تمتد ه أو ٦ داخسل عدران الغرفة .

وفى خارج قبور مدائن صالح يرى وجه الصخرة مقطوعا بشكل مصقول على شكل عودى، ومد خل القبر باب مثلث الشكل ويكون عادة على الأقل ٣ أقدام في ٧ أقدام، ومحاطا ببيت محفور حفراً بديعاً . وفى كثير من الحالات يرى نسر محفور على قة المدخل المثلث الشكل ، كما نجد مثل هذا الله مر محفوراً على كل طرف بحذاء جو انب الباب . ورموس هذه النسور وأجسامها قد أزالها البدو الذين يعتقدون أن الله فقط هو الذي يخلق الجسم الحى ، وكل من يحاول أن يقلد صنع الله فإنه يقترف وزر تدنيس الاحياء . وتحت قبة بعض بمرات الأبواب المثلثة وجه آدمى محفور منبسط ودائرى مضحك الشكل ، يحيط به من كلا جا نبيه ثعبان منطرح بموازاة ميل الباب المثلث ويمتد من القمة إلى الزاوية السفلى . ومن أهم ما عثر عليه من آثار ثمود هرم يعرف بقصر البنت وقبر الباشا والقلعة والبرج .

#### الآثار في منطفة الطائف:

وإلى الغرب من الطائف عدد كبير من النقوش الكوفية ذات الزوايا ، وغالباً ما تكون آيات قرآنية وعبارات دينية تكتب تبركا وزاني إلى الله . وهناك أيضاً عدة صور لحيوانات محفورة في الصحور الجرانيتية . وتمتد فترة الخط الكوفى في الحطوط التاريخية القديمة من ٧٠٠ بعد الميلاد إلى ١١٢٠ م . وعلى بعد بضعة أميال إلى الجنوب الشرقى من غربي الطائف دلائل على حضارة مندثرة غابرة .

أما الآثار الاسلامية في منطقة الحجاز فهي كثيرة مشهورة ، وسنتحدث عنها في مواضعها من أجزاء هذا الكتاب .

# جو الحجاز

جو الحجاز في عمومه صحراوى قارى ، ويعتدل الجو في الطانف والمناطق المرتفعة . وفيها عدا ذلك فهو حار شديد الحرادة .

ودرجة الحرارة في أجزاء الحجاز الواطئة أخف منهـا في تهـــــامة اليمن .

ويبلغ متوسطها ٨٠ - ٩٠ ف ، ومكة شديدة الحرارة صيفا لانخفاض ارتفاعها ( ٢٨٠ – ٧٥٠ قدما) ولآنها محاطة بمرتفعات صحراوية جردا، بخلاف المدينة ، فإن درجة الحرارة لا تزيد عن ٧٠ ف وهي بلد صحى ٠٠٠ والطائف أحسن بلاد الحجاز مناخا ، وهي جافة الهواه. ٠٠ وأما المرتفعات ورا. مكة والطائف فجو هابارد، وبهطل بها المطر في أواخر شهر أغسطس من كل عام ، ويدوم نحو شهرأو أكثر قليلا

جدول يبين توزيع الحرارة في أهم مدن الحجاز

| المدى الحرارى | النهاية العظمى لها  | نهاية الحوارة الصغرى | الدينة                          |
|---------------|---------------------|----------------------|---------------------------------|
| ***<br>***    | ° £ Y<br>£ 1<br>£ 0 |                      | مكة<br>جدة<br>المدينة<br>الطانف |

على أن العامل الأول في تعيين نظام الحرارة في الحجاز هو درجة الارتفاع فكما زاد الارتفاع عن سطح البحر قلت الحرارة (١) ومن ثم كانت السهول المنخفضة الساحلية أشد حرارة، ومثلها في ذلك المو اني الساحلية كجدة التي تعدم أشد جهات الحجاز حرارة، وتساعد الرطوبة فيهاوفي السهول على شدة حرارتها، وتكون الرطوبة عادة فيها فوق ٨٠/ مصحوبة بدرجة حرارة ٩٩ وحينها تهب العواصف الرملية في جدة قد يصل الزئبق إلى ١١٩ فيصبح الحواء بعد ذلك جافا جداً مشبعاً بالرمال، وقد سجلت أقل درجة حرارية في جدة فد كانت ٥٤ و تنخفض درجة الرطوبة على مسافة ٥ أميال بعيداً عن حرارية في جدة ف كانت ٥٤ و تنخفض درجة الرطوبة على مسافة ٥ أميال بعيداً عن

<sup>(</sup>١) ولذلك كانت منطقة الهـدى فى جيـال كرا من الطف أماكن الحجاز جواً حتى فى الصيف، ويشمر الإنسان فيها فى وقت الظهيرة وفى قلب الصيف بنسيم لطيف عليل.

الشاطى، ، وجميع الأماكن المرتفعة عن سطح البحر وسط سلسلة جبال الحجاز ذات هوا معتدل وجولطيف ، ومكة ذات حرارة جافة بتأثير الأراضى الغرافيتية والصخور القديمة السوداء التي تزيد في قوة انعكاس الحرارة ، حتى لكأنها تصب على أطرافها أشعة بحرقة من شهب الحرارة الجافة المحرقة (١) . وهناك منطقة تهامية جبلية يشتد فيها الحر، وتهب فيها السموم اللاذع في أشهر الصيف والقيظ ، وهذه المنطقة هي التي تصاقب المدينة ومكمة غربا، أما في جبال الحجاز فيظل الجو معتدلا حتى في أشهر الصيف، وفي جهات الطائف و جبال الشفا ، لا يشعر السكان أنهم في بلاد حادة ،

أما الامطار فى الحجاز فهى قليلة ، وتهطل فى جبال الحجاز فى فصل الرياح الموسمية ، وذلك فى أشهر الحريف غالبا ما بين شهرى أغطس حتى أواخر ديسمبر ، وبعضها ينزل فى الشتاء ، ويزيد فى المدينة نزول المطر عن مكة وجدة . ومتوسط المطر ما بين ٥ ٣ ى ٥ و وصة ، إلا فى جنوبى الحجاز فيتراوح ما بين ١٠ ك ١٢ بوصة ، وأغزر مُطرحدث فى منجم مهد الذهب فى ١١ مايو ١٩٣٥ .

أما السيول فكثيرة، وليس لما نظام معين .

# الثروة الزراعية والحيوانية

#### (١) الزراعة:

بالإضافة إلى منتوجات الأحراج من الفحم فى شمال الحجاز، والأخشاب المختلفة في جبل كرا، غربى الطائف في الحجاز، يوجد فى الحجاز وفرة من المحصولات الزراعية الهامة من التمر والذرة والقمح.

والتمر هو المحصول الزراعي الرئيسي في البلاد ، وأصنافه لا عدد لهـا . وأفر أنواعه في المنـاطق الغربيـة تغل في جوار المدينـة . وتعتبر ميناً يلبع

<sup>(</sup>١) يتبدل الطقس الحار الجاف في سبقمير وأكتوبر في جهات مكة التي تهب عليها رياح جنوبية ذات رطوبة تجمل الجو هناك شديداً من أثر اختلاط الحرارة بالرطوبة •

مَرَكُواً مِن مَرَاكُرُ تَصَدِيرِ النَّمُورِ. وفي كل قرية في الحجازِ على الغالب على ارتفاع أقلَ من ٤٥٠٠ قدم ينتج هذا الغذاء الرئيسي.

وفى جنوب الحجاز تنمو الذرة برءوس وسيقان أكبر إلى علو ١٧٫٧ قدما ، وفى شمال الحجاز تؤلف الذرة جزءًا من طعام الفرد العادى .

وكان القمح فيما مضى المادة الأساسية بعد التمر للغذاه، ولكن بعد مضى بضع سنوات استورد بعض التجار الجريئين الأرز بكميات وبأسعار حملت بالفعل أغلب السكان على أن يستبدلوا بالقمح الأرز . إلا أن الخطر على الشمعن أثناء الحرب العالمية الثانية قد سبب عودة الناس إلى القمح . وعلى ذلك أعيدت زراعته في أجزاء عديدة من البلاد .

وأعظم المكميات تنمو في المزارع الشمالية نحو الطائف .

# فواكه الحجاز وخضرواته :

من الفواكه: الموز والمشمش والرمان والتين والحنوخ والنارنج والليمون والمحكرى والتين الشوكى والسفرجل والبطيخ ( الحبحب ) والتفاح البرى والاعناب والنبق والعناب والترت والبخارى ( البرقوق ) وتمتاز فواكه الحجاز على غيرها بالحلاوة والرائحة ولطف المذاق . فعنب الطائف ورمانه وسفرجله كل هذه أجود منها في أى بلد آخر ومن الحضروات: الجزر التمرى والجزر المديني والجزر اليماني ( البطاطا ) والباذنجان الاحمر ( الطاطم ) والباذنجان الاسود والبامية والقرع ( الدبة ) والفول والملوخية والحرنب والحص والجرجير والفجل الاحمر والابيض ، والفلفل الروى والاخضر والبصل .

والبرسيم : هو أعظم الغلات التي تؤلف أهم غذاء للماشية ، وكذلك الحشيش (العترى والمسقوى ) وغيره من أنواع الحشائش الآخرى .

وأهم المناطق الزراعية في الحجاز :

١ – وادى فاطمة : وبه مياه جوفيـة غزيرة إذ تصب فيــه أودية كثيرة

كوادى الزبارة ووادى الشاميـة ووادى علاف ، ويغل هـذا الوادى : التمر والفواكه والخضر .

ع ــ المدينة وضواحيها ، وأهم الغلات فيها : التمر والحبوب والفواكه ، وتعتمد الزراعة على الآبار والعيون ·

٣ ـ وادى يتبع ورابغ : وينتج الحبوب وبه كثير من النخيل.

ع ـ الطانف ، وأهم الغلات بها : الفواكه ونباتات الزهور والخضر ·

• \_ الليث والقنفدة : وتعتمد الزراعة فيم-ا على الآبار والعيون ، ويلتج التمر والفواكه .

٦ - الزيمة والجمرانة والشرائع: وغلاتها الفواكه والبرسيم.

#### الماشية

وهناك مصدر أعظم من المصادر المذكورة آنفا للثروة ؛ حتى إنه ليفوق التمور في أهميته ، وهو الماشية مثل : الإبل، والمساعز ، والغنم ، والبقر ، والحير ، والدواجن ، والحيسسول .

ويعتبر الجمل من أسرة البدوى وهو لا يستغنى عنه . وكثيراً ماتقدر ثروة البدوى بعدد ما يمك من الإبل ؛ لأنها تدر عليه الحليب ، وتعطيه اللحم ، وتحمله إلى حيث يشاه في أسفاره . والبدوى عادة يطلق إبله للمرعى في غير أشهر الحج كى يسمنها ويغذيها ويعطيها القدر السكافي من الراحة والغذاه ، وربما كان هذا واضحاً بالنسبة لإبل قريش المشهورة لدى أهل الحجاز وخاصة المطوفين . ولقد كانت هناك فيها مضى حركة تصدير واسعة للإبل إلى إفريقية ومصر وسوريا والعراق وغيرها مما أثر على هذه الثروة الحيوانية العظيمة النفع والآثر ، وإن كانت قد فقدت أهميتها كثيراً باستعال السيارات في الوقت الحاضر .

وجميع الإبلالتي تعيش في البلاد ذوات سنام واحد. وتعتبر الضأن أعظم الحيوانات التي تقدم للإنسان الغذاء من اللحم ، أما الماعز فتزيد بما تدره من الحليب كغذاء ، وقليل من الجمال تذبح لأجل لحومها .

ويلى الإبل من حيث الاهمية الصأن وتفوقهاكثيراً فى العدد على الرغم مما يستهلك من لحومها فى الوقت الحاضر ، وأجود أصناف الصأن بالحجاز الحراف الحرية (١) وقد استغل الجشعون جودتها فى أثنا. الحرب الاخيرة فصدروها بكيات كبيرة إلى الخارج حتى كادت تفنى .

وجميع الاغنام العربية بها شحم وإليات مستعرضة تحتوى على غـذاه شهى، ودهن الإلية مادة جـديرة بالذكر في التجارة الاهلية ويسبح فيكون نوعاً من الدهن.

# الأصواف والجلود:

وتربى أنواع من الماشية لأصوافها، ويجز قسم بسيط من الصوف ويغزل ويلسج لعمل المشالح أو البيديات وجمع بيدى (٢) ، وهي مشالح كالمعاطف مستوية ثقيلة بدون أردان وبطول الركبة ، وتستعمل في مرتفعات الطائف ، ولوجود الزبت الطبيعي في الصوف تنفض البيديات الماء جيداً لوقت قصير ، إلا أنها بعد أن تمتص ماء مطريوم كامل تصبح كالإسفنجة المشبعة ثقيلة الحمل: والصوف العربي من النوع الحشن الذي يعرف بصوف السجاد ، ويستعمل في صنع السجاجيد الشهال وجمع شملة ، وهي يسط من صوف شعبية معروفة (٣) .

ويصدر القليل جداً من جلود الماشية ، وذلك لأنها لا تعتبر من النوع الفاخر ، وقد صاد استيراد الأغنام الصومالية السوداء الرأس ، وعلى ذلك فهنالك إمكانية تصدير واسعة المدى والانتشار ، وذلك لأن جلودها من نوع مرغوب فيه لصنع الففازات وحقائب الكتب الجلدية عند الأمريكيين .

<sup>(</sup>١) نسبة إلى الحرة بفتح الحاء ، وجمها حرار .

 <sup>(</sup> ۲ ) مقسوبة إلى بيدة قرية معروفة بيلاد غامد وزهران وهي في المعاجم العربية بمدة بي.

<sup>(</sup> ٣ ) ليس فى الحجاز صوف متاز إلا قليلا نادراً، فكل مايجز من الحيوان إنما هو شعر . إلا أن بعض الرعاة يعنون بشعر الحيوان وويره ويربونهما تربية صالحة وبذلك حصلوا على صرف جيد يستعمل فى نسج العباءات الفاخرة

وبعد انقطاع المطر في عام ١٩٤٨ – ١٩٤٩ ، في منطقة الطائف ، صار استيراد نوع كبير قوى من الماعز من السودان ، لتحسين القطعان المحلية .

## الماعز:

إن اللبن والأرز والتمر ، وأحيانا كثيرة لحوم الصان معها تؤلف الغذاء الرئيسى في الحجاز ، ولا سيها البادية . والماعز تنمو وتزداد في الوقت الذي نرى أن عدد الصان في تنافص . وتصبع من شعور الماعز الحيام العربية السوداء المشهورة .

#### الأبقاد:

وفى جدة أبقار وأسواق لمنتوجات الماشية وكذلك فى مكة بما يدل على أن تربية الماشية يمكن أن تصبح تجارة رابحة مفيدة بالرغم من وسائل النقل الحالية التى تعرقل رواجها . ويعتبر الحماد فى الاراضى المرتفعة والمنخفضة المقبم على الإخلاص والود للبدوى وهو الحيوان الذى يثقل ظهره بالاحمال الثقال . . ومن أجود أنواعه بالحماد الحمير الحصاوية التى تجلب من الاحساء (١) .

# الثروة المعدنية

لا تزال بلادنا بكراً لم يكشف من كنوزها المخبوءة إلا القليل ، وإن الدراسات الفنية الجيولوجية التى جرت حتى الآن تعتبر بسيطة . ونأمل أن يكثر الحبراء الفنيون والمهندسون الجيولوجيون من أبناءالبلاد وتهيأ الدراسات والبحوث المستفيضة وأعمال التنقيب لاستخراج هذه الثروة التى لم يستغل منها سوى النزر اليسير .

# مهد الذهب:

عثر الفنيون عــــلى مواقع خمسة وخمسين منجا قديمــا ، وحفروا سبعة منها

<sup>(</sup>١) وتوجد فى الحجاز بعض الحيونات منها: النمر والفهد والذئب والثعلب والغزال والكلب والقطط . ومن الحيوانات : الوعول والقردة والآدنب . وهناك أنواع من الطيور الجارحة والطيوو الانيسة : كالصقر والنسر والبوم .

بالماس فكان الفشل حليفهم ، فيما عدا منجا واحداً من هذه السبعة تبين أن مساحته كبيرة ، وذات قيمة تشجع على الإنشاء والتزويد بجهاز التعدين ومعالجة المعادن . وأطلق على هذا المنجم (مهد الذهب) وهو المعروف قديما بمعدن و بنى سليم ، كان العمل جاريا في هذا المنجم في عهدين مختلفين في العصور القديمة كما تشير إلى ذلك بقايا النفايات القديمة . وهذه النفايات ملقاة تحت النفاية الحديثة ، وعمر الحديث منهاير جع إلى سنة ، و م 100 بعد الميلاد كما تدل على ذلك الكتابة الكوفية المحفورة التي وجدت بينها .

ولا يوجد دلائل إلى الآن تشير إلى تقرير العهد الصحيح للنفايات السفلية ولا يوجد هناك أيضا ما يدل على مدى الوقت الذي كان العمل فيه جاريا في كليهما أو فيما إذا وجدت هنالك أية عهود جرى العمل فيها غير ما ذكرنا . وعلى ما يظهر من الحفريات القديمة في جبل المنجم ومن النفايات أيضا ربما كان من غير الممكن إرجاع هذا المنجم إلى عهد الملك سليان .

وهنالك رواية أن منجم أم قريات على بعد ١٤٠ ميلًا عن الوجه ، كان يعمل فى التعدين فيه رجال الملك داود أبى الملك سليمان .

وقد كان للذهب فى الازمان القديمة العهد جـداً قيمة شرائية أكثر بكثير منها فى الوقت الحاضر .

وإن مهد الذهب به ثلاثة أصناف من التبر ، فتأتى النفايات التى ذكر ناها أولا . ثم هنا لك كمية معينة من درجة رديئة منثورة على السطح بين الحفريات القديمة قد صار تعدين الكثير منها إلى الآن بوسائل الحفر القليلة التكاليف . والبئر التى تقع تحت سطح الأرض والتى جرى التنقيب عنها بالثقب الماسى على عمق آلاف الأقدام . وقد جرى الحفر والتوصيل إليها بواسطة عمرات ومقاطع على عمق يقرب من ثلاثمائة قدم من السطح .

والطريق التي تصل مهد الذهب بجدة طولها ٢٤٦ ميلا تمر بها السيارات في جبال ثبلغ أعلى قمها حوالى ٢٠٠٠قدم . والسيارات الحقيقة تقطع هذه المسافة في عشر ساعات.

# منجم ظلم :

وقدكشف (منجم ظلم) وجرى حفر الأرض بالماس. وقالت تقارير الخبراء: إنه توجد أفيام جيدة من الذهب. وأنه كان من المتوقع طحن ٥٠ طنا في عام ١٩٥١، ولكن بعض العقبات أخرت العمل (١١).

# الذهب قرب الطائف:

وجد منقب تركى كتلتين من تبر الذهب قرب الطائف ، وقد شاهد بعض الحبراء الموقع . وبعدالفحص تحقق أنها ذهب حقيق ، إلا أن جيولوجية وطبوغرافية الأرض كانت لا تبشر إلا ببصيص من الأمل . وجرت أعمال الحفر والتنقيب ، وفرز الذهب من التبر بالماء مدة ستة أشهر في هذه المنطقة التي تقع غربي الطائم ، ومع أنه أمكن استخلاص ذهب نتى إلا أن ذلك لم يكن وافراً بحيث بدر الربح .

# الف\_\_\_\_لزات

#### ١ – الذهب والفضة :

تنتشر آثار عمليات الاقدمين في الحجاز ، وأشهرها كما بينا منطقة مهد الذهب التي بلغت الكيات المستخرجة منها حديثا حوالي أربعة وعشرين ألف كيلو جرام من الذهب ، وقد توقفت أعمالها مقرراً نظراً لاستهلاك جميع الاحتياطي التجاري المعروف حتى الآن ، وعثر على عدة مناجم أخرى قديمة العهد ، استغلها الغارون على نطاق واسع وهي في الوجه عسلي البحر الاحر . أما الفضة فهي لم تستغل إلا من تبرمهد الذهب .

<sup>( )</sup> وهذا المعدن وجد فى جبل ظلم الواقع غرب منهل الدفينة بميل نحو الجنوب وهناك جبل ثان يقع فى جبل و الاشعر ، فى شمالى المدينة لجبينة بقرب محطة و المميليح ، من محطات سكة الحديد وفيه معدن يستخرج منه الشب ، وجبل ثالث يسمى بها الاسم ، ذكره عرام السلمى فى رسالته فقال ، و إنه يكتنف الطرف التى تبعد عن المدينة ٢٤ ميلاعلى ماذكره الحمدان ، .

#### ٢ - الحديد :

توجد أهم تكوينات الحديد في القسم الشمالي الغربي في المنطقة التي يحدها البحر الأحمر وخليج العقبة واليابسة الداخلية من ضبا إلى تبوك . ومنها إلى العقبة . وهذه النكوينات عبارة عن طبقات متداخلة من حجر الدم (Hematite) واليشب (Jaspar) تفطى مساحات شاسعة وتقراوح نسبة الحديد فيها من ١٠ / إلى ٤٧ / وعثر على رواسب ساحلية من المغنايت (Magnetite) مع بعض الالمنيات [Ilminite] على طول شاطى المملكة . ولبعض هذه الرواسب إمكانيات اقتصادية .

# ۳ – النحاس :

يوجد النحاس فى خامات الذهب فى منجم مهد الذهب بمركب كبريتور النحاس وجد النحاس فى وحد الذهب بمركب كبريتور النحاس [Copper Sulphibes] وقد توقفت أعمال المنجم مؤخراً نظراً لنفاد تبره ذى القيم التجارية المعروفة. وفى منطقة تدعى عقيق وأم الدمار التى تبعد ٣٠ كيلو متراً إلى الشمال الشيرق من مهد الذهب عثر على خامات النحاس بمركبات [Malachite Azurite] المنتشرة فى الطبقات الصخرية ذات الصفائح [Schist] وقد استغله الأقدمون . وقد عثر على تحويلات النحاس المعدنية فى منطقة طولها ٢ كيلو مترات وعرضها نصف كيلو متر ، وقد جرى فحصها فحصاً بدائياً فقط .

وهنالك أيضاً مواقع أخرى تبدو فيها ظواهر النحاس المتعدن .

# ع – الرصاص :

ويوجد الرصاعر, في تبر مهد الذهب. وهنالك مركب من الرصاص والفضة Silver Bearing Galana في جبلزهوة شرق القنفدة على مسافة ٢٥ كيلومترأ من ساحل البحر الأحر .

## اللافلزات

# ١ – الجبس أو الجص:

على بعد قليل نحو الداخل تمتد طبقات كبيرة من الجبس على طول ساحل البحر الاحمر من ينبع حتى خليج العقبة .

## ۲ ـ خامة الباريوم :Barite

وهنالك عروق من البارايت قرب رابغ شمالى جدة ولم تدرس إمكانيات هذا المعدن الاقتصادية .

# ٣ ــ الاسبستس المعروف بحجر الفتيلة :

عثر على الاسبستس [ Asbestes ] في عرق من الحجر الاخضر المبقع المعروف بالسربنتين Serpentine بين الحنيكية والنقرة ، ولم يحدد نوعه وأقيامه حتى الآن .

# Magnesite: عامة المغنيسيا - عامة

توجد فى نفس الحجر الذى عثر فيه على الاسبست بين الحنيكية والنقرة ، ولم تحدد قيمته بعد .

#### ه - الصلصال: Clays

توجد عدة طبقات من الصلصال الصالح لصناعة الآجر والفخار فى أماكن مختلفة من الحجاز .

# مدن الحجاز

أشهر مدن الحجاز : مكة ، والمدينة ، والطاعف ، وجدة .

ومن مدن الحجاز وقراها الواقعة فى المنطقة الشمالية : العقبة ، والمويلح ، وضبا ، وتبوك ، وتقع فى المنطقة الوسطى : الوجه ، والملج ، وينبع ، والعلا ، وتبهاء والحناكية . وخيبر ، وهى واحة فيها عدة قرى تبعد عن المدينة بمائة ميل من الشمال . وتقع خيبر نفسها فى وادى زيدية أكبر الوديان فيها . وبها قلعة قديمة تسمى الحصن ، وفيها عيون ومياه جارية . وكانت خيبرمنزل اليهود فى الجاهلية وسكانها اليوم نحو ثلاثة وفيها عيون وما الحجاز تقع رابغ ، وجدة ، والليث ، ومكة . آلاف نسمة . وفى القسم الحجاز :

# مكة المكرمة

أما مكة (١) فهى البلد الحرام وفيها البيت الحرام . ويقول الله تعالى فى كتابه الحكيم : « إن أول بيت وضع الناس للذى ببكة مباركا وهدى للعالمين ، وقال : « جعل الله الكعبة البيت الحرام ، . وقال عز وجل : « وإذ جعلنا البيت مثابة للناس وأمنا ، ولا يحس المسلم برهبة قدر إحساسه وهو يدخل مكة زائراً ، أوحاجاً . وتقع مكة التي شهدت أول عهدالرسول بالوحى ووضع فيها أول حجر أساسى الإسلام فى واد مبارك بين سلسلة من الجبال ، وهى ترتفع عن سطح البحر ٢٥٠ متراً ، وتقع أيضا على بعد ٥٤ مافيها من بين سلسلة من الجبال ، وهى ترتفع عن سطح البحر وعلى بعد و٤٣ ميلا جنوبى المدينة ، وأهم مافيها من شرق مينا ، جدة أكبر موانى الحجاذ ، وعلى بعد و٤٣ ميلا جنوبى المدينة ، وأهم مافيها من الآثار : شعب بنى هاشم الذى ولد فيه النبي صلى الله عليه وسلم ، ويرى آخرون أنه ولد في شعب بنى عامر ، ودار خديجة التي ولدت فيها فاطمة الزهراء ، ثم غاد حراء الذى في شعب بنى عامر ، ودار خديجة التي ولدت فيها فاطمة الزهراء ، ثم غاد حراء الذى نرل فيه الوحى على الرسول لأول مرة ، ويقع فى قة جبل النود فى طريق الطائف ، ثم جبل ثود ، حيث غاد الهجرة الذى اختنى فيه النبي وأبو بكر ، وهما مهاجران ثم جبل ثود ، حيث غاد الهجرة الذى اختنى فيه النبي وأبو بكر ، وهما مهاجران

<sup>(</sup>۱) تقیع فی واد ضیق یتجه من الشهال للجنوب ، وتحیط به جبال شاهقة نسییا وهی عند درجة ۲۱ من درجات العرض الشهالی ، ودرجة ۳۷ من درجات الطول الشرقی ، وتتفاوت حرارتها بین ۱۸° و ۳۹° صیفا .

من مؤامرة كفارة قريش ، ويبلغ سـكان مكة نحو ٢٥٠ ألف نسمة ، ويشربون من عين زبيدة، التي أضيفت إليها غيرها من العيون الآخرى، وفا. بحاجة السكان، ولاسيما في مواسم الحج ، وبيَّر زمزم مشهورة . أما الكعبة فيبلغ ارتفاعها ١٥ متراً ، وطول أحد ضلعيها عشرة أمتار، والآخر ١٢ متراً، وارتفاع بابها متران، كان لها سلم مصفح بالفضة ، وبظاهر مكة : المعلاة ، وتقع في الشيال الشرقي منها ، وقبالة مقبرة المعلاة يقع مسجدان :مسجد الراية ، ومسجد آلجن . وبالصفا تقع دار الأرقم ، أو الخيزران ، وكَانَ يَجِلُسُ فِيهَا الرسولُ مَعَ المُسلِّينِ الْأُولِينِ فِي أُولُ الْعَهْدُ بِالنَّبُوةُ ، والمسجد الحرام أول ما يقصده الحاج إلى مكة ، وكان منذ بني إبراهيم وإسماعيل الـكعبة فناء واسعا حول الكعبة ، وبنيت حولها البيوت منذ عهد مضى ، فبنت قريش دورها حول الكعبة المعظمة . وتركت للطائفين مقدار مدار المطاف ، على أنه لم يكن للسجد الحرام ذكر في الجاهلية ، وإنماكل ماكان معروفًا منه هو مدار الطواف حول الـكعبة . وكان حـذا المدار أو الفناء مجلساً للناس في الصبح والمساء . وكانت حـدود المسجد الحرام في صدر الإسلام من الجهة الشرقيـة : بتر زمزم وباب بني شـيبة ، ومن الجهة الغربيـة : حافة المدار الذي عليه أساطين النحاس المعلق عليها المصابيح الواقعة بين مدار المطاف ومقام المالكي ، ومن الجمة الشمالية حافة المدار كذلك ، الواقعة بين مدار المطاف ومقام الحنني ، ومن الجهة الجنوبيـة هـذه الأساطين الواقعة بين مدار المطاف ومقام الحنبلي ، وفي عام ١٧ هـ - ٦٣٧ م زيدت عليه زيادات كثيرة.

وكذلك وسع المسجد الحرام في عهد عثمان عام ٢٦ هـ – ٦٤٦ م ، وفي عهد عبد الله بن الزبير عام ٦٥ هـ – ٦٨٤ م .

وأمر عبد الملك بن مروان عام ٧٥ هـ - ٦٩٤ م بعارة المسجد الحرام ، وفى عام ٩١ هـ - ٧٠٩ م أمر الوليد بن عبد الملك بتوسيع المسجد الحرام وعمارته . ومن الزيادات فيه زيادة المنصورعام ١٣٧ هـ - ٧٥٤ م حيث جعل المسجد الحرام ضعف ماكان عليه ، وزيادة المهدى عام ١٦٠ هـ ، ثم زيد فيه عام ٢٦٤ هـ ثم زيدت دار الندوة عليه عام ٢٨١ هـ وزيد باب إراهيم عام ٢٠٠ هـ .

ومن العارات فيه: عمارة المعتمد العباسي عام ٢٧١ هـ، وعمارة ملوك الجراكسة عام ٨٠٣ هـ – ١٤٠٠ م، وعمارة السلطان قايتباى عام ٨٨٢ هـ، وعمارة السلطان مراد خان . ومساحة المسجد سليمان عام ٩٧٢ هـ – ١٥٦٤ م، وعمارة السلطان مراد خان . ومساحة المسجد الحرام الآن تبلغ أربعين ألف متر ، وتقوم الحكومة الآن بتوسيعه لتصل مساحته إلى مائة ألف متر ، وسيقام بناء طابق أعلى فوق التوسعة ، ٤ ألف متر ، وستلشأ شوارع واسعة حوله تحيط به من جميع جهاته الأربع بعرض عشرين مترا ، وستلشأ ميادين في أركان المسجد الحرام يعمل الفنيون على تمسيقها وتشجيرها ، والمساحة التي ستنزع ملكيتها من المبانى تبلغ نحو ، ٨ ألف متر ، وسيتصل المسعى ما بين الصفا والمروة بالمسجد الحرام ، وسينشأ ميدان حول دار الأرقم ، ويقوم همذا الميدان في الجهة الشرقية الشهالية . وقد جرى الاحتفال بمشر وع توسعة المسجد الحرام في الساعة الواحدة (عربي ) يوم الخيس ٢٢ شعبان سنة ه١٢٧ هـ .

حدود بيت الله الحرام

|                                          | ے:<br>ال          | الراد           | المسافة<br>بااكيلومتر |
|------------------------------------------|-------------------|-----------------|-----------------------|
|                                          | الحرام            | بيت الله        |                       |
| ( ذات السلم<br>( عرفات                   | بطن عرة           | بيت الله الحرام | \ <b>\</b>            |
| اخل الصفاح<br>انجد العراق                | المقطع            | <b>)</b> ) )    | ٨                     |
| طريق المدينة                             | التنعيم           | מ מ             | •                     |
| (الحديبية) جدة<br>((إضاء) ابن<br>(اليمين | الشميسي<br>المقشع | מ ס ס           |                       |

مواقيت الحج

|                       | المراكر   |           | المسافة     |
|-----------------------|-----------|-----------|-------------|
|                       | ال        | من        | بالـكيلومتر |
|                       | اكرمة     | 11 5      |             |
| { طریق مکه<br>{ عرفات | وادی محرم | <b>6.</b> | 44          |
| ( قرن المنازل )       | السيل     | •         | ٧٣          |
| ( ذات عرق )           | الضريبة   | •         | 70          |
| (ذو الحليفة )         | أبيارعلى  | <b>)</b>  | ٧٧٣         |
| (الجحفة)              | رابغ      | •         | 414         |
| يلم                   | السعدية   | •         | ٨٠          |

وهذه هي المسافات بين مكة المكرمة وغيرها من المدن والقرى .

مكة \_ عسفان

|             | المحطات    |         | المسافة    |
|-------------|------------|---------|------------|
|             | الى        | من      | بالكيلومتر |
|             | 5.         |         |            |
| مياه ومزارع | وادى فاطمة | 5.      | 77         |
| ا قرية      | عسفان      | الوادى  | ٤٢         |
|             |            | المجموع | ٧٠         |

مكة – الطائف (طريق عرفة)

|         | لحطات      |            | ا المافة    |
|---------|------------|------------|-------------|
| ملاحظات | J1         | من         | بالكيلو متر |
| العاصمة | المكرمة    | <b>5.</b>  |             |
| فرية    | می         | \$.        | <b>,</b>    |
|         | مزدلنة     | می         |             |
|         | مسجد عرة   | مزدلفة     | v           |
|         | عرفات      | مسجل عُرة  | •           |
|         |            |            | ۲٥          |
|         | وادی نمان  | مرفات      | •           |
|         | شداد       | وادی نعان  | <b>\</b>    |
| 4.      | الكر       | شداد       | 18          |
|         | الحدا      | الكر       |             |
|         | کل         | المدا      |             |
|         | 15         | کل         | Y           |
| <b></b> | وادی محرم  | 15         | <b>Y</b>    |
|         | بير العسكر | وادی محرم  | <b>\</b>    |
| بلد     | الطائف     | بير العسكو | 1           |
|         |            | الجموع     | 1           |

مكة - الطائف (طريق السيل)

| ملاحظات     | لات         | المحا                            | المافة     |
|-------------|-------------|----------------------------------|------------|
|             | ડો          | من                               | بالكيلومتر |
| الماصمة     | <b>5</b>    |                                  |            |
| مقهى        | المدل       | مكة (الحرم)                      | ۳.         |
| مقبی – مخفر | الشرائع     | العدل                            | 71         |
| قرية        | الزيمة      | الشرائع                          | ۱۷         |
|             |             | · · · · · · · · · <del>· ·</del> | <b>£</b> £ |
| قرية        | السيل       | الزيمة                           | .44        |
| <b>ج</b> بل | مفرق عشيرة  | السيل                            | 18         |
| مقبى        | ا مکاظ      | مفرقعشيرة                        | 17         |
| أدض         | مفرق ثامودة | عكاظ                             | ٣          |
| قرية        | أم الجن     | مفرق أامدهو                      | 14         |
| قصر         | شبرا        | أم الحمض                         | 11         |
| بلد         | الطانف      | شرا                              | 1          |
|             |             | الجموع                           | 150        |

مكة – المضيق

| ملاحظات | المحطات |        | المسافة    |
|---------|---------|--------|------------|
|         | الل     | من     | بالكيلومتر |
| العاصمة | 50      |        |            |
|         | الزيمة  | 5.     | <b>£ £</b> |
| قرية    | ا سولة  | الزيمة | ٣          |
| قرية    | المضيق  | سولة   |            |

مكة – أبها

|             | اڪر        | الل         | السافة     |
|-------------|------------|-------------|------------|
| ملاحظات     | 16         | ٠ <u>٠</u>  | بالكيلومتر |
| بلد         | <b>≲.</b>  |             |            |
| <b>i.</b> , | الليل      | <b>5.</b>   | ٧٥         |
| منهى        | عشيرة      | السيل       | *1         |
| <b></b>     | المحدثة    | عشيرة       | 17         |
| <b>, al</b> | ابرم       | الحدنة      | 47         |
| بد          | أخرما      | بم          | 4.         |
| 4.          | رنية ا     | خرما        | 187        |
| بلد         | الروشن     | رنيــة      |            |
|             | ابن سراد   | الروث       | <b>₩</b>   |
| الد         | <b>خبر</b> | ابن سراد    | 1.4        |
| واد         | تدحة       | <b>خيبر</b> | 87         |
| T.          | خميس مشيط  | تدخ         | 14         |
| وية         | حجلة       | خيس مشيط    | 11         |
| بلد         |            | حجلة        | 19         |
|             |            |             | AEE        |

# جدة \_ مكة المكرمة

| ملاحظات      | <i>م</i> طات    | ŁJ .      | المسافة           |
|--------------|-----------------|-----------|-------------------|
|              | الله            | من        | <b>ال</b> كيلومتر |
| ميناء        | جدة             |           |                   |
| ماء          | الرغامة         | جدة       | 17                |
| مخفر – مقاهی | أم السلم        | الرغامة   | A                 |
| قرية         | عرة             | أم السلم  | 14                |
| <b>.l.</b>   | ملة أ           | بحرة      | 1.                |
| قرية         | الشميسي         | حدة       | 4                 |
| الملان       | الحديبية        | الشميسي   | *                 |
| ماء          | مقهى سالم       | الحديبية  | •                 |
| مقبى         | المتنة          | مقهى سالم | 0                 |
| `عفر         | أم الدود        | المقتلة   | ٣                 |
| مخفر         | اب مکة          | أم الدود  | •                 |
|              | بيت الله الحرام | باب مکه   | ۳                 |

# المدينة المنورة

وأما المدينة (۱) فإنها تسمى (المنورة) لوجود قبر الرسول عليه الصلاة والسلام خيماً ، وقد دفن فيها أبو بكر وعمر رضى الله عنهما أيضاً ، وترتفع عن سطح البحر بنحو ٦٠٠ متر ، وأم أما كنها المفدسة المسجد النبوى ومسجد قباء ومسجد حمزة ، والبقيع حيث دفن فيه عدد كبير من شهداء المسلمين .

ويقع المسجد النبوي فى وسط المدينة على شكل مستطيل، طوله ١٣٦ مترا وعرضه غير ثلثى ذلك. وله عدة أبوباب، منها: «باب الرحمة ، وباب جبريل، وباب الشام، وباب النساء، وكان يضم مسجدالني الأول بيت عائشة ، ومساكن زوجانه، ومنازل بعض الصحابة ، وتقع المقصورة الشريفة « قير النبي ، في طرفه الجنوبي الشرقى . أما الروضة الشريفة فهي المسكان الواقع بين القبر ومنبر الرسول .

<sup>(</sup>۱) تقع على الخط الخامس والعشرين من العرض الشالى ، والخط الآربعين من الطول الشالى ، وعلى بعد ثائما ته ميل من مكة وما ته و ثلاثين مئلا من ينبع ، وهى في سهل يفحد وتدريجيا نحوالشهال . وبحده جبل أحد شمالا ، وجبل عير جنوبا ، ومن الشرق والغرب الحرتان الشرقية والغربية والشرقية أبعد عن المدينة ، وبينهما سهل فسيح خصب، وتسمى دحرة واقم ، وكان عندها وقمة الحرة المروفة في عهد يزيد بن معاوية عام ۱۹ه. ويطلق على الحرة اسم واللابة ، أيضا ، وقد جاء في الحديث ، وما بين لابقيها أفقر من ويطلق على الحرة اسم واللابة ، أيضا ، وقد جاء في الحديث ، وما بين لابقيها أخد ، أهل بيني ، وشمالي المدينة جبل سلم ، وعلى ثلاثة أميال منها شطر الشهال جبل أحد ، وكانت عنده المعركة المشهورة في العام الثالث من الهجرة ، وقريب منها جبلان متقاربان في سمى أحدهما عير الوادد ، والآخر عير الصادر . ومن الآودية في سهل المدينة : وادى فلمقيق ، وقد أكثر الشعراء الاسلاميون من ذكر المدينة وسواها على قبور الصحابة والمنابين ، وكانت تقم هذيل في سراة هذيل شرق مكة وفيها بينها و بين المدينة .

ومرفأ المدينة ينبع، وكانت والجار، مرفأ لها قبل ينبع.

وقد أسس الرسول صلى الله عليه وسلم هـذا المسجد ، حينها قدم مهاجراً في شهو وبيع الأول من السنة الأولى للهجرة . وكان أساسه من الحجر ، وجداره من الطين ، وسقفه من الجريد، وعمده من جذوع النخل. وكانت مساحته عهد ذراعا في ٧٠، وفيه ثلاثة أروقة جهة القبلة ، وساحة واسعة ، وكان له ثلاثة أبواب، أحدها : في الجبة الجنوبية إذ كانت قبلته أول الامر إلى الشمال نعو بيت المقدس ، والشاني في الجنة الغربية وهو باب مكة ( باب الرحمة ) ، والثالث : باب آل عثمان ( باب جبريل ) ر وروى أنه لما رجع الرسول من خيبر سنة ٧ من الهجرة ، زاد في المسجد من الشرق. , والغرب والشهال ، فصارت مساحته مائة ذراع في مائة . وفي سنة ٢٧ من الهجرة وسع الحليفة الثاني عمر ، رضي الله عنه المسجد من جمة القبلة ، ومن الغرب والشهال ، وجعل مِناهُ كَمَا كَانَ فِي عَهِدَ الرَّسُولُ وَجَدَرَانُهُ مِنَ اللَّهِ ، وَسَقَّفُهُ مِنَ الْجَرِيدُ ، وعمده من ر الحشب. ثم زاد فيه عنمان، رضى الله عنه، سنة ٢٩ من الجهات الثلاث التي وسع فيها عمر وبني الجدران بالحجازة ، وجعل عمده من حجارة يصل ببنها الحديد والرصاص وسقفه من خشب الصاج . ثم كان عهد الخليفة الأموى ، الوليد بن عبد الملك الذي ين الجامع الأموى في دمشق ، ثم أراد أن يشيد المسجد النبوى ويتأنق في تشييده ، كما شيد جامع بني أمية ، فعهد إلى والى المدينة عمر بن عبد العزيز فجدد المسجد ووسعه، واستمر في التعمير من سنة تمانية وثمانين، إلى سنة إحدى و تسمين ، وزاد في المسجد من جهاته الأربع ، وكان عمر وعنمان رضي الله عنهما، قد تجنبا الزيادة من جهة أأشرق جيث الحجرات وأدخل الوليد في المسجد حجرات أزواج الرسول، صلوات الله عليه وسلامه، وجانباً من حجرة عائشة التي فيها قبور الرسول وصاحبيه ، وقد افنن عماله الوليد في بناء المسجد بالحجارة والجص ، ونقش جدرانه بالفسيفساء والمرس ، وجعل سقفه من الصاج، وذهب كما ذهبت رؤوس الأساطين في عهد الحلافة العباسية في حكم الخليفة الثالث المهدى بن المنصور ، الذي زاد في المسجد الحرام زيادة كبيرة؟ كما زاد في المسجد النبوى من جهة الشهال إلى الحد الذي كان عليه المسجد قبل العادة السعودية ، وتمت عمارة المهدى في أدبيع سنوات من سنة ١٦١ إلى سنة ١٦٥ هـ

وانتشرت عناية الخلفاء العباسيين وغيرهم من ملوك المسلمين بتعمير المسجد طول عهد الحلافة العباسية ، وفي سنة ٢٥٤ هـ شبت نار في المسجد أنت على أكثره ، فاهتم آخر الخلفاء العباسيين الخليفة المعتصم يالله وملوك آخرون :كالملك المظفر الرسولى صاحب اليمن ، والظاهر بيعرس سلطان مصر . فتتابعرا على المسجد كله ، وتمت العارة على ود الظاهر بيبرس . ثم تولى سلاطين الماليك في مصر تعمير الحرمين ، حتى عهدالسلطان الملك الأشرف قابتباي ، وهو أعظم الماليك أرَّا في تعمير الحرمين. وقد عمر كثيرًا من جدر المسجد النبوي وسقوفه ، ثم وقع حريق آخر سنة ٨٨٦ فأرسل قايتباي الأمير د سنقر ، الجالى ، ومعه مائة من الصناع ، فبنوا المأذنة الكبيرة وجدار القبلة ، والجدار الشرقي إلى باب جبريل، والجدار الغربي إلى باب الرحمة، وبنو الججرة النبوية والقبة وقبابا صغيرة كثيرة ، وبنوا المدرسة التي كانت بين باب السلام وباب الرحمة ، والتي عرفت بعد باسم والمدرسة المحمودية ، . ثم جاءت الدولة العثمانية فقام سلاطينها على عمارة المسجد والعناية بشئونه حتى سنة ١٢٦٥ هـ . و في هذه السنة بدأ السلطان عبد المجيد العارة الكبيرة التي لا تزال قائمة حتى اليوم ، وقد انتهت سنة ١٣٧٧ هـ بعد الثلتي عشرة سنة . وقد شملت العارة المسجد كله إلا المقصورة ومأذنة قايتباي والجدارين الغربي والشالي ، ونقشوا الجدار والأسطوانات والمنابر والمحاريب وذهبوها . وقدم الخطاط عبد الله زهدي من اسطمبول، فلبث ثلاث سنين يكتب على جدران المسجد، هُن الآيات القرآنية والأحاديث ، ما نراه اليوم حلية رائعة جميلة، تسكن إليها العيون والقلوب، وبلغت نفقات العارة المجيدية ثلاثة أرباع مليون جنيه بجيدى، فني العارة القديمة القائمة اليوم آثار ملوك من الماليك والعنانيين، أعظمهم أثر آالسلطان قايتباي، وأوسعهم تعمير آ السلطان عبدالجيد . وقدتم مشروع جديد بتوسعة المسجد النبوى الشريف عام ١٣٧٥هـ 1900 م – وقدوضع أساس هــذا المشروع في شهر ربيع الأول عام ١٢٧٧ . وهي عِمَارَةَ رَائِعَةً جَمِيلَةً . وقد احتفل بالانتهاء من عمارة المسجد النبوى الشريف احتفالا حَدَّلُهُمَا ، حَضَرُهُ الملكُ سَعُودُ ، وَوَفُودُ مِنْ يَخْتَلُفِ الْبِلادُ الْعُرْبِيةِ وَالْإِسْلامِيةِ ، وذلك فى الساعة الثانية من مساء ليلة السبت ه وبيـع الأول ١٣٧٥ هـ – ٢٣ أكتوبر ١٩٥٥ فى المدينة المنورة .

ومشروع عمارة الحرم النبوى الشريف ، بدى. بالعمل فيه فى شهر شواله. ١٣٧٠ هـ ، ووضع الحجر الأساسى للشروع فى دبيع الأول ١٣٧٧ هـ ، وبدى، في خفر الأساس فى الجناح الغربى فى شعبان ١٣٧٢ هـ .

وفى اليوم الرابع والعشرين من شهر رمضان سنة ١٣٧٢ هـ . بدى . فى بناء العادة الشريفة ، وفى شهر ربيع الأول عام ١٣٧٣ ، زار الملك سعود المدينة ،المنورة ، ووضع أربعة أحجار فى إحدى زوايا الجدار الغربى بالمسجد الشريف ، وشكات لجنة خاصة من كبار رجال المدينة ، اتقدير أفيام العقار ، وقد روعى فى ذلك مصلحة أصحاب الاملاك . وبلغت مساحة الاراضى للدور والاملاك التي انتزعت ملكيتما للنوسعة والشوارع والميادين التي حول المسجد النبوى الشريف ملكيتما متراً مسطحاً .

وأنشىء من أجل العارة مصنع مخصوص لعمل الاحجار الصناعية (المزايكو) و وزود بكافة الادوات المسكانيكية ، واختير له مكان فى منطقة دأبيار على ، حيث جلب له مهندسون إخصائيون . وعمل تحت إشرافه أكثر من أربعائة شخص ، وعمل بالحرم الشريف أربعة عشر مهندسا ، منهم اثنا عشر مصريا ، وواحد من السوريين ، وواحد باكستانى ، وعمل تحت إشرافهم أكثر من مائتى صانع من المصريين والسوريين ، وعدد من الباكستانيين والسودانيين والينيين والحضارمة ، كاعمل معهم أكثر من ألف وخمسائة عامل من السعوديين .

وقد أنشئت ورشة خاصة بالمدينة ، زودت بالمنهدسين الميكانيكيين والصناع ، وكلهم سعوديون ، لاجل تعمير وإصلاح السيادات والآلات الميكانيكية التي تعمل بالمارة الشريفة . وهذه إحصائيات رسمية عن المشروع قبل وبعد البدء فيه :

| 걸려지다 이 이번 하는 사람들이 된 나게 살이다. 이상다    |                                                                                         |
|------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| أمتار مربعة                        | 경기는 마시 이름 수 있다면서 인터넷 경기를 받는다.<br>사용되는 다시 사용 경기를 받는다는 다시 경기를 받는다.                        |
| الله عليه وسلم ٧٤٧٥                | مساحة للسجد النبوى الشريف حينها بناه النبي صلم                                          |
|                                    | ﴿ زِيادَةُ أَمِيرُ المؤمنينُ عَمْرُ بِنَ الْحَطَابِرَضِي أَنَّهُ عَنْ                   |
|                                    | ه د عنمان بنعفان د د                                                                    |
| YY71                               | <ul> <li>الحليفة الأموى الوليد بن عبد الملك</li> </ul>                                  |
|                                    | د د العباسي المهدي                                                                      |
|                                    | د الملك الآشرف قايتباي                                                                  |
| 1717                               | د السلطان عبد الجيد العثاني                                                             |
| سعة السعودية ١٠٣٠٣                 | المساحه الكلية للسجد النبوى الشريف قبل التو                                             |
| يمها الملك سعود ٢٠٧٤               | الزيادة الى بدأ بها الملك عبدالعزيز رحمه الله وأ                                        |
| NYYY                               | المساحة الكلية للمسجد بعد التوسعة الاخيرة                                               |
|                                    | 고 영화의 생기의 시간에 가장 있다는 사람이 되었다. 그 사람이<br>1일 <del>일 사람들이 있는</del> 생각을 하지만 하는 것을 받는 것을 받았다. |
|                                    | عمارة التوسعة السعودية .                                                                |
| ۹۰۲۶<br>ما وهي الجهات الثلاثة ۹۲۶۷ | عمارة الأجزاء القديمة والتي هدمت وأعيد تعمير.                                           |
|                                    | بحموع العارة السعودية                                                                   |
| ₹.•1                               | مساحة الجهة القبلية الباقية في البناء القديم                                            |
| <del>있는 사용</del> 경기를 받아 있는 것이다.    | 그 시민이 그는 이 나는 이동이라고 하고 있습니다. 그들은 얼마를 받아 다녔다.                                            |
|                                    | الجنسوع                                                                                 |
|                                    | أما العارة الجديدة فهاهي ذي إحصائيات عنها:                                              |
| ٤٧٤. هودا مربعاً                   | عدد الأعدة الحيطة بالجدار                                                               |
|                                    | د د المستدرة في العارة الجديدة                                                          |
| ١٢٨. مترا طولياً                   | الجدار الغربي                                                                           |
| , , , , , , , , , , ,              | د الثرق                                                                                 |
|                                    | ، الشال                                                                                 |

وترتبط المدينة بغيرها من البلاد بالطرق ، وهـذه هي المسافات بين المدينة . وغيرها .

المدينة \_ عشيرة \_ الطائف

| ملاحظات     | لحطات     | 1         | المافة     |
|-------------|-----------|-----------|------------|
|             | ال        | من        | بالكيلومتر |
| بلد         | المدينة   |           |            |
| <b>قرية</b> | صويدرة    | المدينة   | <b>V</b> 1 |
| قرية        | مهد الذهب | صو يدرة   | 190        |
| <b></b>     | المسلح    | مهد الذهب | 144        |
| مقاهی       | عشيرة     | المسلح    | ۸٦         |
| بلد         | الطائف    | عشيرة     | 70         |
|             |           | الجموع    | 0 8 8      |

المدينة \_ خيبر

| ملاحظات | مطات         | 41      | الساق      |
|---------|--------------|---------|------------|
|         | إلى          | من      | والكيلومتر |
| 4       | <b>لدينة</b> | N       |            |
| قرية    | الصورة       | المدينة | 78.        |
| قرية    | خيب          | الصورة  | 10.        |
|         |              | الجنوع  | 44.        |

المدينة — يديع

| ملاحظات | لاح            | 4            | المسافة   |
|---------|----------------|--------------|-----------|
|         | الى            | •ن           | بالكيومتر |
|         | 4.             | الد          |           |
|         | المسيجيد       | الدية        | ٧Y        |
|         | ا بئر عباس     | المسجيد      |           |
|         | المستعجلة ٠٠   | بئر عاس      | ٣         |
|         | خيف المسيجد قر | المستعجلة    | 18        |
|         | المنسلخ        | خيف السيد    | •         |
| 1       | الحراء         | الملسلخ      | Y• /      |
|         | أبو عبيد ما    | الحرا.       | Ý         |
|         | نقب الفاد      | بئر أبو عبيد | 7         |
|         | بئر سفيد       | نقب الفار    | 14        |
|         | ينبع البحر ميا | بار سعید     | ٧٣        |
|         |                | المجموع      | YIV       |
|         |                |              | 111       |

المدينة ــ العلا

|              | لمات          | <u></u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | المسافة    |
|--------------|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| ملاحظات      | J.            | من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | بالكيلومتر |
| بلد          |               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | باريسوسر   |
|              | بنة .         | <del></del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |
|              | قصر ابن العاص | المدينة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٤          |
| 46           | الحفيرة       | قصر ابن العاص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 17         |
| ريح          | غزيل          | الحفيرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٨          |
| <b></b>      | اليواطه       | غزيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 14.14      |
|              | أبيار نصيف    | اليواطة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٧.         |
|              | البويره       | أبيار نصيف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 71         |
| جيل          | عنتره         | البويرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 19         |
| ماه          | أبو النغم     | عنترة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | W          |
| بماء         | جذاعة         | أبو النغم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ٤٨         |
| <b></b>      | المدية        | جذاعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 70         |
| مله          | المدرج        | المدية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Y.         |
| ماء          | الويبان       | المدرج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 14         |
| ماد          | الطويرة       | الوببان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |            |
| برکة         | قلعة الصور    | الطويرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 17         |
| أرض          |               | The state of the s | 17         |
| ا <b>أدض</b> | زم د          | قلعة الصور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 44         |
|              | سهل المطار    | زم <b>رد</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 18         |
|              | الشهد         | سهل المطار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 71         |
|              | الدابع        | الشهد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 18         |
| ik           | العلا         | البدايع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ۲.         |
|              |               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | EYA        |

جدة ـــ المدينة

| ملاحظات      | ااک           | الحطات        |             |  |
|--------------|---------------|---------------|-------------|--|
|              | ال            | •ن            | بالكيلومتر  |  |
| ميناه        |               | <b></b>       |             |  |
| <b>ۇر</b> يە | ذهبان         | جدة           | <b>.</b> •• |  |
| قرية         | <b>تو</b> ل   | ذهبان ,       | <b>3.</b> * |  |
| قرية         | القضيمة       | <b>ٿول</b>    | •           |  |
|              | رايغ          | القضيمة       | ٤٥.         |  |
|              | بر مستورة     | رابغ          |             |  |
| أدحن         | مفرق ينسح     | مستورة        | 17          |  |
|              | بئر ابن حصانی | المفرق        | ••          |  |
| ما           | الشفية        | بئر ابن حصانی | 79          |  |
| قُرية        | المرجيد       | الشفية        |             |  |
|              | بئر الراحة    | المبجيد       | 1           |  |
|              | ور عاد        | بئر الراحة    | γ.          |  |
| ماه          | بار درویش     | ينر عار       |             |  |
| ريح          | المنحور       | بئر درویش     | 78          |  |
| .l.          | أبيــار على   | المنحور       | \ <b>\</b>  |  |
|              | بئر عروة      | أبيار على     | ٥           |  |
| <b>.l.</b>   | الدينة        | بئر عروة      | Υ.          |  |
|              |               | المجموع       | 744         |  |

# جدة – مهد الذهب – المدينة (طريق عسفان)

| X                                           | طات       | الم       | المسافة      |
|---------------------------------------------|-----------|-----------|--------------|
| ملاحظات                                     | ال        | من        | بالكيلومتر   |
| ميناء                                       | - لاة     | •         |              |
| <b>قریة</b>                                 | عسفان -   | جدة       | 71           |
| أرض                                         | البرزة    | عسفان     | 70           |
| ريع                                         | المدركة   | البرزة    | ०५           |
| 13 A 13 B 1 B 1 B 1 B 1 B 1 B 1 B 1 B 1 B 1 | البركة    | المدركة   | 98           |
| قرية                                        | مهد الذهب | البركة    | 17.          |
|                                             |           | المجموع   | <b>797</b>   |
| قرية                                        | الصويدرة  | مهد الذهب | 140          |
| بلد                                         | المدينة   | الصويدرة  | <b>, V</b> 1 |
|                                             |           | المجموع   | 777          |

جدة - مهد الذهب (طريق المدينة)

|         | المحطات   |         | المسافة    |
|---------|-----------|---------|------------|
| ملاحظات | الل       | من      | بالكيلومتر |
| ميناه   | جـدة      |         |            |
|         | المدينة   | جدة     | 777        |
| قرية    | صويدرة    | المدينة | ٧١         |
| قرية    | مهد الذهب | صو بدرة | 190        |
|         |           | المجموع | 787        |

#### جـــــدلة

تعتبر جدة الميناء الرئيسي للحجاز على البحر الآحر ، وهي ميناء مكة ، والمسافة بينهما خسة وخسون ميلا ، ويبلغ سكانها الآن حوالى ما تتين وخسين ألف نسمة .

وقد كانت قضاعة أوليمن سكن جدة قبل الإسلام ، ولم يجر اتخاذ مدينة جدة مرفأ تجارياً لمكة إلا في السنة السادسة والعشرين من الهجرة ، في زمن ثالث الحلفاء الراشدين عثمان بن عفان رضي الله عنه ، فقد قدم في ذلك العام معتمراً من المدينة إلى مكة فسأله أهلها أن ينقل سلحل مكة القديم من الشعيبة (١) جنوبي جدة الآن ، إلى جدة لقربها من مكة ، فخرج بنفسه ورآها واغتسل بها وأمر أصحابه أن يغتسلوا بها ووصف الفسل من البحر بأنه مبارك .

والشعيبة تبعد عن جدة نحو اثنتي عشرة ساعة بحراً وست وثلاثين ساعة براً لراكب الجمير . ومن هذه الحقاءق التاريخية تظهر لنا حقيقة أولى ، هي أن مدينة جدة لم تكن تخلو من الماء فقد كانت بها آثار عذبة وإلا لما أمكن لقضاعة أن تسكنها قبل الإسلام ، ولما أمكن للخليفة الثالث أن يوافق على جعلها مرفأ لمدكة (٢) .

ولما قويت الدعوة الإسلامية وفتح الله على المسلمين بلاداً كثيرة ، وتغلفل الدين الإسلامي في النفوس ووفد المسلمون من كافة أقطار الأرض إلى هذه البلاد حاجين ملمين ،كبرت جدة وتطورت على مرور الآيام وآخذت أهميتها تظهر بكثرة الوافدين

<sup>(</sup>١) كانت الشميبة مرفأ مكة من قبل .

<sup>(</sup>٢) جاء في تاج العروس ج ٢ ص ٣١٣:

قال ابن الآثير: الجد بالضم شاطىء النهر والجدة أيضا و به سميت المدينة التى عندمكة جدة قلت: وهى الآن مدينة مشهورة ،رسى السفن الواردة من مصر والهند واليمن والبصرة وغيرها. واختلف فى سبب تسميتها مجدة فقيل الكونها خصت من جدة البحر أى شاطئه. وقبل سميت مجدة بن جرم بن زبان لانه بزلها كما فى الروض الانف السهيلى . وقبل غير ذلك ، وقال البكرى فى الممجم: الصواب أنه هو الذى سمى بها لولادته فيها ،

إلى مكة من الحجاج عن طريق البحرالاحر، وبرواج التجارة فى مكة، واتخاذ البحر فى جدة طريقاً لودودها بواسطة التجار الاحباش والرومان والفرس الذين يؤثرون ركوب السفن الشراعية لإلفهم إياها .

وهذا التحول في مدينة جدة جعل سكانها أكثر تعداداً ومرافقها أكبر من ذي قبل ، فظهرت الحاجة إلى المياه لقلتها فيها من تلك القرون السحيقة .

ولا شك أن الناس لم بتركوا مظنة وجود الماء فى باطن الارض إلا نقبوا عنها ، واستخرجوها فكثرت الآبار ، واختلفت بين الغذوبة والملوحة ، و بين الصفاء وغيره ، كما اختلفت أماكنها .

والآبار المطوية حول جدة تبلغ سبع آبار هي : دبئر السلسلي ، شرق جنوبي جدة ، و دبئر الوزيرية ، في الشرق وهي من وادي غليل و دبئر مريخ ، وهو مقابل المكندرة و دبئر تنضب ، وهو مقابل بني مالك و دبئر الحفنة ، شمالي بني مالك و دبئر بيمان ، شمال شرق بئر مالك . أما الآبار المحفورة فتبلغ خمس عشرة بئرا وهي : السرودية ، الحزة ، النشارية ، والقربنية ، تمد وسليمان ، عند البحر شرق جنوبي بريدة في طريق أبي صالحة ، أبو سباع شرق جنوبي برود ، القريبة ، مويحة ، أبو صالحة ، الصحيفة ، الشرقية ، الضفاري ، العسيلة : والحديث من هذه الآبار المحفورة هي : الصحيفة ، والشرقية ، وقد حفر الآولى منها المرحوم الشيخ عبد الله نصيف من أعيان الصحيفة ، والشرقية ، وقد حفر الآولى منها المرحوم الشيخ عبد الله نصيف من أعيان جدة وتجارها ، وحفر الثانية وأقام حواجزها من العقوم المرحوم حميد الشيخ المالكي . وكان هذا في خلال القرن الناك عشر الهجري ، وإلى جانب الصحيفة صهاريج كثيرة وكان هذا في خلال القرن الناك عشر الهجري ، وإلى جانب الصحيفة صهاريج كثيرة لآل نصيف ، وكل هذه الآماكن معروفة حتى الآن .

وقد بلغ عدد الصهاريج ما يزيد على ثلثمانة صهريج لاكما قدره صاحب مرآة الحرمين، بها بمائة صهريج . وقد عد أهل جدة مستعينين بالجالية الفارسية إلى بناء الصهاريج الكبيرة نظراً لقلة الماء ، ويروى بعضهم أن أول بناء الصهاريج بها كان في عهد هارون الرشيد .

وقد أجرى السلطان الغورى لجدة عيناً من وادى قرس شمالى الرغامة ووصل ماه هذه العين إلى جدة في أيام ثم انقطعت ، وأعبد تعميرها على يد تجار جدة بزعامة التاجر المعروف الشيخ فرج يسر حوالى عام ١٣٧٠ ه وظلت جارية حتى انقطعت وغاض معينها مابين عام ١٣١٠ و ١٣٠٠ ه ومن عيون جدة عين الوزيرية ، وهي مسحوبة من وادى غليل المعروف ، ولكنها لم تصل إلى البلد إلا في عهدالو الى عثمان باشا نورى . فظلت جارية إلى عام ١٣١٤ ه ثم ضعفت وقل ماؤها .

ولقد تكررت فيها الإصلاحات، وتوالى عليها التعمير، في عهـد الحـكومات السابقة، وفي هذا العهد أيضاً لا زالت ضعيفة لنضوب ينابيهها.

ولقد لجأت الحكومة العثمانية حينها رأت قلة الماء فى جدة ، إلى استيراد آلة لتقطير المياه من البحر ، كنذاسة ، فوصلت إليها فى عام ١٣٢٥ هـ ولقد كانت هذه الكنداسة المورد الوحيد تقريباً لسقيا أهل جدة أيام حصار الجيوش السعودية لجدة سنة ١٣٤٣ ، المورد الوحيد تقريباً لسقيا أهل جدة لم يكر يجرؤ على الذهاب إليها أحد للحصار المضروب على البلدة ، فكانت الحاجة إليها شديدة جداً ، وقد استوردت الحكومة الحالية آلتين كبيرتين لاستخلاص المياه العدبة فى عام ١٣٣٦ وقد كانت سقيا البلدة فى الاعوام الاخيرة من هاتين الآلتين ومن ماء الوزيرية الذى كان يكثر أحياناً ويقل أحيانا حتى خربت إحدى الآلتين .

وفى أوائل عام ٢٠٠٥ ه حسمارأى أهل جدة ماحل بمدينتهم من الظمأ ، فكروا فى استجلاب المياه من إحدى العسون إلى حده على نفقتهم الحناصة ، وأقاموا لذلك حفلا عظيما سادع الناس إلى الاكتناب فيه . وقد المغ المبلغ الذي جمع ما يزيد عن نصف مليون من الريالات .

ثم إن جلالة الملك عبد العزيز أمر بحلب الماء إلى جدة مهما كلف من ما ل فى أقصر بزمن فأعيد للناس ما دفعوه من تبرعات .

وجرت المفاوضة مع أسجاب العيرين في وادى فاطمة واشتريت منهم وجبات في ثمانية من العيون ، هي الخيف \_ الروصة \_ البرقة \_ أبو عروة \_ الحسلية \_ الجموم \_ أبو شعيب \_ الهنية . وبدأ العمل في ذلك في منتصف عام ١٣٦٥ ه وأحضر المهندسون والنجراه من انجلترا ومصر، وجلبت الانابيب من انجلترا وهي من الاسبستوس والاسمنت حتى وصل الماء إلى جدة يوم الجمعة غرة المحرم عام ١٣٦٧ ه. وكان يوم فرحة كبرى وسرور عام فيمدينة جدة بأسرها. وفي يوم الثلاثاء الخامس من شهر عرم عام ١٣٦٧ه مرى احتفال كبير بوصول الماء إلى جدة.

و بجدة قبر ينسب إلى حواء أم البشر ، وقد كان الحجاج يزورون هذا القبر ويتبركون به . وقد هدمت الحكومة القبة الموضوعة على القبركما أزالت البنيان الذي على القبر . ومنعت الناس من التمسح به ، ولقد زار ابن جبير الأندلسي جدة في حصه (سنة ٥٧٥ه) فذكر بعض آثار جدة ، ومنها الموضع الذي شيد عليه (قبة عتيقة) بقال إنه كان منزل حواء أم البشر عند توجهها إلى مكة .

وقد كانت جدة مدينة مسورة أقام سورها السلطان الغورى فى القرن العاشر الهجرى . ولكن هذا السور قد هدم منذ بضع سنوات لاسستبحار العمران. ويدعى الباب المواجه للجنوب باليمنى ، والباب الذى يواجه مكه المقدسة (باب مكة) والذى يواجه الشمال (باب المدينة) ويحيط بجدة قرى صغيرة فى الشمال والجنوب أكثرها مؤلف من بيوت صغيرة وأكواخ يسكنها البدو والجالون وكثير من الزنوج وقد تلاشى اكثرها لتحل محلها العادات و (الفيلات) الجميلة .

وقد استفاض العمران بمدينة جدة حتى وصل إلى الكيلو (١٤) فى طريق مكة قريباً من دأم السلم، ومن ناحية طريق المدينة إلى ما بعد دالرويس.

وبجدة أميناه إبحرى وآخر جوى . وهما يستقبلان عشرات الألوف من الحجاج جوآ وبحراً كل عام . ورصيف الميناه البحرى الحديث يقع على بعد ميل واحد من دائرة الجرك (الكرنتينة) القديمة وهو يمتد إلى ٣٢ قدما من الماء فى المد المنخفض عند رأس الرصيف و ١٠٠ قدم بـ ٥٠٠ قدماً ، ويمكن رسو باخرتين على جانبيه . وطول الطريق المردوم ٥٥٠٠ قدم ، والمسائد الحديدية

على جوانب الرصيف طولها ٢٢٤٣ قدما ، وعرض الطريق ٢٤ قدما ، وفي الرصيف مكاتب حديثة الجادك وفي الجمة الجنوبية أماكن خاصة بالحجاج ، كما توجد أيضاً مكاتب لموظني خفر السواحل والجوازات . ويوجد في وسط بناه الجرك منادة لتسهيل دخول الميناه .

وقد أنشىء محجر صحى جديد بجـدة . ونى يوم الثلاثاء ٢١ من شعبان ١٣٧٥ هـ الموافق ١٣ / ٤ / ١٩٥٦ م جرى افتتاحه ، ويعتبر من أعظم المحاجر الصحية فى الشرق الأوسط ، وتحتوى مدينة الحجرعلى ١٥٠ مبنى وشيدت على مساحة . ٢٢٨٠ متر مسطح .

و تعتبر جدة خلية حية للمشاط التجارى تقوم فيها المراكز الرئيسية للبنوك والمؤسسات المالية والأجنبية والأهلية ، وتتفرع فروعها في المدن الآخرى .

هذه هي جدة التي تنمو نمو آكبيراً مطرداً ، حتى ليقدر عدد سكانها اليوم بأكثر من « ١٢٠ ، ألف نسمة ، على حين قدر بعض المؤرخين هذا العدد منذ عشر سنوات بحوالي ثلاثين ألها .

#### الطائف:

هي مصيف الحجاز، تقع على ارتفاع ٥١٠٠ قدم فوق سطح البحر. وهي مدينة واقعة في سهل رملي محاط بتلال منخفضة، وتبعد عن مكة نحو الجنوب الشرقي بمقدان ٥٧ ميلا، وجوها معتدل. وقد قلت فيها المياه إلا أنها منذ بضع سنوات أصبحت شحيحة، والأمطار تسقط فيها في الجزيف، وأغلب سكانها من العنب والرمان والحون في زداعة البساتين والحضر، وتمتاز الطائف بفواكهها من العنب والرمان والحوخ والليمون وللشمش والسفر جل، وتنو فيها أزهار الورد.

والطائف قـديمة النشأة ، وتشبه مدن الشام في الجو . وكان من سادتها في عصر النبوة أبناء عمر بن عمير بن عوف الثقني : عبد ياليـــل ومسعود وحبيب . ومن شعرائها : أميـة بن أبي الصلت ، وأبوه أبو الصلت . ومن ساداتها كذلك عروة أبن مسعود الثقني .

وفى الطائف مسجد ابن عباس ويقوم حيث كان يقوم جيش المسلمين الذين حاصروا الطائف في عهد الرسول صلوات الله عليه ، ويجاور قبور الصحابة الذين استشهدوا في هذا الحصار إذ تقع القبور في مكان مسور بجوار المسجد من ناحية الشمال . وقد دفن ابن عباس بمسجده ، وتوفى عام ٦٨ ه . ومن صواحى الطائف الحديثة : قروة ، وشبرا ، ونجمة . وبجوار المدينة تقع بادية الطائف المترامية الآطراف وبالقرب من المدينة وادى وج الذى يمر بقرية المثناة منحدر إلى ناحية الطائف ، ومن الوديان حولها وادى السداد ، وفي القرب منها سد السملحى ، وهذا السد أضخم سده د الطائف .

وتشتهر الطائف بفاكهم و بصنع البسط والسجاجيد ، والمعاطف التي تشده البطانيات وتسمى (البيدى) . وانساع العمر ان وزيادة السكان ملحوظ في الطائف بما أدى الله قلة مياه الشرب ولذلك أقيمت السدود حولها ، ومنها سد عكر مة على وادى وج وتقع الطائف على ظهر جبل غزوان . وهي من المدن الجاهلية القديمة ، ويقال إنها كانت تعرف قديماً بوج ، وقد عثر فيها على كتابات ثمودية وتحيط بالطائف أودية كثيرة تسيل فيها الأمطار في موسم السحب ، وحولها عيون ومياه وبها آباد كثيرة . وكان أكثر سكانها عند ظهور الإسلام من ثقيف ، وكان لهم بها صنم كبير يسمى اللات . وهذه هي المسافات بين الطائف وجدة .

|   | ملاحظات               | ات      | ball   | . المسافة  |
|---|-----------------------|---------|--------|------------|
|   |                       | إلى     | من     | بالكيلومتر |
|   | الميناء               | دة      | ÷      |            |
|   | قرية                  | عسفان   | جـدة   | 71         |
|   |                       | البرزة  | مسفان  | 70         |
|   | ُ <mark>ول</mark> د ا | المدركة | البرزة | 07         |
|   | مقاه                  | عشيرة   | المدكة | 187        |
|   | بلد                   | الطائف  | عشيرة  | 70         |
| 1 |                       |         |        |            |

#### يلبع:

الميناء الثانى للحجاز بعد جدة ، وسكانها اليوم نحو عشرة آلاف نسمة، وتعد ميناء المدينة ، وبينها وبين المدينة ١٣١ميلا، وحواليهاوادى پنسج ، و إلى الشمال منها قرية املج، وبين ينسع وميناء الوجه ١٨٦ ميلا .

وهذه هي المسافات بين جدة \_ ينبع \_ المدينة :

جدة - ينبع - المدينة

| ملاحظات                                                                                                          | <b>ا</b> ات   | المسافة       |              |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|---------------|--------------|--|
|                                                                                                                  | J)            | من            | ا بالكيلومتر |  |
| مينا.                                                                                                            | <b>5</b> 4.   |               |              |  |
|                                                                                                                  | مفرق ينبع     | جدة           | 197          |  |
|                                                                                                                  | عرعر          | المفرق        | Y: 1         |  |
| ا ميناء                                                                                                          | يلبع البحر    | عرعر          | 77           |  |
|                                                                                                                  |               | المجموع       | ***          |  |
| ما                                                                                                               | بأر سعيد      | بنبع          | ٧٣           |  |
|                                                                                                                  | نقب الفار     | بال سعيد      | 18           |  |
|                                                                                                                  | بئر أبو عبيد  | نقب الفار     |              |  |
| قرية                                                                                                             | الجراء        | وثر أبو عبيد  | <b>Y</b> 3   |  |
| 1                                                                                                                | عين المنسلخ   | الحراء        | <b>\</b> •   |  |
| قرية                                                                                                             | الحيف         | عين المنسلخ   |              |  |
|                                                                                                                  | بئر المستعملة | الحيف         | 18           |  |
|                                                                                                                  | بقر عباس      | بئر المستعملة |              |  |
| قرية المستحدد | المسيجيد      | ببر عباس      | 1            |  |
| بلد                                                                                                              | الدينة        | المسيجيد      | VT           |  |
|                                                                                                                  |               |               |              |  |
|                                                                                                                  |               |               | 0 { }        |  |

#### الوجه :

من موانى الحجاز على البحر الأحمر ، وتقع على هضبة مرتفعة تواجعه البحر وتطل عليه ، وميناؤها عميق الغور يتسع للبواخر التى تبلغ حولتها ، 10 وانه ، وقا الباخرة وتفرغ حولة الباخرة إلى الشاطى ، وفى الوجه صرح له تاريخ حافل ، وكان قد اتخذه وتى . أى لورنس ، مركز قيادته فى أثناء الثورة العربية التحريرية فى الحرب العالمية الأولى ، وينقل الما إلى الوجه من آيار تبعد نحو ميل عن الداخل ، وعلى بعدد نحو تسعة أميال إلى البحرة توجد أم قريات القديمة التي عمل فيها الملك داود كما تدل على ذلك الآثار . وتفكر النقابة العربية السعودية فى إ كان فتح المناجم القديمة فى هذه الجهات . إلا أن البحث أثبت عدم فائدة ذلك الاستغلال ، والوجه صالح لاستعاله قاعدة جوية ، وقد مهدت أرضها لنزول الطائرات فيها ، وفى شرق الوجه بعدة أميال قلعة مصرية قديمة أقيمت فى طريق الحج . وهى على نمط أبنية القرون الوسطى ، وكانت معدة قديمة ألجنود فيها لحاية الحجاج من قطاع الطريق .

## لجوف:

هى المدينة الرئيسية وسط منطقة زراعية كبيرة واقعة إلى شمال النفود على وأس وادى السرحان، والواحة واقعة في منخفض يقع نحو . . . قدم تحت سطح الصحراء المحيطة بها، وتوجد واحات صغيرة أخرق تابعة لواحة الجوف . واقعة إلى الشمال الشرقي منها فهي : سكاكة ، وقارة ، والطوير ، وجاوة .

وسكاكة هي الآكبر . ومزارع النخيل فيها تكثر جداً حتى إنها تفوق تلك التي في جوفي نفيها .

ويبلغ طول واحة الجوف نحو ٣ أميال فى نصف ميل عرضاً، وهى تمتد من الشمال الغربي إلى الجنوب الشرقي ، وكاما حدائق وبساتين وبينها نحو ١٢ قرية ، وبها نحو ٤٠٥ منزل .

وموقع الجوف الجغرافي مهم جدداً لأنه يقع على الطريق المباشر بين سوريا ووسط بلاد العرب ، وهي منفصلة ، إذ تقع في المنتصف ما بين الفرات وطريق الحيجاز الحديدى ، وبين جبل شمر وجبل الدروز ، وعلى بعد تيمو ٣٠٠ ميلمن كل من هذه المواقع وهي الواحة الوحيدة ما بين العقبة وبغداد (١) . وأهم غلات الجوف القمح والشعير والتمر وهو من أجود الانواع والفواكه كالبطيخ والعنب . وفي منطقة الجوف تكثر النعام والغزلان والحر الوحشية (٢) . وكانت مدينة الجوف تسمى قديماً دومة الجنعل .

وروى ابن سعد نقلا عن بعض أهل الحيرة في سبب بنائهاو تسميتها: وأن أكبدر صاحبها وإخوته كانوا ينزلون دومة الحيرة وكانوا يزورون أخوالهم من كلب فيتغربون عندهم . فإنهم لمعهم وقد خرجوا للصيد إذرفعت لهم مدينة متهدمة لم يبق إلا بعض حيطانها، وكانت مبنية بالجندل ، فأعادوا بناءهاوغرسوا فيها الزيتون وغيره، وسموها دومة الجندل تفرقة بينها وبين دومة الحيرة ، (٣) .

وكانت قبائل العرب فى الجاهلية تنزل هـذه السوق فى أول يوم من ربيع الأول لليبع والشراء ، على ما سنذكره فى حينة (؛) .

<sup>(</sup>١) جزيرة العرب في القرن العشرين ص ٧٦.

<sup>(</sup>٢) جفراقية البلاد العربية (الصلاح البسكري) ص ٥٠

<sup>(</sup>٢) أسوال العرب ص ١٩٥، ١٩٦٠.

<sup>( ؛ )</sup>المرجع السابق ص ١٩٩ .

وهدّه هي المسافات بين الجوف والعلا وغيرها:

| الملاحظات    | ات                                      | la de la | المانة     |
|--------------|-----------------------------------------|----------------------------------------------|------------|
|              | إلى                                     | من                                           | بالكيلومتر |
| بلد          | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | الم                                          |            |
|              | مدائن صالح                              | الملا                                        | ٣.         |
| جيال         | مزحم الناقة                             | مدائن صالح                                   | 1.         |
| جبل          | المتالع                                 | من حم الناقة                                 | ٤٠         |
| 1            | الدار الحراء                            | المتالع                                      | 77         |
| ضلع          | خثم الصفا                               | الدار الحمراء                                | 4          |
| ماه          | القليبية                                | خشم الصفا                                    | 144        |
| واد          | فجر                                     | القليبية                                     | ۸۳         |
| <b>شعبان</b> | العو ينات                               | فجر                                          | 1          |
|              | نفجه                                    | العوينات                                     | •          |
| ريع          | الريلان                                 | نفجه                                         | 10         |
| مام          | أويسط                                   | الرولان                                      | 14.        |
| حزم ماء      | العيسوية                                | أويسط                                        | YA         |
| بلد          | الجوف                                   | العيسوية                                     | 171        |
|              |                                         | الجموع                                       | ٧٢٢        |

| _   ملاحظات | لحطات            |               | الماقة       |
|-------------|------------------|---------------|--------------|
|             | J)               | من            | بالكيلومتر   |
| ابلد        | <b>م</b> لا الله |               |              |
|             | الجوف            | <b>سکا که</b> | ٤٨           |
| اواد        | الجزل            | الجوف         | * *1         |
|             | أبو حص           | الجزل         | <b>{</b> {   |
|             | المفرقيات        | أبو حص        | <b>,</b>     |
|             | العقراوي         | المفرقيات     | <b>\$</b> \$ |
|             | سريان            | العقراوى      | •            |
|             | الزربيات         | مريان         | 11           |
| ريع         | <b>بریاد</b>     | الزربيات      | ۸۹           |
|             | مغيريات          | <b>ریاد</b>   | 17           |
|             | <b>!!</b>        | مفيريات       | 41.          |
|             |                  | المجموع       | 7.41         |

ومده كذلك المسافات بين قريات الملح والعلا وبينها وبين العقبة : قريات الملح – العلا

|         | <u> </u>         |             |
|---------|------------------|-------------|
| ملاحظات | الحطات           | isL_11      |
|         | من إل            | والكيلومتر  |
| 4.      | البك             |             |
|         | النبك العيسوية   | <b>Y•</b>   |
|         | العيسوية مغيره   | ٧           |
|         | مغيره المخفر حاج | <b>1</b>    |
|         | مخفر حاج البوك   | <b>^</b>    |
|         | تبرك العلا       | <b>70</b> * |
|         | الجعرع           | T1.         |

| Ī | · : |    | 1.  | ملا       |          | ات        | المحطا    | المسافة            |
|---|-----|----|-----|-----------|----------|-----------|-----------|--------------------|
|   |     | ات | حمل | . مر<br>م |          | إل        | من        | <b>بالك</b> يلومتر |
| - |     |    |     |           | بلد      | <u>ظ</u>  | الن       |                    |
|   |     |    |     |           | ما.      | العيساوية | النبك     | 1                  |
|   |     |    |     |           | •        | مفيره     | العيساوية | 7                  |
|   |     |    |     |           | <b>)</b> | مخفر حاج  | مغيره     | 14.                |
|   |     |    |     |           | ,•       | علقان     | مخفر حاج  | 170                |
|   |     |    |     |           | قرية     | حقل       | علقان     | 60                 |
|   |     |    |     |           | ميناء    | العقبة    | حقل       | ٣٠                 |
|   |     | 's |     |           |          |           | المجموع   | ٧٢٠                |

تبوك : تقع تبوك على خط السكة الحديدالحجازية .قالياقوت : تبوك بين الحجر

وأول الشام على أدبع مراحل من الحجر . وهو حصن به عين ونخل وحائط ينسب إلى النبي صلى الله عليه وسلم ، فيها غزوة تبوك المشهورة سنة تسع للهجرة ، وسميت تبوك لان النبي عَلَيْكَالِيَّةِ وجد اثنين من رجاله يدخلان أسهمهما فى نبع شحيح ليفرز الماء ، فقال لها : ما زائماً تبوكان منذ اليوم ، فسميت تبوك . والبوك إدخال اليدفى الشيء وتحريكه .

وقال القرماني: « تبوك عين ماء ونخيل ، وبني بها السلطان سليمان العثماني برجا ، وأسكن فيها عشرين نفراً من الانسكشارية لحفظ العين ، .

وتشمل تبوك بوصفها إمارة فى العهد الحاضر ، القبائل المقيمة فى أطرافها ؛ كالحويطات وبنى عطية ، وسكلنها البوم أكثر من ألف نسمة .

العقبة: تقع على الشاطىء الشرق من خليج العقبة ، قريباً من رأس الحليج ، وبها قلمة قديمة على شكل مربع ، وبها بساتين ومزارع نخيل .

وفي الحرب الحجازية الآخيرة ضمت العقبة ومعان إلى شرقي الأردن .

وتعرف العقبة قديما باسم أيلة ولها ناريخ قديم ، وأشار إليها القرآن الكريم بقوله واسألهم عن القرية التي كانت حاضرة البحر ، وللأسف أو جدالقوات البريطانية فيها مهدمة سلامة البلاد العربية .

## السلالات البشرية في الحجاز

# في القديم والحديث

## الشعب العربي

أقسامه :

العرب من الشعوب السامية ، التي انحدرت في الأصل من سام بن نوح ، وهــذه الشعوب وتشمل: الأحباش والفيليقبين والبابليين ، وقد جرت عادة المؤرخين من العرب على تقسيم الشعبالعربي إلى : باندةوباقيه ، والباقية ـــ إلى عاربة وهمالقحطانيون ومستعربة أو متعربة وهم الاسماعيليون أو العدنانيون . وعلى ذلك فهم ثلاث طبَّقات: بائدة وعاربة ومستعربة ، وبعضهم يسمى الباندة عاربة أو عرباء ، والقحطانيينُ متعربة ، والاسماعيلية مستعربة .

١ – العرب البائدة : فهم الذبن انقرضت قبائلهم ، وضاعت أخبارهم إلا ماقصته الكتب السَّمَاوية أو حفظته الآثار ، ومنهم عاد التيكانت تسكن الاحقاف كما سبق وقد أهلكوا بريح صرصر عاتية ، وثمود التيكانت تنزل الحجر ، مدائن صالح ، شمالي خيبر ، وقد أهلكوا بالطاغية الصاعقة أو الرجفة ، وطسم وجديس باليمامة ، والعالقة بالحجاز وتُهامة ونجد والشأم ومصر . ويضرب بطول قامتهم المثل ، ويرى بعض المحدثين من المؤرخين : أن الدولة الحمور ابية من العرب الباندة .

٢ – القحطانيون : وأما العرب المتعربة فمنهم أبناء يعرب بن قحطان الذين سكنو ا اليمن بعد المعينين ، ويعرب هـذا هو الذي يزحمون أنه أول من نطق بالعربية ، لآن لسان أبيه كان سريانيا ، أى أنه أول الناطقين بها من هذا الجيل إذ سبقه بها العرب

البائدة وعنهم أخدها . وكما يسمى هؤلاء القحطانيين : يسمون البينيين ، والخيريين ، والسيئيين . س – العدنانيون: وأما العرب المستعربة، ويسمون العدنانيين والنزاديين والحجاريين والاسماعيليين، فينتهى نسبهم إلى اسماعيل بن إبراهيم عليهما السلام، أنزله أبوه بمكان الكعبة طفلا دربنا إنى أسكنت من ذريتى بواد غير ذى ذرع عند بيتك المحرم – الآية ، وتركه وأمه هاجر والمصريه ، هناك وقد مانت أمه بعد أن شب ، ونزل بالقرب منهم جماعة من جرهم الثانية ، نشأ بينهم اسماعيل وتعلم لغتهم وأصهر اليهم ، ورزق أولاداً كثيرين ، طردوا الجرهميين فيما بعد ، ولذلك ولبعد الشقة بين منازل الاسماعيليين والقحطانيين ، اختلفت الله النه الحجاز ولغة اليمن ، حتى جدت عوامل الاختلاط فتقاربتا ، ثم توحدتا في لغة القرآن الكريم .

ويبدأ تاريخ الحجازيين فى القرن الناسع عشر قبل الميلاد، وهم وإن انتهى نسبهم إلى اسماعيل عليه السلام، إلا أن عمود نسبهم الصحيح يدنهى إلى عدنان، فأما ماوراه، من الآباء فقد اختلف فيه النسابون اختلافا كبيرا فيعدون من خمسة عشر إلى أربعين أبا، وبين اسماعيل وسام آبا، كثيرون لا يعلمهم إلاالله.

## أشهر القبأتل القحطانية والعدنانية :

اضطرب السكلام في قبائل العرب وأنسابهم اضطرابا كبيرا ، دعا كثيرا من المباحثين إلى الارتياب في صحة هذه الأنساب ، لكن العرب المتأخرين قد تلقوا ماننوقل منها بالقبول ، واعتمدوا عليه في مفاحراتهم ومنافراتهم ، وتماحهم وتهاجيهم ، واستغل الحلفاء فيما يعد هذه العصبيات في توطيد ملكهم وتوهين خصومهم ، فلم يبق واستغل الحلفاء فيما يعد هذه العصبيات في توطيد ملكهم وتوهين خصومهم ، فلم يبق لنا بد من تعرفها ، حتى نستطيع أن نفهم أسس تلك المفاخرات والأشعار ومنشأ موجهم وتحزبهم .

والعرب بطبقاتهم النلاث – برجعهم النسابون إلى سام بن نوح ، وهمذه سلسلة فسهم ، وهي تبين لك أشهر قبائل كل طبقة من طبقاتهم :

أشهر الشعوب القحطانية : كهلان وحمير :

ا - وقد تفرع من كهلان قبائل : كندة بالين ونجد ، وعاملة شمال الشأم ومذحج بالين ، ومراد ، وحمدان بها أيضا وجدام على خليج العقبة وهم أول

من نزل مصر من العرب لقربهم منها ، ولحم و ومنهم المناذرة ملوك الحيرة ، ، وطيء بأجا وسلمى ، والآذد ، ومنها : الأوس والحزرج سكان المدينة ، وغسان ملوك الشام.

٢ - وأما حمير : فقد نسل قضاعة ، وذهب بعض النسابين إلى أن قضاعة عدنانية .
 والمشهور من قبائل قضاعة : بلى شمالى الحجاز ، وجهينة كذلك ، ومن قراهم ينسع ،
 ولهم بقايا بالصعيد ، وكلب ببادية الشام ، وعذرة بأعالى الحجاز ، وإليهم ينسب الهوى العذرى . وتنوخ قرب المعرة .

( ء ) وأما العرب الإسماعيلية : فأشهر شعوبهم ربيعة ومضر.

ومن نسل ربيعة : واال وبكر وتغلب .

وأما مضر ، فيقال لها مضر الحراء ، وفيها يقول الشاعر :

إذا مضر الحراء كانت أرومتى وقام بنصرى خازم وابن خازم عطست بأنف شامخ وتناولت يداى الثريا قاعدا غير قائم

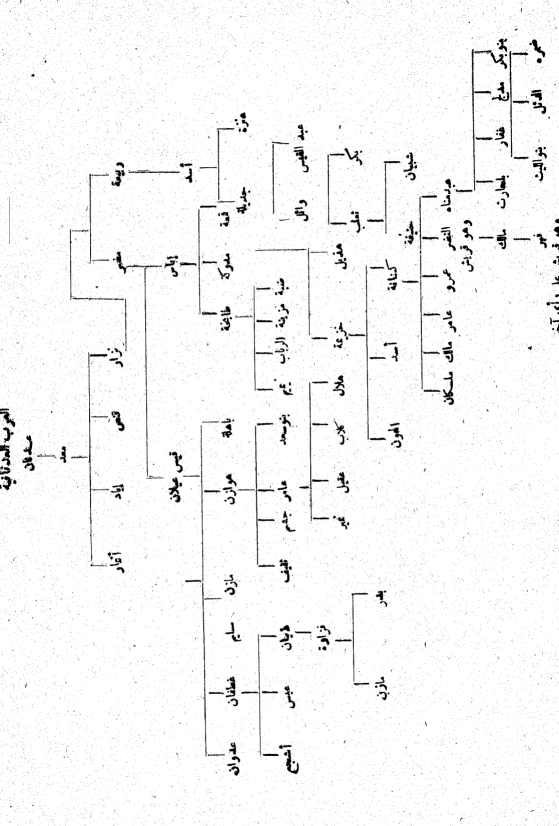
وأشهر أبناته : إلياس وقيس عيلان ، وأشهر قبائل قيس :

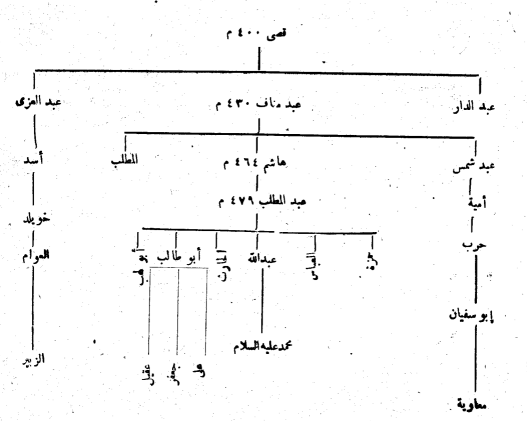
عدوان بالطائف ، وغطفان ، ومن غطفان : عبس وذبيان .

وتقطن قبيلة غطفان شرق المدينة وشمالها ، عيث تنصل بلادها شرقا بالقصيم من نجد ، وشمالا في حرار خيبر وأوديتها ، ويجاورها جنوبا بنو سليم الذين تقع بلادهم بقرب المدينة ، ممتدة على أطراف جبال الحجاز ، وحراره الشرقية من شرق المدينة نحو الجنوب ، حتى تتصل ببلاد بنى عامرمن قيس عيلان . وهو ازن بالحجاز ، ومن هو ازن : ثقيف بالطائف، ومن قيس : باهلة بالبمامة ، ومن مضر أيضاً : طابخة ، ومن نمل طابخة : طبخ : منبة و تميم .

#### الم ب القحطانية

| = 4 4 4                                                                        | 4                                            | <b>غفد</b>                             |            |
|--------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|----------------------------------------|------------|
| المالغة بالمام و<br>مام بالمامة<br>جديس بالمامة<br>خود بالمهر                  | 2.15. 12. 12. 12. 12. 12. 12. 12. 12. 12. 12 | الح                                    |            |
| 3 4 3 4                                                                        | 3, 2,                                        | ر                                      | - 1 T      |
|                                                                                |                                              | سان                                    |            |
| 3                                                                              |                                              |                                        | رع الثانية |
|                                                                                |                                              | ر <b>ب</b><br>-                        |            |
|                                                                                |                                              | <b>بحب</b>                             |            |
| ما عدنانية<br>-                                                                | شمالی الحجاز وقیل [                          | بأحمير قضاعة في                        |            |
| كلب بيادية المنام<br>عذرة ويلسب اليهم<br>جيئة شمال المجاز<br>المنائع قرب المرة | رة العقبة الخ                                | -<br>- طی. بآجا وسل<br>- جذام علی خلیہ |            |
|                                                                                | ة وملوك الحيرة ﴿                             | – لحم ومنها المتاذر                    |            |
| し とろ "                                                                         |                                              | - ممثان بالين<br>- مراد بالين          |            |
|                                                                                |                                              | - مذحج بالين<br>-                      |            |
|                                                                                | <b>5.4</b> 3                                 | - عا <b>ملة</b> شمال ک                 |            |
|                                                                                |                                              | - كندة باليمن<br>لازد                  |            |
|                                                                                |                                              | <b>353</b>                             |            |
| غان (ملوك الشام)                                                               | الخزرج بالمدينة                              | لاوس بالمدينة                          |            |





## السلالات الحجازية القديمة في مكة

يقال إن العمالقة كانوا أول من سكن مكة ، ثم خلفتهم قبيلة جرهم الثائية ، وفي عهدهم نزل إسماعيل وأمه بوادى مكة ، وصاهرهم إسماعيل ، ولما مات ، تولى البيت نابت أكبر أولاده ، ثم تولى ولاة من جرهم استمرت ولايتهم إلى سنة ٢٠٧ م . كاذكر سديو . ولبثت ولاية البيت في جرهم حتى عظمت شوكتهم ، وقوى نفوذهم ، وعاثوا فسادا في الحجاز ، واستحلوا أموال الكعبة ، واضطهدوا حجاج بيت الله . ثم قدمت خزاعة من اليمن بعد سيل العرم "، وتفرق سبأ على أثره ، فأجلت جرهما ، وانتزعت منها السيادة ، إذ عرج على مكة بنو حارثة بن عمرو المقلب خزاعة ، فاستعان بنو حارثة بكنانة فغلبهم بنو حارثة ، وكان رئيسهم يومئذ عمرو بن لحى ، واستمرت خزاعة على ولاية البيت نحواً من ثلثمائة سنة ، وهم الذين أدخلوا عبادة الاصنام والأوثان إلى مكة .

ولما قويت قريش وكثر نسلهم ، نازعو اخزاعة السلطان ، و تغلبوا عليها فى القرن الحامس الميلادى ، واستولى قصى بن كلاب على مكة — والبيت الحرام سنة ٤٤٠ م .

وأخد مفاتيح الكعبة من يد خزاعة ، وأجلاهم عن مكة ، وبذلك انتقلت السيادة إلى قريش ، و بذلك انتقلت السيادة إلى قريش ، و تو ارث القرشيون حكم مكة بما كان لهم من العصبية والشرف والجدد ومن ذلك ترى مدى امتزاج السلالات العربية ، التي حكمت مكة منذ القديم إلى أن انتهى الأمر إلى قريش سلالة إبراهيم واسماعيل ، وأصل النسب النبوى الشريف (١) .

ر ۱ ) راجع كتاب و شفاء الفرام بأخبار البلد الحرام للفاسى المتوفى عام ۸۳۳ م، ، نحقيق خفاجى وعبد الجبار والفلالي نشر مكتبة النهضة الحديثة بمكة الصاحبها عبد الشكور وغبد الحفيظ فدا .

## السلالات العربية القديمة في المدينة

أما المدينة ، فيقال : إن أول من نولها هم العالفة (١) ، ثم هاجرت إليها سلالات من اليهود من فلسطين . بعد هجوم الدولة الرومانية على بلاد فلسطين في القرن الأول قبل الميلاد . ثم بعد حرب اليهود والرومان عام ٧٠٠ ؛ هذه الحرب التي انتهت بخراب فلسحين وبتشتيت اليهود في أصقاع العالم ، وقد تسكائر عدد اليهود والنازحين منهم إلى المدينية ، وظهر منهم عدة قبائل ، أشهرها : قريظة والنضير . ثم نول المدينة بعد ذلك ، إثر سيل العرم ؛ الأوس والخزرج ، واستوطنوها ، وأقاموا مع اليهود ، وعاشوا في ضنك وإذلال من اليهود ، وكان على اليهود رئيس مستبد ، استبد بالنازحين، فاستجاروا بالتبابعة في رواية ، وبالفساسنة في رواية أخرى فجاءوا لنصرتهم . فكانت بين الفريقين حرب انتهت بقتل زعماء اليهود وأشرافهم ، وأصبح الآوس والخزرج بين الموسة أعز أهل المدينة ، وتحالفوا مع اليهود ، ثم دب الخلاف بين الأوس والحزرج ، وتنازعوا الشرف والسيادة . وقامت بينهم حروب وأيام طاحنة ، من أشهرها : يوم بعاث ، ويوم سمير ، ويوم حاطب ، ويوم السرارة عا سنذكره تفصيلا في الفصول التالية .

وهكذا نجيد كذلك سيلالات عديدة تمتزج وتكون شعب المدينة الحجازي (٢).

<sup>(1)</sup> يقول أبو الفرج الاصفهائي في الجزء ١٩ من الاغانى: كانساكنو المدينة في أول المدهر قبل بني إسرائيل قوما من الامم الساحقة يقال لهم الهالبق ، وكانوا قد تفرقوا في البلاد، وكان ملك الحجاز منهم ويقال له الارقم، ينزل بين تهاء وفك وكانوا قد ملاوا المدينة ولهم محل كثير وزرع، ثم بعث موسى إلى العهاليق جيشا من بني إسرائيل فقدم الجيش الحجاز فأظهرهم الله على العهاليق، واستقر جماعة من الجيش بالمدينة، فسكان ذلك أول سكني اليهود بالمدينة .

<sup>(</sup>٧) راجع كتاب الدرة الثمينة بأخبار المدينة لابن النجار – طبع القاهرة.

## عرب الطائف في المصر الجاهلي

الطائف من مدن الحجاز وحواضره، وتمتاز بجوها البديع ، وحدائهما وقاكمتها كا سبق ، وقد أقام بها العرب في العصر الجاهلي ، وكان أهلها من عدوان الذين منهم عامر بن الظرب العدواني ، حكم العرب في العصر الجاهلي ، وكان عددهم يقادب السبعين ألفا ، ولكن الحصومات بينهم أدت إلى حروب شديدة ، مات غيها الكثير ، وكان قسى بن منبه وهو ثقيف و صهراً لعالمر بن الظرب ، فلما ضعف أمر عدوان تغلب عليهم ثقيف ، وهم فرع من هو ازن (١) . وقد روى البكرى عن هشام المكلى في سبب تسمية ثقيف بهذا الاسم ، وماكان من نزول منبه بن بكر بن هوازن ، وهو ثقيف بالطائف ، رواية طويلة لا داعى لذكرها في هذه العجالة (٢) . وكان عن نزل بنواحى الطائف ، رواية عويلة لا داعى لذكرها في هذه العجالة (٢) . وكان عن نزل بنواحى الطائف ، عامر بن صعصعة ، حيث نزلوا بجوار أصهارهم عدوان بن عرب بنواحى الطائف . غير أن ثقيفا أخذتها من عامر انزرعها ، على أن يكون لها النصف بعملها فيها ، والعامر بين النصف بعقهم في البلاد .

ولبثوا على ذلك زما ناحتى كثرت ثقيف، وحصنو الطائف، وبنوا عليها حائطاً يطيف بها، فسميت الطانف <sup>۱۳۱</sup>.

## المضريون في الحجاز

القبائل المضرية في الحجاز في العصر الجاهلي :

لم تزل مضر بن نزار ، بعد خروج ربیعة من تهامة ، مقیمة فی منازلها من تهامة وما والاها ، حتی تبایلت قبائلهم ، وکثر عددهم وفصائلهم ، وضاقت

<sup>(</sup>۲) راجع ۲۶، ۲۲ ، ۲۷ ، ۲۷ ، ۱۲ ، ۱۳ ج ۱ البسكرى ، وص ۱۶ ـ ۱/۱۲ ، تاديخالاسلام الدكتور حسن إبراهيم .

<sup>(</sup>٣) راجع ٧٧ و ١/٧٨ معجم ما استعجم البيكري ، ١٦ / ١ تاريخ الإسلام . (٦ — الادبو)

بلادهم عنهم ، فطلبوا المتسع والمعاش ، وتتبعوا السكلا والمرعى والمساء ، وتنافسوا في المجال والمنازل ، وبغى بعضم على بعض ، فاقتناوا ، فظهرت خندف على قيس ، وظعنت قيس من تهامة طالعين إلى بلاد نجد ، إلا قبائل منهم . فانحازت الى أطراف الغود من تهامة .

فنزلت هوازن بن منصور بن عكرمة بن خصفة بن قيس ما بين غور تهامة ، إلى ما والى بيشة ، وترجاً ، وفاحية السراة ، والطائف ، وذا المجاز ، وحنين ، وأوطاسا وما صاقبها من البلاد . وهوازن من القبائل العربية الكبيرة ، وكانت مساكنها ، كا ذكرنا في مواضع متعددة ، من نجد – على حدود اليمن – وفي الحجاز . ثم تنافس أولاد مدركة وطابخة بني إلياس ابن مضر في المنازل ، وتضايقوا فيها ، ووقعت بينهم حرب ، فظهرت مدركة على طابخة ، فظعنت طابخة من تهامة ، وخرجوا إلى ظواهر نجد والحجاز . وأنحازت ، وينة بن أد بن طابخة ، إلى جبال رضوى ، وقدس ، وآرة وما والاها ، وصاقبها من أرض الحجاز .

و أقامت قبائل مدركة بناحية عرفات ، وعرنة ، و بطن نعان ، ورجيل ، وكبكب، والبوباة ، وجير انهم نيها طوانف من أعجاز هوازن .

وكانت لهذيل جبال من جبال السراة . ولهم صدور أوديتها وشعابها الغربية ومسايل تلك الشعاب والأودية على قبائل خزيمة بن مدركة فى منازلها ، وجيرانهذيل فى جبالهم : فهم ، وعدوان ، أبنا عمرو بن قيس عيلان .

ونرأت خزيمة بن مدركة أسفل من هذيل بن مدركة . واستطالوا فى تلك النهائم الى أسيافى البحر ، فسالت عليهم الآودية التى كانت هذيل فى صدورها وأعاليها ، وشعاب جبال السراة التى هذيل سكانها ، فصاروا فيما بين الشاطى. وجبال السراة الغربية . وأقام ولد النضر بن كنانة بن خزيمة ، حول مكة وما والاها ، بها جماعتهم وعددهم ، فكانوا جميما ينتسبون إلى النضر بن كنانة .

وأقام ولد فهر حول مكة ، حتى أنزلهم قصى بن كلاب الحرم ، وكانت مكة ليس بها أحدد ــ قال هشام : قال الـكلي : كان الناس يحجون ثم يتفرقون ،

فتبق مكه خالية ، ليس بها أحد – فقريش البطاح من ولد فهر : من دخل مع قصى الأبطح ، وقريش الظواهر ، من ولد فهر : تيم الأودم بن غالب بن فهر ومعيص ابن عامر بن لؤى ، و يحارب و الحارث ابنا فهر ، فهؤلاء قريش الظواهر ، وسائر قريش أبطحيون ، إلا ردط أبى عبيدة بن الجراح ، رضى الله عنه ، وهم بنو هلال ابن أهيب ابن ضبة بن الحارث بن فهر ، ورهط سهل وسهيل ابنى البيضاء ، وهم بنو هلال بن ضبة ابن الحارث بن فهر ، ورهط سهل وسهيل ابنى البيضاء ، وهم بنو هلال بن ضبة ابن الحارث بن فهر ، ورهط سهل وسهيل ابنى المجارية .

فهذا ما كان من حديث افتراقي معد ومنازلهم التي زلوها ، ومحالهم التي حلوها في الجاهلية ، حتى ظهر الإسلام (١٦) .

## القبائل العربية في الحجاز حين نزول الاسلام

قبائل تنزل بالحجاز :

وجاء الله عز وجل بالإسلام ، وقد زل الحجاز من العرب : أسد ، وعبس (۱) ، وغطفان ، وفزارة ، ومزينة ، وفهم ، وعدوان ، وهذيل ، وخثعم ، وسلول ، وهلال ، وغطفان ، وفزارة ، فعلى ، – وأسدوطى ، حليفان — وجهينة ، نزلو اجبال الحجاز : الآشعر ، والآجرد ، وقدسا ، وآرة ، و رضوى ، وأسهلوا في بطن أضم ، ويزلت قبائل من بلى شغبا و بدا ، بين تيا ، والمدينة : ويزلت ثقيف و بحيلة حاضرة الطائف ، ودار خثعم ، من هؤلا ، تربة وبيشة وظهر تبالة ، على محجة اليمن ، من مكة إليها ، وهم مخالطون لهلال بن حمرو ، وبطن تبالة لبني مازن . ودار ساول في عمل المدينة ، ومنازل أزد شهنو ، وبطن تبالة لبني مازن . ودار ساول في عمل المدينة ، ومنازل أزد شهنو ، وبطن تبالة لبني مازن . ودار ساول في عمل المدينة ، ومنازل أزد شهنو ، وبطن تبالة لبني مازن .

<sup>(1)</sup> راجع معجم ما استعجم ج ١ ص ٨٧ - ٨٩٠

<sup>(</sup> ٧ ) أسد وعبس نولتا في تجد ، فاسد كانت بجاورة لطى، ومحالفة لها ، ومنازلها في شمال القصيم ، وعبس كانت تنزل أعلى القصيم ، ومن غطفان قسم كبير استوطن نجددا على صفاف وادى الرمة كبنى عبد الله بن غطفان وغيرهم ( راجع عن تفصيل منازل هذه القبائل كتاب لفدة الاصفهانى ) مخطوط . ويرى الاستاذ حد الجاسران قبيه تمي عبر وأسد لم تنزلا بالحجاز حين بجىء الإسلام .

السراة ، وهي أودية مستقبلة مطلع الشمس بتثليث وتربة وبيشة ، وأوساط هذه الأودية لخثم ، على ما تقدم ، وأحياء مذحج ، وهذه الأودية تدفيع في أدض بني عامر بن صعصعة ، ومن بتى بأدض الحجاز من أعجاز جشم ونصر بن معاوية ومن ولد خصفة بن قيس ، فهم بالحرة ، حرة بنى سليم ، وحرة بنى هلال ، وحرة الربذة إلى قرن وتربة ، وهم مخالطون لكلاب بن دبيعة ، هؤلاء كلهم من ساكنى المجاز (۱) .

#### بنو عذرة :

ومن عرب الحجاز: بنو عذرة ، وتقع منازلهم فى أعالى الحجاز ، فى جوار عدد من قبائل دقضاعة ، وهى : نهد ، وجبهنة ، وبلى ، وكلب ، وتقع أرضها فى جوار غطفان ، ومن مواضعها : وادى القرى ، وتبوك حتى أيلة .

وكانت لني عذرة صلات بقبيلة قريش ، وكانساعدة بن رزاح أخا من الآم لقصى · كاكانت لهم صلات بالآوس والخزرج ، فوالدة الأوس والخزرج عذرية ، فهى قبلة بنت كاهل بن عذرة ·

ومن بطون هذه القبيلة : بنو ضبة ، وبنو جلممة ، وبنو زقزقة ، وبنو الجلحاء ، وبنوحروش ، وبنو جن ، وبنو الجلحاء ، وبنوحروش ، وبنو جن ، وبنو مدلج على رأى بعض النسابين ، وبنورقاعة وبنوكثر ، وبنوضر ، وبنونصر ، وبطون أخرى يذكرها النسابون .

## أشجم :

ومن القبائل الحجازية: أشجع ، وتقع مواطنها بصواحى يثرب ، وكانواحلفاء الخزرج ، وقد ساعدوهم فى يوم بعاث ، وكان بينهم وبينسليم بن منصور يوم فى موضع د الجر ، . ومن بطون أشجع: بكر ، وسببع ، ومنسبيع : حلاوة ، وهفان ، وفتيان ، وقنفد ، وذبيان (٢) .

<sup>( 1 )</sup> راجع كتاب: معجم ما استمجم ج ص . ٩ .

<sup>(</sup> ٢ ) و٣ سباتك المذهب ، ٣١٦ / ؛ تاريخ العرب قبل الإسلام لجواد على •

هذيل: وبين مكه والمدينة تقع منطقة هذيل، وتعرف باسم سراة هذيل: وهي أخت موطن قبيلة هذيل، التي تنقسب إلى هذيل بن مدركة بن إلياس بن مضر، وهي أخت قبيلة «خزيمة» وكانت تجاور قبيلة بني سليم وكنانة ، وقد اشتهرت بشعرائها وصفاء لغتها ، ولذلك احتج اللغويون بكلامهم ، وكانت هذيل مع قريش في أثناء حلة ، أرهة ، على مكة ، وكانت تعبد «سواع » ، وكان بموضع « رهاط » ، وكذلك عبدت « مناة ، وكان موضع هذا الصنم في « قديد » ، ومن أشهر بطون هذيل : بنو لحيان ، وبنو دهمان ، وبنو عادية ، وبنو ظاعنة ، وبنو خناعة .

## اختلاط العناصر فى الحجاز

كان عمر بن الخطاب ينادى فى الحجاج، بعد أداء مناسكهم: يا أهل الشام شامكم، يا أهل البين يمنكم، وكان برمى بهده القولة؛ صرف الأجناس المختلفة عن الإقامة بالحجاز لاسباب كثيرة منها: أن الحجاز كان وما زال آمنا من عدوان المعتدين وإغارة المجيدين ومن الحير أن يعود أهل كل مصر إلى مصرهم، ليحافظوا عليه، ويردوا عنه غارة المخيرين عليه، من كل من قدول له نفسه الإغارة على البلاد التي ظللها الإسلام.

ومن الاسباب أيضاً: المحافظة على أخلاق الحجازيين ، وعاداتهم ، وتقاليدهم ، والمحافظة أيضاعلى أرزاقهم ، فأسباب العيش في الحجاز محدودة ، إذ أن الحجاز ليس بلدا ذراعيا ، ولا بلدا صناعيا — كاهو الحال في غيره من الامصار ، وقد استطاع الحجاز بسياسة عمر الواقعية ؛ الاحتفاظ بكل مقوماته ؛ وبعد أن انحراف الحكام عن سياسة عمر ، بدأ سيل المهاجرين يغمر الحجاز ، وكان أغلب المهاجرين في العصر الاموى من الصناع وأرباب الحرف المختلفة ، وفي النادر من كان يماجر إليه ، للانقطاع عن الدنيا ، والانصر اف المحبادة . أما في العصور الاخيرة ، فبعد أن استفحات شرور الاستعاد ، أخذ المسلمون يهاجرون إلى الحجاز من بلادهم ، للحافظة على دينهم وتقاليدهم ، فامتلات يهاجرون إلى الحجاز من بلادهم ، للحافظة على دينهم وتقاليدهم ، فامتلات

مدن الجهاز بسيل جارف من الآجناس المختلفة ، حتى رأينا فيه جبوعا غفيرة من الفرغاة ، والقشفر ، والخرقان ، ورأينا الصبى ، والآندونيسي والمفاربة ، والسودافيين ، والمنجريين ، والحضرميين وغيرهم . وما كانت هذه الهجرة لتضير الحجاز ، لو أنها فظمت تنظيما يفيد البلاد ، ويفيد المهاجرين . ويؤسفنا أن نقول : إن عدم الالتفات لتنظيم الهجرة ، بما يتفق وحالة الحجاز وظروف معاشه ، ترك الحجازيين والمهاجرين في بلبلة ذهنية وخلقية ومعاشية ؛ الآمر الذي يستاء له كل مخلص لمهد العروبة وقبلة الإسلام . إن البعض يهون من شأن الهجرة ؛ ولا يرى فيها ما زاه من هذا التبلبل ، الاسلام . إن البعض يهون من شأن المجرة ؛ ولا يرى فيها ما زاه من هذا التبلبل ، الذي يختى مغبقة . ولكن إذا علمنا عدد البخاريين والتركستافيين ، يزيد عنمائة ألف نسمة ، ويضاهيم في هذا العدد النجيريون ، ويقرب عدد الآندونسيين من ألفا ، وعدد المفاربة مر عشرين ألفا ، وعدد المفاربة وجدة ، حيث يحلو لهم الإفامة فيها دون غيرها . إذا علمنا ذلك أدركنا مبلغ والمدينة وجدة ، حيث يحلو لهم الإفامة فيها دون غيرها . إذا علمنا ذلك أدركنا مبلغ الآهراد التي تنجم من ذلك .

وإن في الحجاف كثير أمن الواحات، وكثيراً من العيون المطمورة، والأراضي الصالحة الزراعة ، وكل ذلك في حاجة إلى الآيدى العاملة ، فلو وزعنا هؤلاء المهاجرين على تلك المناطق، التيهى في حاجة إلى الإصلاح، وفي حاجة إلى الآيدى العاملة ، لما أبيدت في بلادنا الروات ، من حيوانية ونباتية وغيرها، ولما قاسى السكان ما يقاسون الآن ندرة الحيوانات، والحضروات والدواجن ، ولوجدنا في هذه الآيدى العاملة ايدى المهاجرين ما يوفر

<sup>(1)</sup> ومن الامثلة العالية الى كانت فى أخلاق الحجازيين ؛ أن الجار يحترم جاره ويعنون جواده . ويقطف عليه ويواسيه ، ويفتقده وبسأل عنه . وقبل خميين سنة كان حاخب الدكان إذا استفتح ( بزبون ) وجاهه زبون آخر ، فإنه يبعثه ليشترى من جاره الدى لم يستفتح بعد ، وكان المطوف إذا جاءه حجاج ، ولم يأت الصديقه أو لجاره تعجاج ، فإنه يبعث إليه من عنده طائفة الحجاج المثانية الى ترد إليه .

البلادما هي في حاجة إليه ، ولما عرفنا هذه الازمة ، في المنازل ، وارتفاع أجورها ارتفاعا يعجز عنه الاهلون والمهاجرون على السواء .

وقد نجم عن هذه البلبلة فى العناصر ، والهجرات العديدة إلى الحجاز : اضطراب فى الاخلاق ، وفسادفى الالسنة ، وضعف فى العصبية العربية ، واستمانة بالاخلاق الإسلامية الاصيلة من تعاطف وتعارن وعبة .

## القيائل الحجازية في العصر الحاضر

! ---- لي

مقر بلى جنربى حويطات التهم . وتمتد منازلها إلى جهة الشرق حتى محطة دار الحراء والبلى فروع عديدة منها :

المعاقلة ، الرَّمُرُوط ، الفَواصِلة ، الزَّبَالة ، الشَّامَات ، الحَوِبِّين ، الرُّبَطة ، الوايِصة ، الحُرُوف ، الوُحَشة ، العِراصَات ، السَّمَامَة .

وكان كببر بِلَى ابن رفادة الذي مقره الوجه وأعرافه

#### ثمـــاله

قبيلة حجازية إلى جنوب الطائف، وهي من الآزد .

#### ثقيف

قد اختلف كثيراً فى نسب ثقيف ، والمعوّل عليه أنها من هوازن التى منها الشيابين أحد أفحاذ عتيبة ، ومنازل ثقيف فى جبال الحجاز ببن مكه والطاء ، وعلى الأصح بيئه وبين جبال الحجاز .

والمعروف بين المعاصرين أنَّ ثقيفًا نقسم إلى البطون الآنية :

١ – طويرق : وهم قديمان : حضر وبدو ، فالحضر فيهم العشائر الآنية :

الجُمَّدَيْدات ، الحَيْصَافين . والزَّحَارية ، والفُّضَّل .

وأمَّـا بدو طريرق ففهم العشار الآنية وهي :

الرُّوسان، والغَرايين، والتَرَاكِبَة، والسُكَالْبَة، والعَدْبدة، والعَدْبدة، والطّفردين يين، والحيُمنران،

٣ - بطن النمور : وهم يقسمون محسب بنازلهم إلى قسمين : أهل الهكفك ، وأهل وادى المتحرم .

فأهل الهدى فيهم أربع عشارٌ وهى : الكُمُسَّل ، واللشّظة ، والغَّسرَ با ، والبِسنِّى، وهو لا يقال إلى المُحَضَّرة وهو لا يقال إن الحجاج بن يوسف منهم . وأما أهل وادى المحرم فهم أهل الخَصْرة والمشابيخ وأهل الدار البيضاء .

بطن ثمالة: (وقد دخلت هذه القبيلة في ثقيف وهي كما قدما أزدية قحطانية)،
 وهم ثمانية أقسام: أهل الصُّخيرَة. وآل مقبيل، والضّباعين، والسوراعدة،
 وآل زيد، والسُّودَة، والطورال، ويقال أيضا إن المشاييخ من ثمالة.

ع \_ بطن بني سالم : وفيه عشارُ العبَّـالشَّة ، والعَـَصـَـبِّي ، والمُـنشجـف .

بطن عوف : وهم فی وادی لِیَّـة ، وبعضهم یلسبهم لحرب ، ومنهم عشیرة الفَّنَـّـم .

٣ - بطفن سفيان: وهم غذان: بنو عُدمتر وآل شربف، وأما بنو عمر فنهم: العُسران، وتميم، والخيمة كيرة، وأما آل شربف ففهم عشار كثيرة، أهمها: (أولا) آل سَاعِد، ويقسمون إلى الحرجل (وهؤلا يقال إنهم من بكر حلفاه قريش زمن الرسالة أى الجَمَادِلة) وآل حسن، وآل عُبيد، والسواعدة ، وآل منصور. (ثانيا) آل حِجَّة، وفهم: الخُمَّس، والبَهَادِلة، وأبو الدَّم، وأبو الظهر،

( تانيا ) ال حجمه ، وقيهم : الخدمدس ، والبهدادله ، وابو الدم ، وابو الطهبر ، وآل منشيف، وآل عبسى، وهؤ لاء ثلاث عائلات: آل حسين، وآل عبسى، وهؤ لاء ثلاث عائلات: آل حسين، وآل عبسى، وهؤ لاء ثلاث عائلات: آل حسين، وآل عبسى، وهؤ لاء ثلاث عائلات ال

( ثالثاً ) آل عائشة ، ومنهم الطلـْحَـات ، والحَـجَـلة ، وآل عمر .

γ ــ بطن قريش : منهم الحضر والبدر، فالحضر يقسمون إلى الحُصَنان الذَّراوة، والزِيِّنان، والمُعطرَة، والبدر، وآل غلى مقسمولى إلى مجواملة، وآل على والميافين، والفَشامِرة، ومن قريش أيضا القُصران، وبنو صَخشر، والخُسرةَة،

۸ ــ بطن هذيل : وسيأني ذكر فروعه .

هم بقرب بن مالك عندالنُر عدة ، وهم أقسام عديدة ، أهما.
 غذان ، كانس ، وبنو يوسف ، والأولون فيهم الجاهل ، والنَّد يى ، وآل يعلى ،
 وبنو محد ، والفضدة ، والأحلاف ، والحسرة ، وتقيم فى المليساء ، وآل مسمود وبنو يوسف ، وفيهم المجردى ، والعرسبل والقريمى .

وينسب إلى ثقيف الين بنو كنشيان ، وفيهم ثلاثة فروع : بكرى ، و بُرُيئدِى ، ونبئياني ، غير أن المقول إنهم يردون إلى عبس لا ثقيف .

#### الجَــ حَـادلة

تمتد ديرة الجحادلة من حدود حرب عند شروم حتى اللبث على شواطى، البحر ه وفى داخل البلاد إلى جبل الشوك ، وجبل السعدية . وتمتد من الجنوب إلى الداخل ؛ حتى ديرة آل مَهدى وذوى بركات ، ومنهم من يقيم بين مكة وعرفات ، وبينها وبين شداد ول ادى المحرم . وهذه القبيلة من أكثر القبائل الحجاية الصغيرة عددا . وأعظمها منعة وبقال إنها من بقايا بنى بكر حلفاء قريش على عهد الذي (صلى الله عليه وسلم) ومن فروع الجمعادلة ما يأتى : -

العلبانية الشينسية العرشية العنشية الخنسانية الخنسانية المسنانية العرشية الافرشية

ومن الفروع الآخرى آل منسيف والحيرِية وآل فهم ، وأهم فروعها ؛ آل تنهم \*

آل که اثر بنو بود آل بام آل 'زخفی

### الجمافرة

هذه إحدى القبائل التي يتألف منها أشراف الحجاز المنقسمين إلى ٣١ قبيلة ، وديرة الجعافرة شمالى جازان .

## ُجمَـنِهُ <u>`</u>

ثمتد منازل جهينة على الساحل من جنوبي ديرة بلي حتى جنوبي يدبع ٠٠ والقبيلتان بلي وجهينة من بقايا قضاعة اليمانية كا هو المعول عليه ، وتقسم جهينة إلى بطنين نز الآول مالك ، والثائي موسى ،

(أولا) بطن مالك فيه عدة أفخاذ هي :

إلى العَسَوْفَ ، وفيه عشائر عديدة أهمها : القَيْضَاة ، العَسَوْف ، السّدَبَّمة ، الفَسَيْسَيْات ، الحَسْفات ، الحَسْسُوش ، الحَشَا لِسكة ، المرّوات ، الموّالبة ، المشاعلة ، الرّبيّنات ، السكتَنبَة ، الرّجبان الهُدُبان .

عند عروة ، وفيه عشائر عديدة أهما : الشلاهبَـة ، الجَــمانة ، الفُــمود ، المستعد، الونيان ، الجمــا ملة ، الملادية .

٣ - فخذ الزَّوايْندَة، وفيه الدثنائر الآنية: الحضرَّة، الممايرة، العنقاب.

ع ـ فحذ العوامرة ، ولم نطلع على فروعه .

ت ـ غذرناعة ، وفيه العشار الآنية : المشاهير ، المساونة ، الوَحبان ، الشيرود .

٦ - فَذَكُابِ ، وفيه العشائر الآنية : العرافين ، الحضرة ، الزهيرات .

٧ - فذ بنى إبراهيم ، وفيه من العشائر : الحربيات ، العسّر اصر م ، المسافرة ، الجركسة ، الشسّطارة ، الشسّابين ، ذوو سعد ، الفُ قَدَماه ، ذوو سليم ، ذوو زيد ، ذوو كمنودة الموالى ، الحسّلانيث ، الدسّسا بِكة الشسّنكاورة ، المسّادقة العسلاونه ، العسسّفكاريين .

- فخذالماشة ، وفيه من العشار: الشَّقَاقا ، النَّفْران ، العَنبِسان ، الفَندَا عِينَ الصَّيادِلة ، المسّاوِية ، الصَّيادِيدَة .

### ( أَانِياً ) بِطن موسى وفيه الآفاذ والعشار الآتية :

ا ـ فخذ الفُنديم ، وعشاره هي : الزّرفاق ، النُّمَسة ، المحَاسِنة ، الحمدان ، المُفتــِل ، العَــلافين ، الفحَّـامين .

٢ - فخد ذبیان، وعشاره: المداحِنة، والمُصناخ، الهُمَسينات، الفربان،
 المُطینفات.

٣ ــ فخذ تخشمة ، وعشائره: المستك ، الحوافظة ، المساعرة ، روس البعير ،
 الحُممَينـد .

٤ - فَذَ تُحَبِّينُشُ ، وعشارُه : المساجِل ، النُّمْ بَسَمَة ، الصواحكة .

خذ الشُّمكرة ، وعشاره : المرادسة ، القطاعين ، الطبسة .

٣ ــ فخذ القوايدة وعشائره : الشُّـوايعة والعُـرود .

#### قبيلة حرب

وهم كثير من المؤلفين في أنساب العرب حينها نستبوا قبيلة حرب إلى العــدنانية . ومنشأ هذا الوهم :

١ أن المؤلفين في الأنساب رأوا هذه القبيلة تقطن مواطن العدنانيين القديمة ،
 وهي أقوى من يقطن بين مكة والمدينة .

وَ أُوا أَنْ بِمِنْ القياءُلِ المدنانية قد انضمت إليها ودخلت فيها كقبيلة مزينة .

٣ - كثير من الذين ألفوا في الأنساب يكتبون وهم بعيدون عن مواطن القبائل
 التي يدنون أنسابها ، هذا بما يوقع في الوهم :

والصحيح فى نسب حرب أنه يرجع إلى خولان من قحطان ، وأن انتقال هـذه القبيلة إلى الحجازكان فى آخر القرن الثانى الهجرى أو قريب منه ، ولقد أوضح علامة اليمن ونسابته وأبو محمدالحسن بن أحمد بن يعقوب الهمندانى، ؛ مؤلف كتابى (الإكليل) و (صفة جزيرة العرب) نسب هذه القبيلة وأورد طرفا صالحا من أخبارها وأشار إلى لمنى، من حروبها عندما استقرت بموطنها الآخير بين مكة والمدينة مع أشراف المدينة وقبيلة بنى تسليم وغيرها من القبائل [راجع الجزء الثانى من الإكليل المهدانى] .

وأماكن هذه القبيلة القوية فى نجد وفى الحجاز . فنى الحجاز تمتد ديرتها من جنوبى ينبع إلى القنفذة على محاذاة الساحل ، وحول المنطقة الجبلية الممتدة من المدينة إلى مكة إلى قرب جبل أباتَـــين ، ثم تمتد شرقا إلى داخل نجد بفرب وادى الزّمة ، وحدها الجنوبي درب الحج من بريدة إلى مكة . وإن قسما كبيراً من عشائر القبيلة وأفخاذها يوجد في الحجاز ببنها أن قسما آخر يوجد فى نجد .

#### بطن بنی علی :

يقيم بعض أفخاذ هذا البطن فى نجد ، والبعض الآخر فى الحجاز . والذين يقيمون (مقرب المدينة ) هم : البدارين ، خَفَـارة ، الفُـرَدَة ·

البطن الثاني من حرب: الفُّرَّدُةُ :

يوجد قسم قلاتل منه بقرب المدينة إلى الشرق منما .

### البطن الثالث بنو سالم:

هذا البطن ــ من حرت ــ من أكبر أقسام حرب ، ومنه مَن هم مقيمون فى نجد ، مثل : ولد سالم ، والزكبات ، والهسبيرات ) ومنه من هم مقيمون فى الحجاز ، مثل : والافخاذ العشائر الآنية ;

الاحامدة بين المدينة ويلبع مستح في جبل صبح وبدر الرّحّالة من بئرعبّـا سإلى بئرا بن حصائى الحنيا طيّـات وادى الحنيف ووادى الصفرا الحُدَرَيْمَات و و دي الحياعلة و أخماعلة و ادى الصفرا مقورازن بقرب وادى الصفرا الطّـران بقرب وادى الصفرا الطّـران في شرق الحماز المُدَرُيْنَات في شرق الحماز

بطن الرابع من حرب : بنو عمرو :

هذا البطن من حرب يقيم بعضه فى نجمد وبعضه الآخر فى الحجاز ، أما القمم الحجازى فيشمل العشائر الآتية :

السَلد بين الفُرع ورابغ السَعنبَد بقرب مكة الحَدران بين مكة وجدة بنو جابر د د د بشر في وادى فاطمة

عُنبَيندة في جبل ثبرا

الزَّبْنَقَـة فى جبل الفرع بقرب المدينة مَنَـاش غرب المضيق بقرب الفرع رَجهم بين مكة والمدينة في الفُـرع

بنونحمد شمالی رابغ

#### البطن الخامس من حرب : مسروح :

بعضهم ينسب بنى على إلى مسروح ، ولكن هـذا مختلف فيه وسيطرة مسروح في الحجاز مشهورة ؛ فإنهم يملكون ثغر رابغ وقسما كبيرا من الارض يمر منها درب الحج . وفى هذا البطن ثلاثة أفحاذ رئيسية هى :

(الأول) زبيدوعشائرها هي الصُّحَـٰف، والعُنصُـُوم، والمغاربة، والصَّـيَّـادة، والوُنـِـان، والجعائمة، والممنود، والحرارِجرَة، والعَــزارَة، والولدية، والمجمّـدَة، والعِـــنـلان.

( الثانی ) فحذ عوف وعشائرہ : سُو َید ، والمنہائِیّا ، واللَّمَـبَـة ،والعِیّفُـران والکنّـادِر َ ہُ .

(العالث) فخذ ولد سالم والسعديين ومنهم القُـُوّاد ومنازلهم على درب الحجج شمال والمدينة.

### قبيلة الحويطات

تقع منازل الحويطات بين تيا. جنوبا والكرك شمالا ووادى الديرحان والنفود الكبير شرقا وساحل خليج العقبة وشبه جزيرة سينا. غربا .

تقسم الحريطات إلى ثلاثة بطون:

١ – حويطات التيهمــة ( وأماكنها من ساحل البحر إلى جبال الحجاز ) .

٢ - الحويطات العلويون (أو العلاويون وأماكنها من منطقة الحسيسة إلى الشراه).

۳ حویطات ابن جازی ( فی جبال الشرة و شرقیها ) .
 أما عشائر حویطات ابن جازی فهی : \_

المطالقة:

الدراوشة

العكما مرة

المكرابدع

الدميانية

العُبطون

التراسة

الجكر أفين

وأما عشارٌ حويطات العلاويين فهي :

القُدمان الخصكرات الصو يلحين المو"احة السكالامان لمدةا بلة السَّلامَات الحزاجين المحاصد الفيا الين الدوو السَّروريين

> الناجمة المشقور

وتتألف حويطات التهمة التي تمتد منازلها عدلي شاطىء البحر حتى مدينة الوجه جنوباً من الشمارُ الآتية :

العمد ان

السكيات المكو أكسة العكمكيرات الشامير المساعد الفر عان الذ ما مين الجَـوا هرة الزُّما هرةً الغركيشينات الطقيقات الهَيحيّامين الشليانيين

#### ذوو حَسَن

تمتد ديارهم من شمال الليك إلى السكه الشامية جنوبى الليك، وإذا قيست بالأميال كانت مسافتها وي ميلا وتمتد في الداخل حتى أول الهضأب الساحلية، وهؤلاء يقولون إنهم من الاشراف.

ومن أفخاذ ذوى حسن الفروع الآتية : ـــ

|                | 1.       |    | J٦  | r |                     |     |           | \$1.0 |    | K      |     | وو  |    |     | #10<br>20 |             |   | i s<br>G    |          | 7    | اء  | 4   | 1    |      | j  |     |    |   | •.1 | مد  |     | W  |  |
|----------------|----------|----|-----|---|---------------------|-----|-----------|-------|----|--------|-----|-----|----|-----|-----------|-------------|---|-------------|----------|------|-----|-----|------|------|----|-----|----|---|-----|-----|-----|----|--|
|                | <u>-</u> |    |     |   |                     |     |           |       |    | 35     | •1  |     |    |     |           |             |   |             |          |      |     | 7   | - (  | 4.77 |    |     | Á, |   |     |     |     |    |  |
| 1.<br>1.<br>1. |          | 2  | ٠   |   | in in.<br>Se<br>Sek |     |           |       |    | ز      | مار | لخ  | -1 |     |           |             | 4 | 100<br>1843 | <u>.</u> | باؤ  | C   | ر   | 1    |      | Y. |     |    | _ | ياؤ | ۵,  | وو  | ذ  |  |
|                | i        | يد | لجا | 1 |                     | ن   | دار       | ن     | ,  | ·<br>• | -   | J   | T  |     |           |             |   |             |          | ់រួ  | امل | ٠,  | ام   | 1    |    |     |    | Ĺ | دی  | مې  | َلُ | T  |  |
| , s'           |          | Š  |     |   |                     |     | ii.<br>Ng |       |    |        |     | اس  |    |     |           |             |   |             |          | - 10 | i   | 7-0 | ويأد |      |    | e\$ |    |   |     | 34  | 100 |    |  |
|                |          |    |     |   |                     | Ÿŧ, |           |       | Ď, |        | ٠,  | . 1 | مو | .,, |           | . 4<br>2104 |   |             |          |      | •   | ئرا | ليه  |      |    |     |    |   | ۲   | مود |     | *1 |  |

#### خودها \_\_\_م

تقع ديرة خثم على طريق الطائف — أبها ، بين منازل شمران في الشهال و الفرب و بلقرن في الجنوب والشرق ، ومن أقسامها : آل مرة ، والسردان ، والمزارقة ، والسلسان .

#### خرزاعة

ومن بقايا خزاعة الأقدمين منهم فى وادى فاطمة ، وفى الحبت هند القنفذة ، وفى الراك الواقعة إلى الشرق الجنوى بحرة ، وفى الضيم .

## ربيعة البمن

تقيم هذه القبيلة في وادى خُـلب ووادى لِية ، وتصل في بعض الآحيان حقى الشقيق وديار بنى مُغَـيد ، وتحيط بها من الشمال والشمال الشرقى بنو مُغَـيد ، ومن الجنوب المجنوب الشرق شهران ، ومن الجنوب قبـائل مخلاف اليمين ، ومن الغرب رجال المع .

## زمرات

تقع ديارها بين بنى ما لك من الشمال ، وغامد من الشرق ، وزبيد من الجنوب والجنوب الغربي ، وتمتد فى الغرب إلى ما يقرب من ساحل البحر الآحر بمقدار خمسة عشر ميلا ، وهذه بطون زهران :

البطن الأول: دَوْس، وفية فخدان: بنو منهب، وهم جماعة جماعة ابن خضران وبنو فهم ، وهم جماعة الصغير .

البطن الثانى: بنو عمرو، وفيه ثلاثة أفخاذ: بنو حرير، وبنو عدوان جماعة السبيحى، قريش جماعة ابن زفاف.

السبيحي ، فريس جماعه السين ، وبنو بسر، وبنو حسن، وهم جماعة أحمد البطن الثالث : بنو يوسى ؛ وفيه خمسة أفخاذ وهي : بنو حسن، وهم جماعة أحمد

ابن عصيدات ، بالخرم ، بنوكنانة - بنو عامر - أهل بيضان .

البطن الرابع : بطيل .

البطن الحامس: بنو سليم ، وفيسه أربعة أفخساذ: بلفتضيل ؛ أولاد سعدى ، الشغبان ، الجبر .

سَسَبُلُ البَّالِينَ الْمُعَلِّمِينَ الْمُعَلِّمِينَ الْمُعَلِّمُ اللَّمِينَ اللَمِينَ اللَّمِينَ اللَّمِينَ اللَّمِينَ اللَّمِينَ اللَّمِينَ الللِمِينَ اللَّمِينَ اللَمِينَ اللَّمِينَ اللَّمِينَ اللَّمِينَ اللَّمِينَ اللَّمِينَ الللِمِينَ اللَّمِينَ اللَّمِينَ اللَّمِينَ اللَّمِينَ اللَّمِينَ اللَّمِينَ اللَّهِ اللِمِينَّ الْمُعْلَمِينَ اللَّهِ اللِمِينَّ الْمُعِلِّ اللْمِينَانِ اللَّهِ الْمُعِلِّ اللِمِينَّ الْمُعِلِّ اللِمِينَّ الْمُعِلِّ اللِمِينَّ الْمُعِلِّ اللِمِينَّ الْمِينَالِينَالِمِينَ اللِمِينَانِ اللِمِينَّ اللِمِينَّ اللِمِينَّ الْمُعِلِّ اللِمِينَّ اللِمِينَّ اللِمِينَّ اللِمِينَّ اللِمِينَّ اللِمِينَّ اللِمِينَّ اللْمِينَالِي اللْمِينَالِمِينَ اللِمِينَّ اللِمِينَّ الللِمِينَّ اللْمِينَالِي الْمُعِلْمُ اللِمِينَالِي الْمُعِلِيِينَ اللْمُعِلِي الْمُعِلِينِيِّ الْمُعِلِمِينَ اللْمُعِي

### بنو سفد

قبيلة عربية شريفة الارومة ، منها حليمة بنت أبىذؤيب ظرّ الرسول وَ الله وَ وَالله وَ وَالله وَ وَالله وَ وَالله من الطائف إلى جهة الجنوب الشرق . وتحسب هذه القبيلة أصل قسم كبير من عتيبة . و تقسم في الوقت الحاضر إلى بطنين : البطنين ، والثبتة .

وللثبتة فروع كثيرة أهمها الصريرات واللصة : وأما البطنين ففيه فروع كثيرة أيضا أهمها : الطفحة ، الخديج ، بنو زايد ، السلاقة ، ربيع ، العيلة ، ومن العائلات التى تتبع البطنين : خديد والسبابيل ، والروقة ، واللموب ، والنفعة والسلاقة وربيع والعيلة وبنو زايد ، والطفحة ، والجعدة والوذانين والسوطة والعمارة والزوران والحليقات . أما عائلات الثبتة فهى : لصة ، وضريرات . واللصة هم قساورة . والقساورة هم ذوو عطية والمظافرة ، والدهامين ، والبراق ، والمخلد ، والمناصير وآل طلحة ، والمراوحة ، والفدران ، والسمرة ، والشعايرية ، والثعابين ، والمناجيم والعلاويين ، والمراشدة ، والوسان والعلاويين ، والمراشدة ، والوسان والمقافشة ، والروسان والمقافشة ، والروسة ، والدعاجين ، والمعاسمة ، والدعاجين ، والعسمة ، والدعاجين ، والعبى ، والذبانية ، والحمية . وهؤلاء يقال لهم النابة .

#### سفيان

فرع من ثقیف ، تقیم فی أطراف الطائف إلى الجهة الجنوبیة الشرقیة منه ، ودیرتهم دیرة بنی سفیان ، المسهاة بالشفا ، وهی عبارة عن عدة ودیان ، تبدأ من آخر حدود قریش الحضر عند شقراء . والقبیلة متحضرة ، لها زراعة وفلاحة . وأهلما كثیرو الاغنام ، ولهم أقسام عدیدة ذكر ناها فی ثقیف .

بنو شهر بن ما لك بن الحجر: وهؤلا. بالنسبة لمنازلهم وللعادات والتقاليد واللمجة يحسبون من القبائل اليمانية الأصل، كالآزد التي سكنت جبال الحجاز واعتبرت من قبائل الحجاز، فإن لهجتهم تختلف عمن يجاورهم من أبناء عومتهم، فأم بدلا من أل نادر جدداً في كلامهم، وطراز حياتهم ومعايشهم تختلف بعض الشيء عن قبائل عسير.

## الأشراف

فى الحجاز ديار قريش ، وقريش ينتسب إليها عدد كبير من القبائل ومن سكان المدن و الأمصار ، أما فى الحجاز ، فيمكن قسمة الآشراف إلى قسمين : بقايا قريش ، وسلالة السبطين الحسن و الحسين · فالقسم الآول منه الفروع الآنية : الشيهيون وهم سيدنة

· البيت ، وقريش في مني ، وأطرافها وفي أطراف الطائف ، وهم غير قريش الثقفية ·

وأما القسم الثانى ، فيقال : إن منها فى الحجاز واحدا وعشرين عشيرة ، وسنحاول ذكر بمضها هنا :

الشنابرة . ذوو سرور . ذوو زيد . العبادلة في عسير والحجاز . ذوو بركات . ذوو حسن . ذوو حراز . ذوو عبد السكريم . الحرث . المناءة : ذو جيوان . ذوو جود الله . الماديل . ذوو عمرو . ذوو إبراهيم . الجعافرة . ذوو حسين . الفعور

## شمران

مساكن هذه القبيلة على ظريق الطائف ، وأمها منحدرة إلى الغرب فى تهامة ، وتحيظ بها من الغرب والشمال غامد ، ومن الشرق شهران ، ومن الجنوب خثعم ، وبالقرن . وتقسم إلى شمران الشام وشمران تهامة ، ومنهم العبوس ، وإلى بادية وأهم العسامها : سحاب وآل مبارك .

### بڻو شهر

منازل هذه القبيلة عتدة من تهامة ، بقرب القنقدة ، إلى أعالى جبال الحجاز ، ثم تنحدر منها إلى الشرق حتى وادى شهران .

ويحيط ببنى شهركل من بلمريان ، وبلقرن ، وبنو عمرو ، ن الشهال ، وشهران من الشرق ، وبالاسمر والريش وآل موسى والحبدة وربيعة المقاطرة ، ن الجنوب ، ومن الغرب بنو زيد ،

#### الشلاوي

تمند ديرتهم من شرقى الطائف، من جبال الحجاز إلى حدود ديرة البقوم، ومن الجنوب إلى حدود ديرة البقوم، ومن الجنوب إلى حدود زهران وغامد، ومن الشمال إلى ديار ثقيف، وأقسام الشلاوى كا يأتى:

1 /K. 12 /4-32

المناعبة الطبغة الموساوين العضاوين العضاوين المسيكة شيعت المدادين المدادين المسيلات المسيلات

### قبيلة عنزة

تنسب عنزة إلى أسد بن ربيعة ، وتتفرع إلى عدة يطون وأفخاذ، ومن فروعها التي تسكن الحجاز وتعتبر من قبائله :

١ - المناجة : وهذه القبيلة انتقل معظمها إلى شمال سوريا ، أما بقيتهم ، فنا زلم م
 ف شمان الحجاز .

٢ – الأبدا: ومنازلها في شمال الحجاز وغربي نجد .

## قبيلة عندية

لا يوجد بين القبائل من يفوق عتيبة في القوة ، أو يزيد عنها في العدة ، إلا قبيلة عنزة ولا يكاد أحد ينازعها السلطة في القسم المترسط من المملكة . ومنازلها من سفوح جبال الحجاز الشرقية ، إلى الحرار التي بين درب الحج ، ونجد من الشهال والشرق ، وديرة قحطان والبقوم والشلاوة وسبيع في الجنوب ، ويوجد قدم قليل من عتيبة في الحجاز غربي السلسلة الجبلية في أطراف الطائف ، وفي أطراف مكة والمضيق والسيل . الحجاز غربي السلسلة الجبلية في أطراف الوقة وبرقاء ، ولكل بطن أفخاذ وعشائل عديدة .

#### 

ثقع ديرة هذ البيلة المهمة ما بين دوجتي العرض ٣٠ ـــ ١٩° ـــ ١٥ ـــ ٢٠٥ ـــ ٢٥، ـــ ٢٥، ـــ ٢٥، ـــ ٢٥، ـــ ٢٥، وبين درجتي الطول ٣٠ ـــ ١٤° ودرجة ٤٢ : ويحيط بالقبيلة من الشمال الشلاوة ،

ومن الشرق سمران ، ومن الجنوب بلكر ن وبلعربان، ومن الفرب تخزيد وزّهران . وغر طريق و الطائف أبها ، وسط ديار هذه القبيلة ، التي يمكن التفريق بين أفرادها وتقسيمهم إلى قسمين : البدو والحاضرة . ومقر غامد الباحة . فالقسم المتبدى يسمى آل تحمياح ، وهم منتشرون في أماكن محتلفة بين إخوانهم المتحضرين ، ويتوغلون إلى أودية : رنية ، وبيشة ، وتربة ، والدواسر . وأما القسم المتحضر فيقيم في قرى مختلفة وأهم أقسامهم : بنو ذبيان ، بنو كبير ، المحمشران ، الظافر ، الرسمادة ، الزعلة ، الفرازعة ، بنو هم ، بنو لام ، المنتظر .

### ف منسم

منازلهم في الحجاز بين بني ثقيف شمالا ، والجحادلة غرباً . وهي قبيلة قلبلة العدد ، تعمل في الماشية والجمال ، وأنسابها من أصرح الانساب ، وأقربها إلى قريش وأما كيتما في وادى الوغار . وهم مشهورون بالفصاحة ، ويقال : إنهم مازالو امحافظين على لغة قريش التي كانت في صدر الإسلام . ولعل لهجهم أقرب اللهجات الحاضرة إلى العربية الفصحى ، وكفي بهم فصاحة أن منهم الابنة التي تزوجها الفيروز ابادى ؛ ففرت منه لا كنشافها عجمته .

### قريش

مُطلق قريش في الوقت الحاضر على قسمين من الناس ؛

الأول: الأشراف القرشيون بقايا قريش، سواء كانوا أشرافا، أم من بقاياً وريس المقيمين في منى وعرفات وما جاورها.

والثانى: وبطلق على فرع من فروع قبيلة ثقيف ، يسمى بقريش ؛ ودياره فى جهات الطائف ومنه طبقتان : بدو وحضر ؛ فالحاضرة تقطن فى الأودية القريبة من الطائف؛ كالو همط ، والو تعبط ؛ والمثناة وسواها . والبادية مازاات تعيش عيشة البداوة على رعى الماشية واستار خيراتها ؛ وقد ذكرت فى ثقيف .

### بنو مالك

تقع ديار بنى مالك قرب وادى مَوار إلى شرق اللبك ، بين بنى سعد فى الشمال ، والمصلاوة فى الصرق ، وزهران جنوبا ، والجحادلة عربا .

## هنسينم

قبيلة بين شمال نجد وشمال الحجاز لا تنتسب إلى أى بطن كان من بطون العرب، ولذلك ينظر إليها كأنها مثل الصلبة ، ومن عشارها : للذيبَة ، الجلدة ، آل بَرُّ اك ، الحُمُليو بة ، الله وا مش ، الفجاوين .

#### هذيل

من قيائل الحجاز المهمة ، وهى تنقسم إلى قسمين : شالى وجنوبى ، فالأول تقع دياره فى أطراف مكة من جهة الشرق والجنوب ، وخاصة فى أطراف مكة والطائف ، بقرب جبل يَرد وجبل ذكا المشهور :

فالقسم الأول: هو هذيل الشال يتألف من سبع عشارٌ هي :

المطارفة بوادى فاطمة ؛ المساعيد في السيل ؛ السواهر في السيل أيضاً ؛ لحيان إلى الشرق من مكة ؛ عمروا أو عمير على يمين الطريق من مكة إلى جـدة ؛ الجنابر بحبل الكبُر "؛ وهناك يسمون باسم المواقع التي يقيمون فيها ، فيدعـــون السعايد والحساسنة والكباكبة والجاريس .

وَالْقَسَمُ الثَّانَى : هَذَيَلُ النَّيْنَ ؛ ويَتَأْلُفَ مَنَ الْأَفْسَامُ الآتَيَةُ ؛

٧ – الندوَ به ، وفيه ثلاثة فروع : المرازيق ، والجدَسة ؛ والجُسلة ،

٣ – دعد، وفيه ثلاثة فروع : الحسنانِ ، وآل يعنلي ، والظُّنبان .

٣ – السُّسراونة ، وفيه ثلاثة فروع : الظهوان ، وآل عليا ، والمجادِ يش ،

<sup>۽</sup> ــ الماملة .

و - جميل ، وفيه أفسام وفروع أهمها : الطلوح ، المحسناسية ، العَسْبده ، المحسوكة ، فن الطلوح : آل خالد ، و آل صالح ، ومن آل خالد بتفرع : آل راشد ، وآل عطاف ، ومنهم : آل راشد ، وآل عطاف ، ومنهم : آل راشد ، وآل متيف ، والاعصاب ، وآل منساع ، ومنهم : الربقلة ، وآل حميد وآل زيدان : ثم من المحسودة يتفرع : بنو إياس ، والسرر المة ، وآل محمود ، والجوارة ، وآل زيد الفرح ، وكعب ، فن الفرح : آل محسن وآل كامل ، وآل سارى ، والدعجان ، المخرد ، وكعب ، فن الفرح : آل محسن وآل كامل ، وآل سارى ، والدعجان ، ومن آل زيد يتفرع : القيمنان ، والحاميد ، هم من الجوارة بتفرع : آل حسن ، وآل حدان ، وآل على ، ومن السالمة الشردة ، و آل فرح ،

• • •

وبعد، فهذه جولة شريعة في ربوع الحميان الممنا فيها بصورة مقتضبة من بيئته الطبيعية والبشرية، تلك البيئة الروحية الطاهرة، التي انبلج فيها فجر الإسلام، وخرج منها الحجازيون الأول محملون إلى أقطار العالم مشاعل النور والهداية، ويبشرون بدين جديد رسالة جديدة نقضي على الوثلية الآفنة، والنظم الاجتماعية الفاسدة، حتى تخلصت العقائد من شوائب الضلالات، وتحررت النفوس من ربقة العبودية إلا قه وجده، وانطلقت العقول من عقال الجود، وسبحت في الافاق الفكرية والإنسانية الرحية، وتخلصت المجتمعات التي أظلتها رايتهم من الظلم والاستبداد والإقطاع والفساد،

يقول المستشرق دوزى فى كتابه ( تاريخ المسلمين فى أسبانيا ) : ولقد كان القتح العربى فعمة بالدسبة الاسبانيا لأنه أدى إلى نورة اجتماعية مهمة ، وأزال قسما كبيراً من المساوى التي كانت أسبانيا تأن تحت عبها منذ عصور طوالى . وقد خففوا عب الصرائب ، وافتزعوا من أيدى الأغنياء الأرض التي كان يتقاسمها الإقطاعيون ويزرعها الفلاحون الاقنان أو العبيد الناقون ، وو تزعوها بالتساوى على من كانوا يشغلون فيها ، فمكف الملاك الجدد على استثمار الإرض بحاسة شديدة ، واستخرجوا معمها محصولا أوفر من قبل ، أما التجارة فقد تحررت من قبود الحدود والممكوس

الفادحة النيكانت ترهقها، وتطورت تطوراً ملحوظاً ، وكانت القرآن يسمح للعبيد بالتجرر نظير تمويض منصف ، فبررت من جراء ذلك قوى اجتهاهية ، وقد أفضت هذه الندابير كلماً ، إلى حالة من الرخاه العام ، كانت الحافز الأول المرحاب الذي استقبل به الحسكم العربي في عهده الأول ، .

وإن أمثال هذه الشهادات الناصعة من الغربين هي التي حملت بعض المنصفين منهم أن يعتبروا معركة و يواتييه ، التي انهزم فيها العرب ، نذير شؤم على أوربا والإنسانيه عامة ، ولقد أضاعت فرنسا فرصة تاريخية للاشتراك في الحضارة العربية التي ازدهرت بعد ذلك رمن وجيز ، أي أنها فقدت فرصة عظيمة لاختصار عهد الفوضي الإقطاعية و تبكون وحدثها القومية .

يقول أناتول فرانس بظرفه البادع فى ( الحياة المزهرة ) : • سأل السيد دوبو المرة ـ السيد نوزيير المرجابة على هذا السؤال • وحينتذقال السيد دوبو ا : إن أكثر أيام التاديخ شؤما هو اليوم الذى جرت فيه معركة • بواتييه ، فى سنة ٧٣٧ ، حين تراجع العلم والفن العربيان والحضارة العربية ، أمام البربرية الفرنجية (١) . .

والقد كان فاقحة دستور الاسلام هذه الآيات العظيمة التي زلت على محمد، حلى الله غليه وسلم، بغار حراء، حين بلغ الاربعين: واقرأ باسم وبك الذي خلق، خلق الإنسان من علق، اقرأ وربك الآكرم، الذي علم بالقلم، علم الإنسان مالم يعلم، ومن طريف المصادفات أن مكة عاصمة الإسلام الكبرى التي هوى في بطحاتها هذا الاستهلاك الرائع، الذي يحت على القراءة والعلم والثقافة والاطلاع، هي التي شهدت صناعة الورق \_ وسيلة العلم والثقافة و الاطلاع \_ وكان ذلك في سنة ٨٧ه، أي في عهد الوليد بن عبد الملك، أحد خلفاء بني أمية، ومنها أخذ الورق وصناعته طريقهما إلى البلدان الإسلامية الانحرى ثم إلى دول أوربا.

<sup>(</sup>١) الحصارة العربية ، لروجية جارودى ص ٨ ــ ٩ .

وجاء في دائرة المعارف البريطانية ما بأتي :

د إن البندر والتلفراف الإشارى ـ وإن لم يكونا من اختراع العرب كما يعتقد البعض ـ فإن من المحقق أنهما قد نقلا عن طريقهم إلى أوربا ، وكذلك صناعة الحرير والقطن ، واختراع آخر ذو قيمة كبيرة هو البوصلة البحرية ، ولقد صنع ورق الكتابة في مكة حوالي ٧٠٣ بعد الميلاد ، ومنها انتشر إلى الاقطار العربية الآخرى حتى وصل آخر الآمر إلى العالم الغربي .

ونجمل القول بشهادة أحدكتاب الفرنجة عن أثر ألحصنارة العربية فى الحضارة الغربية حيث يقول: « إن العلوم والفنون والآداب العربية قدكونت حلقة أتصال بين بالحضارة القديمة والحضارات الحديثة والثقافة . وإن ( الحضارة ) التى قدمها العرب للأقطار التى فتحوها قد بقيت مدة أطول من سلطة الفاتحين أنفسهم (١) » .

و ونحن ندين لهم ـ بطريق مباشر أو غير مباشر ـ بإحياء العملوم والفلسفة في أوربا الغربية ، حيث كانوا أول الموقظين والباعثين لمروح النقد والبحث والاستقصاء، التي كان لها أثر كبر في إنقاذ أوربا من سبأت جهالة المرهبئة و صلالة التمصب الديني، ويعزى إليهم ، أخيرا استلقاجا ، وبطريق غيير مباشر ـ معظم قالى الفنون المفيدة والاختراعات العملية التي بلغت حداً من الكمال بجهود الآمم في العصور الحديثة ، ومهما اقسعت دولة السيف العربية عن طريق القوة ، فإنها أضيق مدى واقساعا ، وأفل خلوداً وبقاء ، من دولة الفكر العربي (٢) ، .

هذا هو الشعاع الذي انبئق من هذه البيئة الحجازية التي عقدمًا العزم على دراسة حياتها الآدبية ، منذ أقدم العصور حتى العصر الحاضر ، تأصرين هذا

Encyclopaedia Britannica, Vol. - 1136 Arabia(1)

<sup>(</sup> ٢) المرجع السابق

الجزء على دراسة و الأدب الحجازى فى العصر الجاهلى ، شعره و نثره و لحول أدبانه وشعرائه ، كالنابغة الذبيانى ، وأمية بن أبى الصلت الثقنى ، وقيس بن الحطيم الاوسى ، وحسان بن ثابت الحزرجى مقدمين بين يدى هذه الدراسة العوامل التى أثرت فى هذا الأدب ، سواء كانت سياسية أو دينية أم اجتماعية أم عقلية أم غيرها، عاسيكون موضوع بجئنا فى الفصول والابواب التالية ، إن شاء الله .

### مصادر التهد

نذكر فيها بلي طائفه من أهم المصادر التي أعتمدنا علما في كتابة هذا التمهد: دوائر المارف :

> الطبعة العربية ١ - دائرة المعارف الإسلامية

٧ - دائرة المارف الربطانية Encyclopaedia Britannica

المعاجم :

٣ ــ تاج العروس الزبيدي .

للأزمري ع - التهذيب

لابن منظور . ه - لمان العرب

٧ - معجم البلدان لياقوت.

لرضاكحالة . ٧ - معجم القبائل العربية

۸ — معجم مااستعجم

٩ - جهرة أنساب العرب

لابن حزم مصادر مختلفة .

. ١ – الأدب العربي بين الجاهلية والإسلام لفيف من الأساتذة .

١١ ــ أخبار مكتوما جاء فيها من الآثار [ للأزرق ( المطبعة المناجدية

عكة المكرمة سنة ١٣٥٧ هـ).

لمحمد سعيد الأفغاني . ١٢ – أسواق العرب في الجاهلية والإسلام

دمشق سنة ١٩٣٧ . ١٣ - الأغاني لأبي الفرج الأصهاني

١٤ - الإكليل للهمداني

١٥ ــ بلوغ الأرب

١٩ – تاريخ ابن الأثير .

طبعة ساسي .

الكرى وتحقيق الاستاذ السقاء

ج ۲ و مخطوط ، .

للألوسي .

الدكتورحسن إبراهيم حسن للدكتور جوادعلى – ٤ مجلدت حسين باسلامة الحجازى . أحد السباعي • الشيخ حافظ وهبة لصلاح عبد القادر البكرى لرض\_ اكحالة التاريخ لروجية غارودي تعريب قدري قلمجي . محمد عبدالمنعم خفاجي لاس النجار الشريف عبد المحسن العركاتى المجازى لحدعبد المنعم خفاجى [ لنقى الدين الفاسى المـكى لنشر مكتبة النمضة الحديثة بمسكة [ط عيسى الحلم، بمصر سنة ١٩٥٦] ا . موسل الهمداني تحقيق الشيخ محدبن بليهد عمد عمر وفيع للدكتور محمد حسين ميكل

لفؤادحزه

١٧ - تاريخ الإسلام السياسي . ١٨ - تاريخ الطبري . 19 ــ تاريخ العرب قبل الإسلام . ٧ ــ تاريخ الكعبة المشرفة ٧١ - والمسجد الحرام ٧٢ ــ جزيرة العرب في القرن العشرين ٢٤ – جغرافية البلاد الغربية ٧٥ – جغرافية الجزيرة العربية ٣٦ - الحضارة العربية والدور الذى مثلته ق ٣٧ – الحياة الأدبية في العصر الجاهلي ٧٨ ــ الدرة الثمينة في تاريخ المدينة ۲۹ ـ رخله ابن جبير ٣٠ ـــ الرحلة اليمانية ٣١ ـــ الشعراء الجاهليون ۲۲ – سبائك الذهب ۴۳ – شفاء الغرام بأخبار البلد الحرام ٣٤ ــ شمال الحجاز ٣٥ ــ صفة جزيرة المرب ٣٦ — في ربوع عسير ٣٧ – في منزل الوحي

٣٨ – قلب جزيرة العرب

٣٩ – محاضرات في تاريخ الأمم الإسلامية الخضري .

٤٠ – مختارات أشعارالشمرا. الجاهلين

٤١ - مرآة الحرمين

٤٧ ـ معافات الطرق في المملكة العربية السعودية

۲۶ - مسالك المالك للا صطخرى

٤٤ – المملكة العربية السعودية

→ 30 - **-** 80

. . . - ٤٩

٤٧ – مهد العرب

صف و مجلات :

٤٨ - جريدة البلاد السعودية .

٩٤ - ، المدينة المنورة

٥٠ - بجلة الحج

٠٠ - المنهل

محدعبد المنعم خفاجي ( تأليفاللواء لبراهيمرفعت باشا

ط دار الكنب ۱۹۲۰م لرشدى الصالح ملحس

طبعة دى غويه لعبد الله أحرار خوجة

( الحازل تويتشل ( ترجمة شكيب الأموى

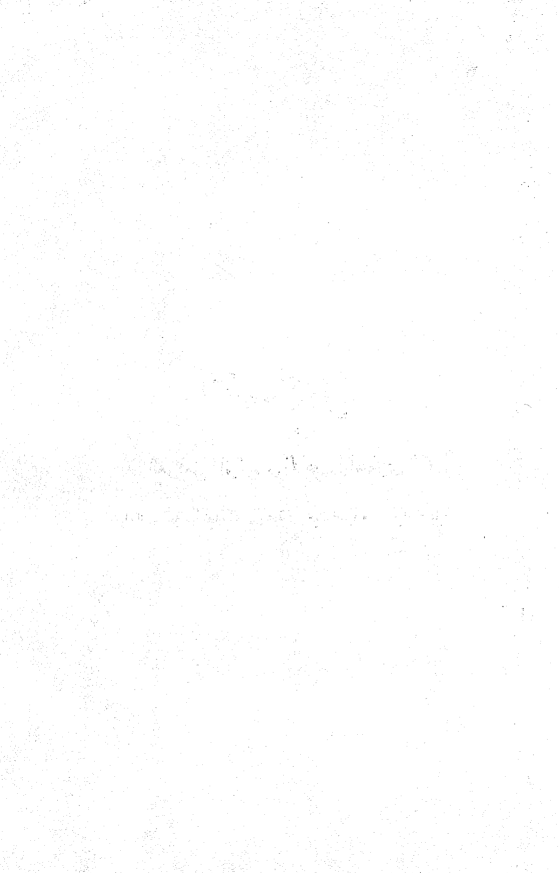
( مشروعات عمرانية بمنطقتی ( مسکه و الطائف

تقرير للمهندس على الشافعي الدكتور عبد الوهاب عزام وسلملة أقرأ،

# العتسالأول

العوامل المؤثرة في الأدب الحجازي

الحباة السباسية ، الحباة الاجتماعية ، الحباة الدينية ، الحباة المقلبة



# ا*لبابالأول* الحياة السياسية

# تو طئة

#### الجاهلية وتحديد العصر الجاهلي

اختلف الباحثون في تحديد العصر الجاهلي ، فنهم من قال : إنه العصر الذي خلا من الرسل بين عيسي و محمد() .

ومنهم من قال ـ وهو الحسكم بن عيدنة - : إن الجاهلية كانت بين آدم و نوح ، وهي ثمانمائة سنة (۲) ، وقال ابن عباس : ما بين نوح وإدريس (۲) . ويرى بعض المفسرين أن المراد بالجاهلية في قوله تعالى ، وقرن في بيو آكن ولا تبرجن تبرج الجاهلية الآولى ، ، الزمن الذي ولد فيه إراهيم عليه السلام ، حيث كانت المرأة تابس الدرع من الماؤلؤ غير مخيط الجانبين ، فتمشى وسط الطريق لتعرض نفسها على الرجال (۱) ، وروى عن ابن خالويه أن هذا اللفظ في الإسلام اطلق على الزمن الذي كان قبل البعثة (۱) .

ويرى نيكلسون ، أن الجاهلية تشمل ـ فى الحقيقة ـكل الفترة منذ آدم إلى محمد ، واكنها قد تستعمل فى دائرة محدودة الإشارة إلى عصر ،ا قبل الإسلام للأدب العربي ١٦.

<sup>(</sup>١) الموسوعة الإسلامية ـــ مادة جاهلية .

<sup>(</sup>٢) الألوسى : بلوغ الأرب في أحوال المرب ج ١ ص ١٧ .

<sup>(</sup>٤٠٣) القرطبي: الجَّامع لاحكام القرآن ج ١٤ ص ١٧٩ .

<sup>(</sup>٥) الألوسي نفس المصدر جراص ١٥.

 <sup>(</sup>٦) راجع كتاب نيكلسون ، تاريخ العرب الإدبى ، و ، التاريخ الإسلامي العام ،
 للد كتور على إبراهيم حسن .

ويرى بعض الباحثين، أن الفقرة التي سبقت ظهور الإسلام – وتقدر بنحو قرنين من الزمان – هي التي يطلق عايها العصر الجاهلي، أما ما سبق ذلك من أحداث، فتسمى وتاريخ العرب قبل الإسلام،

. . .

واختلفواكذلك فى معنى « الجاهلية ، ، أهى مأخوذة من الجهل ألذى هو ضد العلم ، وهو عين ما وصفت به الآزمنة السابقة للنصرانية فى الآية الثالثة عشرة من الإصحاح السابع من سفر أهمال الرسل . وقد ورد لفظ الجهل بهذا المعنى فى أقوال الشعرا. الجاهلين ، كقول عنترة :

. إن كنت جاهلة بما لم تعلى ،

أم هي مأخوذة من الجهل الذي هو السفه والفضب والآنفة ، كما يميل كشير من المؤرخين ؟

على أننا إذا دققها النظر فى الآيات الآرابع التى ورد فيها لفظ الجاهلية ، تبين لنا أن هذا المعنى هو المقصود. وهذى هى الآيات:

• أفحكم الجاهلية يبغون ، المائدة . ٥ ، • يظنون الملة غير الحق ظن الجاهلية ، المتح ٢٦ ، ٢ عمران ١٥٤ ، • إذ جدل الذين كفروا في قلومهم الحمية حمية الجاهلية ، الفتح ٢٦ ،

« وقرن في بيوتكن ، ولا تعرجن تعرج الجاهلية الأحزاب ، ·

ويطلق لفظ الجاهلية على الحال التي كانت عليها العرب قبل بزوغ فجر الإسلام ، يقول الدكتور , فيليب حتى ، : « تفسر كلمة الجاهلية عادة بعصر الجهل أو البرية – الهمجية \_Barbarism ، ولكنها في الواقع تعنى قلك الحقبة التي ،كانت فيها المجزيرة العربية خالية من أى قانون أو نبى موحى إليه ، أو كتاب منزل (1) ».

ويرى المستر وفيلبى ، أن هذا العصركان عصر مجادة وازدهار ، وحياة تجارية وفيكرية عظيمة ، وأن العرب قد أجعفوا حين وسموا هذه الحقيقة الزاهية - من تاريخهم ـ بسمة والعصر الجاهلى ، ، وفي ذلك يقول :

<sup>.</sup> Hitti: History of the Arabs, P. 87 (1)

و . . . إنه قبل ظهور محمد ـ عليه السلام ـ بحوالى ألنى عام ، كانت الجزية العربية قوة من القوى العظمى فى العالم ، لها مكانتها التجارية و الثقافية العظيمة . ثم غدت مرة أخرى بعد أنيثاق فجر الإسلام مركزاً لامبراطورية عالمية عظيمة ، شعلة من العلم و المعرفة حية متقدة وسط عصور الظلام فى أوربا ، ولكن الجزيرة العربية كانت ـ بعد أذ ـ قد نسيت ماضيها المجيد ، و انصرفت عن تقدير ما حققته فى عصورها التليدة ، وأطلقت بكل كبرياء على تلك الفترة التى حققت فيها ماضى عظمتها الباكرة ، واسم الجاهلي (1) ،

والذي نميل إليه ، هو أن الجاهلية - في مدلولها الواسع - لا تطلق على الجهل الذي هو ضد العلم فقط ، ولا على السفه و الطيش والحمية وحسب ، وإنما تشمل كل ما يجافى دوح الإسلامية من عقائد وأخلاق وعادات ، كالربا وعبادة الاوثان ، ونصرة الانظلا ومظلوماً ، وو إد البنات . بيد أن المؤرخ خليق - حين يدرس العصر الجاهلي -أن تذكر ما يتعارض مع الإسلام من التقاليد و المعتقدات و ألو ان السلوك، وما لايتمارض مع روحه ومبادئه ، كحلف الفضول ، وما عرف عن قريش من ختان الاولاد ، وتحففها في المناكح عن الاخت و بلت الاخت ، مما أوجبه الإسلام .

أما فيها يختص بالآدب و تحديد مدة الشعر الجاهلي ، فقد ظن كثير من الباحثين \_ قديماً وحديثاً \_ أن أقدم شعر جاهلي وصل إليناكان قبل الهجرة بنحو ١٥٠ سنة إلى ماتتى سنة ، وفي طليعة هؤلاء ، أبو عمرو الجاحظ ، الذي يرى أن العرب تشارك العجم في البناء وتنفرد بالشعر ، فبنت غمدان وكعبة نجران وقصرى مارد ، وشعوب، والآبلق الفرد ، كما بنت الآعاجم كربيداد ، وبيضا اصطخر ، وبيضا المدائن ، والكتب \_ في رأيه \_ أبق من بنيان الحجارة وحيطان المدر ، لأن من شأن الملوك أن يطمسوا على رأيه \_ أبق من سبقهم ، وأن يميتوا ذكر أعدائهم (٢) .

The Background of Jslam, P. 11(1)

<sup>(</sup>٢) الحيوان للجاحظ ( جا: ٣٦ – ٢٧ ).

فالجاحظ يضع الشعر فى تقدير العرب، موضع البناء فى تقدير العجم ، لتخليد الآثار . والامم عادة يتلبه فيها الوعى لتخليد آثارها منذ تستيقظ . ومعنى هذا أن الشعر العربى موغل فى القدم ، قدم الصحوة العربية الباكرة ، لانه الوسيلة الآولى لخلود الشعر العربى موغل فى القدم ، قدم الصحوة العربية الباكرة ، لانه الوسيلة الآولى لخلود الذكر عند العرب وهذا يتنافى مع القول بأن عمر الشعر الجاهل ما بين ١٥٠ سنة إلى مائتى سنة . إذ المعروف أن مدنية العرب وحضارتهم أقدم من ذلك بكثير . هذا إلى أن النمو الطبيعى القصيدة العربية يستدعى أن تدكون قد مرت بأطوار شتى فى طرق التعبير والتصوير ، وانتقات من طور السجع إلى الرجز إلى الأوزان القصيرة الآخرى ، فالأوزان القصيرة الآخرى ، فالأوزان الطويلة ، ومن الحسى إلى المعنوى حتى وصات إلى مارصلت إليه من الاكتمال فالأوزان الطبيعة والبيان . . . ومن هناكان رأى ثملب ؛ الذى نقله الأصمعى ، من أن الشعر الجاهلي كان قبل الهجرة بنحو . . على حساب أجيال الأنساب [ . ع سنة الجيل الواحد ] — قد وصل إلى أن أقدم شعر عالم كان قبل الهجرة بأكثر من ستهانة سنة ، وأن أقدم المقطوعات ينسب الطى بن عاهد في القرن السابع قبل الهجرة وأن اقيطا الإيادى فى قصيدته التى مطلعها :

ما دار عبلة من محتلها الجرعا هاجت لى الهم والأحزان والوجعا

يعتبر ناظم أول قصيدة من الطوال . وفيها ينذرةومه و يحذرهمن زحف ملك الفرس «سا بور ذى الأكتاف » ، وقد قيلت هذه القصيدة فى سنة ٢٢٦ م ( ٢٩٦قه) (١٠ • وديوان لقيط الآيادى – وهو مخطوط بدار الكتب – يعتبر – على الأرجح – أقدم دواوين الشمر الجاهلي (١٠ •

 <sup>(</sup>۱) الاسس المبتكرة لدراسة الادب الجاهلي ص ۱۱۸ – ۱۱۹ .
 (۲) ديوان الإيادي و ضمن بجوعة خطبة برقم ۱۳۸ ٤١ – أدب ، .

أما فى التُو، فتعتر الآمثال المدسوبة أقدم فنون الآدب العربى ، وأن منها مائرجع أقدميته إلى الفرن الثامن قبل الهجرة ، أو القرن الثانى قبل الميلاد المسيحى ، وذلك كالمثل الذى ينسبونه إلى أبى الحجازيين « الياس بن مضر ، ، وهو « السليم لا ينام ولا ينيم ، .

ومهما كانت قيمة هذه الاراء في ميزان التحقيق العلمي ، فإن الادب الجاهلي الذي وصل إلينا مكتملا سوياً لا يمكن أن يكون حديث الميلاد لا يتجاوز عمره ١٥٠ عاماً ، فالقصيدة العربية أقدم ميلاداً وأوغل في طوايا الزمن بما تصور الجاحظ ومن نحا منحاه من النقاد . . . بيدأن أصول هذا الادب وأطوار نموه وقد هربت منا \_ كا يقول ودي فرجيه » \_ لسوء الحظ ، فهو حين يطلع علينا لأول وهلة ، يطلع علينا من قلب الصحراء ، قام الخلقة كما خرجت ومنيرفا ، من ذهن جوبتير ، (١) .

<sup>(</sup>٧)راجع 472ر Arabie Par Desvergers فريخ الشعر الدربي الدينية على من في

# الفضل الأول أهمية الحجاز فى العصر القديم

### العور الذي لعبة الميجاز قاديما :

الحجاز أم أقاليم الجزيرة العربية لأسباب عديدة :

١ وقوعه قديما على الطريق التجارى ، الذى يصل اليمن ببلاد الشمال .

٧ - يبلغ أكثر من خمس الجزيرة العربية كلها بجميع أقاليمها ؛ فبينها يبلغ متوسط عرض الجزيرة ٧٠٠ ميل ، نجد أن عرض الحجاز من الشرق إلى الغرب ٢٥٠ ميلا، وبينها نجد أن متوسط منتهى طول الجزيرة ١٢٠٠ ميلاً ، نجد أن الحجاز يبلغ طوله زها. ٧٠٠ ميلا من الشمال للجنوب.

٣ ــ وقسوعة وسبط مناطق الحضارة في بلاد الشرق ، وهي بلاد البين والشام ومصر •

ع \_ أن الحجاز مركز استراتيجي مهم .

• - استقرار أنباع الديانات فيه قبل الإسلام ؛ فقد رحل إليه اليهود، وأنشأوا فيه عدة مواطن ، منها المدينة وخيبر وغيرهما ، وكان يوجد فيه من قديم ، أتباع

الحنيفية ، وعبدة الأوثان والاصنام ، وبعض النصارى .

٣ - انبعاث أعظم قوة روحية عالمية من الحجاز ؛ وهي رسالة الإسلام ، الى نزلت على محمد بن عبد الله الحجازي المسكى القرشي ، والإسلام هو الذي ساد العالم إلى اليوم، وقامت على أصوله أعظم حضارة عرفها الناريخ، وأعدل حكم شهدته الشعوب التي دانت لدول الحلافة الاسلامية مالطاعة .

٧ - كانت قريش أعظم قبائل الحجاز ، ولقريش السيادة على القبائل الحجازية عاصة والعربية عامة ، منذ القدم قبل الاسلام وبعده .

<sup>(</sup>١) ٥٣ مهد العرب - عبد الوماب عوام .

اشتمال الحجاز على مقدسات الاسلام العربقة في المجد والتاريخ ، وهي مكة والمدينة وما يحيط بهما وما بينهما ، وعلى الآثار الاسلامية الحالدة .

وقد بتى الححاز منذ عصر النبوة حتى اليوم عرماً أن يعيش فيه أو يسكنه أويدخل إليه غير المسلمين .

وكافت هذه المنطقة إلى جانب تجارتها الحناصة ملتق القوافل التجارية بين وادى النيل و الهند ودول شرقى حوض البحر الآبيض المتوسط . وكان أم السلع التي اتجر فيها العرب : الذهب، والنحاس، والآحجار النفيسة، وقد كان من أم موارد الذهب في تلك الآحقاب السحيقة : ذلك المنجم الذي كان يستثمره اتحاد التعدين في الحجاز، ولا نزال الاحجار الكريمة تستخرج من الحجاز.

وكانت تنشعب من جنوب غربي شبه الجزيرة العربية شبكة من طرق التجارة : أحدها كان يمتد على طول الجانب الغربي ماداً بمكة متجها إلى دمشق ويدور فرع منه حول خليج العقبة ميما شطر مصر . . . وكان ثمة طريق آخر ، يمتد إلى الحليج الفارسي عند ميناه الجرعاه ، التي تقوم الآن على مقربة من موقعها ميناء العقير ، حيث كانت سلع اليمن تشحن على السفن إلى بابل ودول الشرق الأوسط .

على أن التجارة لم تكن كل ما امتاز به الحجاز وما حوله فى العصور القديمة ، بل لقد قامت فيه – إذ ذاك – مراكز عمرانية تكونت فيها مدنية خاصة تكيفت بعو امل الجو والبيئة والظروف وما إليها ، والمعتقد أن الكثير من المعلومات الخاصة بها دفين الرمال فى انتظار المنقبين من خبراء الآثار .

على أن النساديخ حرص دائماً على أن يميز بين عرب الجنوب وعرب الشمال ، إذ كان أهـل الجنوب – ويقال : إنهم أصـل العنصر السامى – يعيشون في مدن ، بينها كان أغلب أهـل الشمال من القبائل الرحل ، فـكانت لهم ثقافة تختلف عن ثقافة أولئك . . غير أن ازدياد التجارة بين الجنوب والشمال لم يلبث أن قرب بين الفريقين . . كما هاجم الساميون من الجنوب الشمال في أوقات

الأزمات والحروب ، واشتركوا مع الشماليين في الجرلات التي كانت تذبعث من شبه شبه الجزيرة للإغارة على الوديان الخصيبة في شرق البحر الأبيض المنوسط . وكانوا في كل حركاتهم هدنه يحملون ثقافتهم ومدنيتهم معهم ، فيمزجونها بما لدى الشماليين ، ثم يحملون الحضارة المشتركة معهم إلى حيث كانوا يغيرون فيمزجونها بالحضارات التي يحملون الحضارة المشتركة معهم إلى حيث كانوا يغيرون فيمزجونها بالحضارات التي كانت تقوم في تلك الوديان .

وانفردت الجزيرة العربية – أو قل الحجاز من بينهم - بصفة خاصة – بأنها كانت مصدو المعجزات الانسانية خلال عصور التاريخ .

فهى الى وجهت العالم القديم قبل الإسلام ، وهى التى وجهت العبالم بعد ظهرر الاسلام ، وهى التى وجهت العبالم بعد ظهر رالاسلام ، وهى التى خرجت عظاء الانسانية خلال عصور الناريخ ، ومنها خرج محمد ابن عبد الله ، صلى الله عليه وسلم ، ومنها كذلك انبئق نور الاسلام وشع ضوؤه على أرجاء الدنيا في المشرق والمغرب .

ولقد قام سكان الجزيرة العربية - وفي مقدمتهم عرب الحجاز - بكثير من الأدوار المهمة - في تاريخ العرق الأوسط وحضارته ، فقد كانت هذه الحضارات تنعرض الامهبار ، فكان أهل صحارى العرب ينشطون في بعض الاحماب ، فيدنون روح النهوض من جديد ، إذ كانت الواحات المنذارة في أرجاء الصحارى مراكز للمدنية ، وكانت مدنها معاقل لائقافة والنجارة والزعامة . . . وكانت القبائل الرحل كثيرا ما نغير على مراكز المدنيات في وديان الانهار في شمال الجزيرة العربية - وديان مجلة والفرات وسوريا وفلسطين - في أويقات ضعفها ، حاملة معها نقاء الصحراء وطيرها وبساطنها ، فيبنون هذا الروح الجديد فيمن تتم لهم الغلبة والسيادة عليهم ، ويأخفون عنهم ثقافتهم .

ويكنى مثالا أن نذكر أن بدو شبه الجزيرة العربية هم الذين خرجوا من ديارهم هنا الاثان عشر قرفا ، وقد تما يكهم الايمان بعقيدة جديدة – هى الإسلام – فانسابوا مقدون ضيا ها في الارضى .

وليس هذا هو الدور الأوحد الذي قام به العرب فيما يتصل بالحضارات التي قامت في رديان النيل ودجاة والفرات ، بل إنهم أنشأوا علاقات تجارية وثيقة .

والهدكان ظهور الإسلام على يدى محمد بن عبد الله ، خانم المرسلين، أكبر معجزة إنسانية وعاها التاريخ ، وأعظم حدث عالمي رددته الأجيال ، فلقد حول الرسول الكريم ورسالته العظمي مجرى الحياة ، وبدل سدير التاريخ، وأنقذ العالم من الفوضى والوثدية والعبودية .

وتمم خلفاً الرسول الأعظم المعجزة ، فلشروا الإسلام في الدنيا ، وهدوا العالم إلى الحق وإلى كلمة الله ، وأقاموا للحضارة والثقافة منارا رفيعاً في كل مكان نزلوا فيه .

ر وأصبح الإسدلام وللمرب دولة تشد أزره ، وتستهدف أفكاره ، وتصنع للحضارة والانسانية والعالم صنيعاً مشكورا ، ولا يمكن لإنسان أن يقدره حق قدره .

وامتد تاريخ الاسلام من عهد الرسول الأعظم إلى اليوم ، وسيمتد آلاف السنين والاجيال بإذن الله .

وقد امتد كذلك تاريخ الحجاز خلال العصور والأجيال ، وشهد حكم الخلفاء الراشدين وبنى أمية وابن الزبير وآل العباس ، وحكم كثير من الدول الإسلامية الى قامت بعد ذلك ، وكذلك حكم الاشراف إلى عصر الاتراك العثمانيين فالعصر الحديث .

# रण्या

# تاريخ الحجاز السياسي

# (أولا) في مـكة

أشرنا فيها مضى إلى حكم العالقة لمكة ، وأنه كان طورا من أطوار التاريخ القديم لها ، إلا أن التاريخ الموثوق به يبدأ من هجرة إبراهيم بإسماعيل عليهما السلام إلى مكة، وسنفصل الحديث فى ذلك ، بقدر ما يتسع له المقام .

#### هجرة إبراهيم بإسماعيل إلى مكة:

يشير القرآن الكريم إلى أن إراهيم هبط مكة بإبنه إسماعيل عليهما السلام ثم بنيا الكعبة ، وجعلت أفندة الناس تهوى إليها .

وتدل الروايات \_ نفصيلا لهذا الحادث \_ على أن إبراهيم حيمًا وضع إسماعيل وأمه ، هاجر ، بمكة ، وتركهما بهذا القفر لم يضعهما الله ، إذ حدث ظم\_ السماعيل ، فانطلقت أمه هاجر ، حتى صعدت جبل الصفا لتنظر هل ترى شيئاً فلم تر شيئاً ، فاتحدرت إلى الوادى ، فسعت حتى أنت للروة ، فاستشرفت لعلها ترى شيئاً ؛ فلم تر شيئاً ، فعلت ذلك سبع مرات ، مم عادت إلى إسماعيل وهو يدحض الحجر بقدميه ، والماء يتفجر من الارض ، فجعلت تفحص الارض بيدها عن الماء حتى لا يضيح في الرمال وهي نفول : ذمزم ، فسميت لذلك زمرم .

وحومت الطير حول الماء، وكانت جرهم بواد قريب من مكة ، فلما رأت الطير قصدت نحوها ، فوجدواها جروابنها إسماعيل ، فغالوا لهما : لوشت فكنا ممك وآنسناك والماءلك ، فقالت : نعم ، فكانوا معها حنى شب إسماعيل ومانت هاجر ، فنزوج إسماعيل فناة منهم ، وتعلم منهم العربية ، وأنجب نسلا كثيراً هم العرب المستعربة . ويئني و وليم مور ، هذه القصة ، ويرى أنها بعض و إسرائيليات ، ابتكرها اليهود ، قبل الإسلام ، ليربطوا بينهم وبين العرب بالاشتراك في أبوة و ابراهيم ، لهم جيماً – إن كان و إسحاق ، أبا لليهود – فإذا كان و إسماعيل ، أبا للعرب ، فهم إذا أبناء عمومة توجب على العرب حسن معاملة النازلين بينهم من اليهود ، وتيسير تجارة اليهود في شبه الجزيرة .

ويستند و موير ، في رأيه هذا ، إلى أن أوضاع العيادة في بلاد العرب لا صلة بينها وبين دين إبراهيم ، لانها وثلية معرقة في الوثلية ، وكان إبراهيم و حنيفاً مسلماً ،

ويقول «الدكتور هيكل» إن تعليل « موير » ليس كافياً لنني واقعة تاريخية ، وإن وثنية العرب ، بعد موت إبراهيم وإسماعيل بقرون كشيرة ، لا تدل على أنهم كانوا كذلك حين جاء لبراهيم إلى الحجاز ، وحين اشترك إبراهيم وإسماعيل فى بناء الكعبة ، وأنه لا يوجد ما يمنع أن يدعوا إبراهيم إلى الوحدانية ، فلا يستمع العرب لدعائه ، فقد سبق أن دعا إليها فى فلسطين ، فلم ينجح (١١) .

أجمع المؤرخون على قصة إبراهيم وإسماعيل فى جملتها، وإن إختلفوا فى التفصيل، وسندهم فى هذا، ما جاء به القرآن الكريم : « مصدقا لمنا بين يديه من الثوراة ، وكذلك السنة النبوية النى كادت تبلغ حد التواز ، وهذه القصة من الأمور الممكنة ، التي لا يحيل العقل وقرعها ، فإن لحدوث هجرات من مكان إلى آخر ، أمر جاز وواقع إلى الآن ، وحجة « وليم مور ، أنه ليست لديه مصادر تؤيدها ، ولو كان منصفا لاحتمر الكتب السهاوية أصح المصادر التي يركن إليها الإنسان على الأقل ، عند فقد النقوش ، فقد أثبت الاثار المكتشفة حديثاً ، صدق روايتها فى كشير من الحوادث التاريخية ، كا جاء فى تاريخ عاد وتمود وسبأ ، وإن كشيراً من الاخبار ، لايزال مطموراً لم يكشف عنه بعد ، مع أن من غير المعقول أن هذه الكتب السهاوية تكون صادقة فى البعض ، وكاذبة فى البعض الاخر ، فالمؤوخ المنصف ينبغى أن يصدق ماجاء

<sup>(</sup>١)رَاجِع وَ حَيَاةٌ تَحَدُّ وَ لَلدَكْتُورُ مَيْكُلُ صَ ٨٩ و ٩٠ ٪

بها، أو على الأقل يتربث ولا يحكم عليها بأنها أسطورة ، إلا إذا كشف البحث والتنقيب عن حقائن صحيحة ، تصادمها قررته هذه الكتب، وهيهات أن يحدث ذلك في كتاب دلا يأتيه الباطل من بين يديه ، ولا من خلفه ، !

ومن الميد جداً أن يكون اليهود اخترعوا هذا القصة ؛ قبل الإسلام ، لأغراض سياسية أو اقتصادية ، ويرى محمد عليه السلام ، المصلحة في ذلك فيقرهم عليها كما يزعمون ·

بعيد هذا الزعم، لأنه لو صح لنقل إلينا، وبخاصة عندما اشتدت الحصومة بين اليهود والرسول، على أثر إجلائهم عن المدينة، بعد حروب طال أمدها، ودماء مسفوكة من الجانبن، فإن هذا كان ظرفاً مناسباً . دافعاً أيضاً لأن يطعن كل منهم في نسب الاخر، ويعتبره دخيلا عليه.

أما وأن هذا لم يحدث ، فإن صحة نسب العرب العدنانيين إلى إسماعيل وإراهيم وهجرتهما إلى مكة ، وبنائهما البيت ، لا يصح التردد فيها بحال .

ويشير القرآن الكريم ، والتوراة ، إلى أن الله أراد أن يمتحن إراهيم : فأمره فى منامه أن يذبح ولده ، فأخذ إبراهيم الفلام ، وألقاه على جبينه ، وهم بذبحه ، امتثالا لامر الله ، فافتداه الله بذبح عظيم .

<sup>(</sup>١) رأجع الإصحاح الثانى والعشرين من سفر التـكوين ، الآيات ١ – ١٤ .

والمحقون يرون أن الذبيح هو إسماعيل ، بدليل ما في سورة الصافات في قصة فان بيح ، فإنه بعد أن ذكر قصة الذبيح ، قال تعالى : و ويشرناه بإسحاق بيباً من الصالحين، وباركنا عليه وعلى اسحق ، ، فالتبشير بإسحق بعد ذكر قصة الذبح والفداه ، دليل على أن الله حفظ له ولده الموجود — وهو إسماعيل — وبشره بوجود وادث من وسارة ، هو ، إسحق ، وعود الضمير في وعليه ، على الغلام الذبيح ، وذكر ، إسحاق، معه صريحاً يقتضى المغايرة . وقد نسب إلى النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : • أنا ابن الذبيحين ، أي اسماعيل ، وعبد الله .

والتوراة تذكر أن الذبيحكان وحيد إبراهيم . ولا ينطبق هذا إلا على إسهاعيل الأكبر ، لانه كـان وحيد أبيه قبل ميلاد إسحاق .

ويقول الشيخ عبد الوهاب النجار : إن لفظ ( اسحاق ) الذي ورد في آية التوراة السابقة ، إنما حشر حشراً بيد اليهود، حرصاً منهم على أن يكون أبوهم هو الذبيح(١).

#### بناء البيت :

وكان نزول اسماعيل وأمه هاجر بمكة ، بموضع عند البيت الحرام ، إذلم يكن البيت إذذاك قد بنى ، وإنما كان ربوة إحراء مشرفة على ما حولها ، وثقول التوراة : • إن نزول إسماعيل كان فى برية فاران ، وفاران : اسم جبال • كة ، ثم أمر الله خليله ، ببناء البيت الحرام ، فبناه بمساعدة ولده إسماعيل عليهما السلام · ولما أرتفع البنيان وعجز إبراهيم عن رفع الحجارة ، قام على حجر هو (مقام إبراهيم على واستمر يبنى حتى فرغ من البناء ، فأوره الله تعالى بالآذان بالحج ، فصعد إبراهيم على جبل أبى قرية الخليل بفلسطين ، وأذن فى الناس بالحج ، كما أمر الله ،ثم رجع إلى قرية الخليل بفلسطين ، ويقال إن إبراهيم عليه السلام قد دفن بها ،

<sup>(</sup>١) راجع (قصص الانبياء) (قصة إسماعيل) .

#### بعد إسماعيل - حكم الجراهمة:

ومن هذه الآحداث نعلم أن إسماعيل صار زعيم العرب الحجازيين ، فلما مات إسماعيل ، تولى الجراهمة بعده أمر الكعبة،وظلت فى أيديهم مدة ظويلة من الزمر ، ولم ينازعهم أبناه إسماعيل لآن الجراهمة أخوالهم ، ويقال : إن ولاية الكعبة كانت فى ذربة إسماعيل ، وكان يعاونهم أخوالهم من الجراهمة .

والراجح أن جرهما توجوا أحد أولاد إسماعيل ملسكا عليهم، أما سدانة السكعبة ومفانيحها، فكانت في ولد إسماعيل بلا خلاف. حتى انتهت إلى و نابت ، فا تزعها منه بنو جرهم، وبقيت فيهم إلى أن بغوا واستحلوا حرمة البيت، وظلموا من دخل مكة من الحجاج وغيرهم، وأكاوا مال السكعبة الذي يهدى إليها، وفشت فيهم الرذائل، وما زال أمرهم في ضمف وانحلال، حتى سلط الله عليهم خزاعة، فتمكنت من قهرهم، وتغلبت عليهم، واستولت على مكة، واستأثرت بولاية البيت وسدانة السكعبة.

#### حكم خزاعة :

استولى الحزاعيون على أمر الكعبة ، بعد أن أجلوا الجراهمة عنهما ، ويقال : إن خزاعة أصلها قبائل من اليمن ، هاجرت منها بعد سبل العرم ، ونزلت بمسكة وبقيت بها حتى لاحت لها فرصة القضاء على الجراهمة ، حو الى القرن الشالث الميلادى ، وقد سهادت مكة زها. قرنين من الزمان ، يجمعون في يدهم السلطة الزمنية (السياسية) والدينية مما ، ولم يتركو الآهل مكة من الوظائف إلا أقلها .

ومن أشهر الحزاعيين : (عمرو بن لحى) ، الذى يقال إنه أول من أدخل عبادة الأصنام في مكة ، وآخر من ولى من الحزاعيين (حليل بن حبثية ) د وهو

الذى ظهر فى أيامه ( قصى بن كلاب ) ، الآب الحامش الرسول عليه السلام · وقد عهد خليل إلى ابنته (حبى ) بولاية البيت ، فقالت : إنها لا تقدر على فتح الباب وإغلاقه .

# عودة الحكم إلى أبنا. إسماعيل

#### سلالة إمماعيل:

لا تمرف عن ذرية إسماعيل كثيراً خلال هذه الفترة الطويلة ، ويبتدى. التاريخ المسلم بصحته من عدمًان ، الجد الأعلى المدنانيين ، ووارث اسماعيل جده الأعلى .

ويختلف النسابون فيمن كان بين اسماعيل وعدنان من الآباء ، فيقدره بعضهم بأربعين ، ويقدره آخرون أنه بأربعين ، ويقدره آخرون أنه يستحيل تقدرهم بهذا العدد لطول الزمن بين إسماعيل وعدنان(١) ، ويقال إن والد عدنان هو أدد(٢) : وقيل اسمه مقوم . وقد ولد عدنان هددا من الأولاد، من أشهرهم معد ، وعك .

وموطن العددنانيين من تهامة – ومكة من تهامة – والكن ظروفاً قاهرة اضطروا من أجلها إلى الهجرة والنفرق . فظعنت قضاعة بن معدد بن عدنان إلى الهين . بسبب خصومات وقعت بينها وبين نزاد ، فخرجت قضاعة متفرقين و تلا ذلك هجرات أخرى للمدنانيين ، فانتشروا في مناطق واسعة ، من شبه جزيرة العرب ، حتى وصلوا العراق والشام ، فهاجرت عبد القيس وهي من رنيعة ، وبطون من بكر إلى البحرين ، وخرجت بنو حنيفة إلى البحامة ، وأقامت سائر بكر في البحامة ، وأقامت قملب بالجزيرة الفرانية ، وسكنت ثقيف الطائف، وهوازن في شرقي مكة بنواحي أوطاس وهي على الجادة بين مكة والبصرة ،

<sup>(</sup>۱) ۲ ، ۱۹۱ الطبری ، سیرة ابن هشام ۱ : ۳ ، مروج المذهب ۱ : ۳۹۶ . طبقات ابن سعد ـــ القسم الآول من الجرء الآول ۲۸ ــ ۲۹ . ابنخلدون ۲ : ۱۹۸ ، وراجع کتاب , شفاء الغرام بأخبار البلد الحرام ، للفاسی .

<sup>(</sup>٢) الطبقات ١ ، ١ ص ٢٨ ، تاج العروس ٩ : ٢٧٥ .

<sup>(</sup>۴) ۱۱: ۱۹: ۱۹ الآغانی ؛ ۲: ۲: ۲: ابن خلدون .

وسكنت بنو أسد شرق تيماً وغربي الـكموفة ، وسكنت ذبيان بالقرب من تيماً الى حوران ، و بتى بتهامة بطون كنانة ، وأفامت بطون قراش بمكة وضو احيها .

و لمعد أربعة أولاد، نزار، وقضاعة « ولم ياد وقنص (١٠) . ونزار هو جد القباءل النزارية ، وتتألف القباءل العدنانية من ربيعة ، ومضر، وإياد وأغار (٢٠) .

ومن نسل مضر ، إلياس ، وخلف إلياس مدركة ، ومن أبناء مدركة خزيمة ، و نسل خزيمة كنانة ، و خلف كنانة النضر وهو قريش فى أحد الآراء ، ومن بنى النضر مالك وولد مالك فهرا ، وهو قريش فى رأى آخرين ، ثم سارت ساسلة النسب النبوى إلى عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف بن قصى بن كلاب بن مرة ، بن كدب بن لؤى ، بن غالب بن فهر ، راجع جدولى النسسب إلى عدنان وإلى قصى .

#### قصی ۰

ولقصى ذكر ذائع فى الناريخ الحجازى القديم (٢) ، فقد مات والده كلاب وقصى لا يزال طفلا فى المهد، فنزوجت أمه ربيعة بن خزام ، ورحل بها إلى الشام حيث شب قصى بين آل ربيعة بعيداً عن أهله (٤) ولما بلغ أشده رحل عن بنى ربيعة إلى مكة موطن آبائه وأجداده ، وكان النفوذ الدينى والمدنى فى أيدى خزاعة ، وحاكمهم إذ ذاك (حليل بن حبشية).

وعز على قصى أن يرى قومه تحت سلطان الأجانب من خزاعة ، فصمم على أن ينرع منهم الآمر والسلطان ، ويدأ ينفذ خطته بالتدريج ، فدأب على السعى والتجارة حتى كثر ماله وعظم شرفه وتزوج من «حبى» ابنة حليل بن حبيهة ، أملا في أن يرث عنه امتيازاته ، وحدث أن «حبى» حينها عرض أبوها

<sup>(</sup>۱) ۱: ۷ این مشام .

<sup>(</sup>٢) ٢ : ٠٠٠ ابن خلدون \_ ص ٩ ابن حزم ٠

<sup>(</sup>٣) راجع كتاب وشفاء الغرام بأخبار البلد الحرام، للفاءى.

<sup>(</sup>٤) ولهذا سمي قصياً ، وكان أسمه في الأصل زيداً .

عليها ولاية البيت زهدت فيها وتنحت عن تسلم المفاتيح ، فسلم وحليل ، المفاتيح لرجل خر من خزاعة يسمى : أبا غبشان ، فابتدأ قصى يحتال على أبى غبشان ، حتى اشترى منه مفاتيح الكعبة .

كان قصى يعلم ما سيكون ، فاتخذ للحرب عدتها من قبل ، وما كادت خزاعة تعلم بذلك حتى هاجت وماجت ، وادعى أبو غبشان أنه لم يبع المفاتيح ، بلكان ماحدث بطريق الرهن ، وامتشق قصى الحسام ، ومن ورائه قومه من بنى إسماعيل ودافع عن المكتبة وهزم خزاعة وأجلاه عن مكة ، وصار الأمر كله فيها لقصى ، فكان رئيسا ديلياً يخصه العرب بالإجلال والتعظيم .

وقد جمع قصى قريشاً من نواح متعددة إلى وادى مكة ، ولقب من أجل ذلك (مجمعاً). وذلك ليبكون منهم عصبية بالقرابة ، وجعل قصى لـكل بطن حياً خاصاً على مقربة من الـكلمبة ، وكان النـاس قبـل ذلك لا يجرؤون على البناء بجوار الكعبة مبالغة في تقديسها ، وكانت حجة قصى في ذلك أن يقيم على مقربة من البيت حاة له يتعهدونه بالصيانة ويدفعون عنـه الخطر ، ولم يترك بين الـكعبة والبيوت التي بلتها بطون قريش إلا بمقدار ما يسمح بالظواف ، فـكانت البيوت كالحصون حول السكمبة من جميع نواحيها.

و بنى قصى دار الندوة ، وجعل بابها يؤدى إلى الكعبة مباشرة ، وكان قصى يتولى رياسة هذه الدار التي جعل من اختصاصها حسم المشاكل ، وحل المعضلات ، وكان لا يدخلها إلا من بلغ الاربعين من عمره ، وكانوا يزوجون فيها بناتهم ، وإذا بلغت الجادية مبلغ النساء المهست الدرع فى تلك الدار ، وكانوا يعقدون فيها لواء الحرب ، وقد انتهى أمرها قبل بجىء الإسلام .

وكان فى يده اللواء: وهو راية الحرب فكانت لانعقد إلا بيده ، ثم انتهى أمرها إلى بنى أمية من ذريته .

وأسندت إليه الحجابة : وهي سدانة البيت ، يفتح بابه ويغلقه حسب الحاجة ، ويتولى خدمة الكعبة ، ويكون عنده مفتاحها ، ثم استقرت بعده في بني شيبة .

الأدن المده في الما المده الما المده في المده في الما المده في المده في المده في المده في المده في الما المده في المده

وعلى الجلة فقد جمع قصى كل مفاخر العرب ومظاهر الشرف والسيادة والمجد فيها ، من سقاية ورفادة وقيادة ، وتولى كذلك أمر المشورة ، والسفارة والحكومة في الحصومات ، وبذلك جمع قصى فى يدمكل السلطات الدينية والسياسية فكان زعيم العرب ورئيسها الدينى ، وقائدها العسكرى ، وزعيم قريش سادة العرب . وهكذا كانت مكة وهى أهم مدن الحجاز على نصيب كبير من الثقافة والحضارة والرقى السياسى والاجتاعى، لاشتغال أهلها بالتجارة وترددهم فى رحلاتهم على المالك المتحضرة كفارس والوم ومصر ، وأصبح فى مكة أوع من الحكومة المنظمة ، وضع أساسه قصى والروم ومصر ، وأصبح فى مكة أوع من الحكومة المنظمة ، وضع أساسه قصى في القرن الخامس الميلادى ، إذ جدد بناه الكعبة ، وابتنى كاذكرنا دار الندوة ، ليجتمع فيها الرؤساه فيتشاوروا ويعقدوا أنكحتهم ، وألويتهم ، ويفصلوا فى خصوماتهم ويغتنوا غلمانهم .

# توارث أمجا قصى بعد وفاته :

وورث أبناء قصى هدده المناقب بعده إلى أن وصل الحـكم إلى هاشم ، ثم إلى عبد المطلب سنة ٢٠٥ م ، وكان الذى تولى بعد قصى هو ابنه عبد الدار ، وبعد خصومات كثيرة بين سلالة قصى وزعت السلطات الدينية والسياسية فى مكة على بطون قريش ، منعا للتنازع والشحناء : وهاهى ذى (١١) :

١ ــ السدانة: وخدمة الكعبة وحجابتها، وبيد صاحبها مفتاح الـكمبة، ولها المقام الأول عندهم، وكمانت لبني عبدالله .

◄ - السقایة : وهی ستی الحجاج بجلب الماء علی الإبل هن الآبار المذبة حتی بعث زمزم ، و كانت السقایة فی بنی هاشم .

س ـ الرفادة: وهى ما كانوا يخرجون عنـه من أموالهم ، ليرفد به من أيس
 ذا سـعة ولا مال ، وكانت فى بنى نوفل ، وقد سـن هـذه السنة قصى قائلا :
 با معشر قريش إنكم جـيران الله وأهل بيتـه ، والحجاج ضيوف الله وزوار

<sup>(</sup>۱) راجع بلوغ الآرب للالوس – القدن الإسلام – محاضرات تاریخ الآمم الاسلامیة للخضری بك ج ۱ ص . و وما بعدها .

بيته ، وهم أحق الضيف بالكرامة ، فاجعلوا لهم طعاما وشرابا أيام الحج حتى يصدروا عنكم ، ففعلوا وقيل : أول من أقامها عبد المطاب (').

العقاب (۱) : وهي راية قريش ، ويخرجها من هي عندهوقت الحـــرب ، فإن اتفقوا على واحد حملها ، وإلا رأسوا صاحبها ، وكانت في بني أمية .

ه – الندوة : الإشراف على دار الندوة ، وكانت فى بنى عبد الدار .

٦ - المشورة (٢٦) : وصاحبها يستشار في الأمور الهامة ، وكانت قريش لا تقر أمراً حتى تعرضه عليه ، فإن أقره ، وإلا تخير ، وكانو اله أعو اناً ، وكانت في بني أسد .

الأشناق: وهى الديات والمغارم، وصاحبها إذا احتمل دية أو مغرما أعين عليه، وإذا احتمله غيره خذل، وكانت في بني تيم، وآخر من تولاها أبو بكر رضي الله عنه.

٨ - القبة: وهي الخيمة التي تودع فيها أدوات الحرب، وكمانت في بني مخزوم.

٩ ــ الأعنة . وهي تولى أمر الخيل وقت الحرب وإدارة شؤنها ، وكمانت في بني عدى .

السفارة: وهى التوسط بين قريش وغيرها عند الحرب ، والسمى في الصلح ، والقيام عنهم بالمنافرة، وكمانت في بني عدى أيضاً ، وعمر آخر سفرائهم في الجاهلية .

١١ – الأيسار : وهي تولى أمر الأزلام ، وكمانت في بني جمع (٤) .

۱۲ — الحـكومة والأموال المحجرة: أى الفصل بين المتخاصمين وحفظ الأموال
 التى كانوا يسمونها لآلهتهم، وكانت في بني سهم (٥٠).

<sup>(</sup>١) المستطرف للابشيهي . (٢) بوزان فعال كفراب .

 <sup>(</sup>٣) بوزان مفعلة كمونة ، (٤) بوزن فعل كعمر .

<sup>(</sup>ه) بوزن فعل كنصر.

۱۳ ــ الع<sub>ا</sub>دة (۱): وهى الإشراف على المسجد الحرام، ومنع الجالسين فيه من الرفث ، ورفع الصوت ، وكمانت فى بنى هاشم ·

ومن نوع النظام الحكومي في مكه : حاف الفصول ، وحلف المطبيين وسنتكلم عنهما فيها بعد .

#### عبد مناف وذريته:

ساد عبد مناف بن قصى قومه ، وارتفع إلى مرتبة الشرف والرياسة باذاً فى ذلك أخاه عبد الدار أكر أولاد قصى ، غير أن عبد مناف لم ينازع أخاه عبد الدار احتراماً لوصية أبيه .

واستمرت الرياسة فى يدى عبد الدار إلى أن مات ، وانتقلت إلى أولاده ، فنازع بنو عبد مناف بنى عبد الدار ، واحتدمت بينهم الخصومة ، وانقسمت بطون قريش وحلفاؤهم وجيرانهم فريقين : ففريق يعاضد بنى عبد مناف . وفريق يعاضد بنى عبد الدار . وعقد كل فريق حلفاً مؤكداً على ألا يتخاذلوا ولا يسلم بعضهم بعضا ، وأخرج بنو عبد مناف جفنة مملومة طيبا ووضعوها عند الكعبة ، وتحالفوا وجعلوا أيديهم فيها فسمى هذا الحلف لذلك دحلف المطيبين ، ، وسنشير إليه بالتفصيل .

و تعافد بنو عبد الدار ومن معهم و تحالفوا فسموا لذلك . الاحلاف ، ثم تجمع الفريقان للقتال ، وبا تت مكة على شفا حرب أهلية لا يعلم مدى خطرها إلا الله .

ولكن حرص قريش على بقاء الوحدة القومية ، وضنهم بالحرم أن تسال فيه الدماء ، جعلهم يتداعون إلى الصلح على وجه ينال به كل من الفريقين حظاً من ذلك الشرف الموروث . فكان لبنى عند مناف . السقاية ، والرفادة ، والقيادة ، والندوة . ولبنى عبد الدار : الحجابة ، واللواء ، على نحو ما أسلفنا . ثم حكم بنو عبد مناف القرعة فى تقسيم نصيبهم . فكانت السقاية والرفادة لهاشم ، والقيادة والندوة لعبد

<sup>(1), 25 (1), 25 (2), 25 (3), 25 (4), 5 (4), 6</sup> (3), 25 (3), 5 (4), 5 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4), 7 (4),

<sup>(1)</sup> بوزن فمالة كتجارة.

شمس مثم انتقات منهم الندوة بعد ذلك لبنى عبد الدار . ويلاحظ فى التقسيم أن ما أفاده بنو عبد مناف أكسبهم ذكراً وبجداً خارج قريش ، فى حين أن ما أفاده بنو عبد الدار أكسبهم نفوذاً وسلطاناً فى مكة نفسها .

وقد انقسم بنو عبد مناف إلى فرعين . بيت هاشم وبيت أخيه عبد شمس ، وقد نال الهاشميون منصبى الرفادة والسقاية ، ونال عبد شمس منصب القيادة فى الحرب . هاشم بن عبد مناف.

كان هاشم بن عبد مناف قد احتفظ بمنصبى الرفادة والسقاية ، وكمان رجلا شجاءاً ذا لسان ومقام رفيع بين قومه ، ولم تكن شجاعته أقل من كرمه ، فقد دعا قرمه إلى إخراج قسط من أمو الهم كل عام ، يتولى إنفاقه فى إطعام الحاج أثناء المواسم، ولم يقتصر كرمه على الحجيج ، فقد أمد أهل مكة نفسها بكثير من الميرة ، حين أصابتهم سنة بجدبة ، فزادت بذلك مكانته بين العرب ، وكمان هو أول من سن رحلة الشتاء والصيف إلى الين والشام ، لتنظيم التجارة ، والاتصال بين البلدين .

وقدكان لهذه السنة أثر عظيم فى ازدهار مكة ، حتى لم تكن بين البلاد العربية مدينة تفوقها ، فقد غدت قبلة أنظار العرب جميعاً .

لم تكن أيام هاشم خالية من المتاءب، فقد نفص عليه صفو الحياة ما قام به أمية ابن أخيه عبد شمس من حركة تمرد و تطاول عليه ، لما كمان يتمتع به من شهرة وكثرة في المال و الولد، وظن أمية أنه سينال بقوته ما بيد عمه من شارات الشرف . وحض الناس هاشماً على التمسك على ما بيده ، إذ هو وهو شيخ كبير أحق الناس بميراث قصى وكادت الحرب تنشب بين هاشم وابن أخيه ، غير أن الأمر استقر أخيراً على أن يتحاكا إلى الدكاهن الحزاعي بعسفان على خمسين نافة تذبح بالحرم وخروج من يحكم بتحاكا إلى الدكاهن الحزاعي بعسفان على خمسين نافة تذبح بالحرم وخروج من يحكم عليه من مكمة إلى بلد بعيد عشر سنوات ، وخرج كل من هاشم وأمية في جماعة من أنصاره حتى وصلوا إلى الدكاهن ، فقضى الدكاهن في جماعة من أنصاره حتى وصلوا إلى الدكاهن ، فقضى الدكاهن

لحاشم (1)، ولم يجد أمية بدأ من تنفيذ ما عاهد عليه ، فخرج من مكة مكرها بعد أن نحر الإبل ، ومكث بالشام المدة ، وهذه أول العدارة بين هاشم وأمية وأولادهم.

وعلى الرغم من تقدم هاشم فى السرب، فقد ظل محافظاً على الغدو والرواح إلى الشام وإلى البين، وإنه لنى رحلته يوماً عائداً من الشام، إذ عرج على يثرب مع جماعة من قريش، فاسترعى نظره فتاة تشرف على قوم يتجرون، فأعجب بها، وزادت رغبته إليها حينها علم أنها ابنة عمرو الخزرجى، إذ كان ذا شرف فى قومه، وكمانت تسمى وسلمى، فتقدم هاشم لخطبتها، فقبلته زوجاً لها.

و انتقلت معه إلى مكة ، ثم رجعت إلى يثرب حيث ولدت لهاشم غلاما سمته شيبة الحمد ، بق في حضانتها في حياة هاشم و بعد مو ته .

ومات هاشم بغزة ، أثناء إحدى رحلانه ، فقام بأعباء الملك من بعده أخوه المطلب ، وجمع فى يده منصب الرفادة والسقاية ، وكان يسمى « الفيض » لسماحته وكرمه .

#### عبد المطلب:

وقد فـكر المطلب يوماً فى شيبة الحمد بن أخيه هاشم ، فذهب إلى يثرب وطلب إلى سلمى ابنة عمرو الخزرجية أن تسلم إليه الفتى ، ففعلت ، وأردفه المطلب على بعيره ، ودخل به مكة ، فظن الناس أنه عبد اشتراه المطلب ، وصاحوا : هذا عبد المطلب ، فصاح بهم المطلب ، إنه شيبة الحمد ابن أخى هاشم قدمت به من يثرب، ولكن على الرغم من هذا غلب هذا الإسم على شيبة الحمد ، حتى صاد يدعى ؛ د عبد المطلب ، والرغم من هذا غلب هذا الإسم على شيبة الحمد ، حتى صاد يدعى ؛ د عبد المطلب ،

<sup>(</sup>۱) قال السكامن ؛ والقمو الباهر ، والسكوكب الزاهر، والغام الماطر، وما بالحو سن طائر ، وما المتدى بعلم مسافر؛ من منجد وغائر ، لقد سبق هاشم أميسة الحل المفاخر؛ ( ابن الآثير ج ٢ مس ١٠ . والنزاع والنخاصم بين بنى أمية وهاشم للمتريزى من ٢ وما يقدها).

وأراه المطلب أن يعطى ابن أخيه مال أبيه هاشم ، فأبي عليه ذلك أخوه أو فل ، ووضع يده على ذلك المال ، ولما كبر شيبة الحمد واشتد ساعده ... بعد وفاته المطلب لجأ عبد المطلب إلى أهل مكة ، فر فضوا أن يدخلوا بين العموا بن أخيه ، فكتب بعد ذلك إلى أخواله بنى النجار في يثرب ، فنصروه ، واضطر نو فل إلى دد ماله إليه قسرا ، وقام عبد المطلب في مناصب هاشم من السقاية والرفادة ، لكنه لتى فى القيام بهامشقة ، وبخاصة السقاية ، لانه سقاية الحاج كانت تجمع من آبار عدة مبعثرة حول مكة ، ولم يكن لعبد المطلب من يساعده غير ولده الحارث ، وشغل هذا الامر بال عبد المطلب ، وتمنى لو أن زمزم لازالت باقية ؛ وأن مضاض بن الحارث الجرهمي ، لم يحكن قد طمها فى القرون الحالية وظل عبد المطلب يعانى المتاعب فى سقاية الحاج وحده ، قد طمها فى القرون الحالية وظل عبد المطلب يعانى المتاعب فى سقاية الحاج وحده ، فهو منشغل بأمر السقاية ، وبينها هر فى منامه ، إذ فاداه هاتف : أن احفر زمزما . فقال : وما زمزم ؟ فقال المان ن : بين الفرث والدم عند نقرة الاعصم ، وما ذال الهاتف يأتيه ، حتى اهتدى عبد المطلب إلى مكان زمزم (1) .

شمر عبد المطلب عن ساعد الجد، وجعل يحفر ، وابنه الحارث ينقل التراب والرمال ، حتى نبسع الماء ، وظهرت النفائس من الذهب ، والاسياف والدروع ، التي كان قد خبأها الملك مضاض الجرهمي ، فعز على قريش أن تقرك ذلك لعبد المطلب ، فنازعوه على البئر وما وجد فيها ، ولم يكن للمطلب من الأولاد عدد يستمد منهم ومن قوتهم حولا وسلطانا ، ولم يستطع أن يمنع نفسه من قريش فرضخ للاحتكام إلى الاقداح لدى هبل في جوف الكعبة ، وضربت الاقداح فرقت النفائس من نصيب عبد المطلب والكعبة .

وكان من بينها غزالتان ، وألواح كلها من الذهب ، تنازل عنها عبدالمطلب وضربها ألواحا للكعبة ، وحليا لابواب البيت الحرام .

ولكن المسألة زكت أرًا في نفس عبد المطلب ، ذلك أنه شعر بهوانه

<sup>(1)</sup> على هامش السيرة للدكتور طه حسين ، ومكان زمزم بين (أساف و ناكلة ) .

على قومه وضعفه بينهم وقهره على أن يرضخ لحدكم القداح . ولم يكن لة من الأولاد ما يجد بهم نصرة ، فنذر لئن بلغ ولده عشرة بنين يراهم قادرين على منعه من مثل ما لق حين حفر زمزم ، لينحرن أحدهم قربانا إلى الله عند باب الكعبة ، وكرت الأعوام، وألنى عبد المطلب حوله بنين عشرة ، كلهم أشداء قد بلغوا من القوة ما حسب عبد المطلب معه أنهم قادون على منعه من مثل ما لق حين حفر زمزم .

فدعا عبد المطلب أبناء الموفاء بنذره ، فأجابوه إلى ما طلب ، فاقتادهم إلى جوف الكعبة لدى هبل ، وكتبكل واحد من الأولاد اسمه على قدح ، ثم أديرت الأقداح في جمع من قريش . فحرح القدد على عبد الله ، أصغر أولاد عبد المطلب وأحبهم إليه .

واقتاد عبد للطلب ولده عبد الله إلى ما بين أساف و نائلة ، حيث كانت تنحر العرب أنعامها . فبكت بنات عبد المطلب ، و تعلقن بأخيهن ، ورأت قريش فى نحر عبد الله شدة وقسوة ، فتوسلت إلى عبد المطلب أن يك عن النحر ، وأن يلتمس العذر على عدم الذي عند هبل ، ولم يشأ عبد المطلب أن ينزل عن مراده حتى توجد وسيلة لإرضاء الله ، فتشاور القوم . وأخيرا قر رأيهم على استشارة عرافة بيثرب ، فأشارت بتقريب عشرة من الإبل تضرب عليها وعلى عبد الله القداح . فإذا خرجت القداح على عبد الله ، زيد فى الإبل عشرة ، وضربت الأقداح ثانية ، وهـكذا حتى رضى الالحة ؛ وفعلوا و جعلت الأقداح تخرج على عبد الله فيزيد فى الإبل عشرة ، وتن بلغت مائة والناس يشهدون عند السكعة . ثم ضربوا فخرجت القداح على الإبل، فقال الناس : قد رضى ربك ، وقال عبد للطلب : لا حتى أضرب عليها ثلاثا فتخرج على الإبل ، ثم تركت لا يصد عنها إنسان ، ولا طير ، ولا وحش (۱) .

وفى عهد عبد المطلب كانت والقمة الفيل ، بين أصحاب الفيل من طغاة الأحباش

<sup>(</sup>۱) ۲ . من ۲ و ۳ العكامل لابن الاثير ،

الذين كانوا قد زحفوا على اليمن، فاستعمروا البلاد، ثم ما لبث أبرهة قائدهم أن صمم على الاستيلاء على مكه إ، وحاول صرف العرب عن الكعبة: بهدمها وبإنشاء كعبة أخرى بماثلة لها فى اليمن ، وقد أهلك الله أبرهة وجيشه بحجارة من سجيل فجعلهم كعصف مأكول ، وقد احتفل الشعراء الحجازيون بهزيمة الحبشة فى الحجاز، ونظموا قصائد طويلة يصورون فيها هذا النصر الكبير ، وتجد بعض هذه القصائد فى كتاب بلوغ الأوب للألوسى (1) ، وهذا الشعر يننى ما ذهب إليه ابن سلام ، فى كتاب طبقات الشعراء ، من قلة الشعر الحجازى فى العصر الجاهلى ، لعدم الحروب والملاحم (٢) .

#### حلف المطيبين:

دفعت الضرورة القبائل الحجازية العربية إلى تكوين الاحلاف، للمحافظة على الأمن والدفاع عن مصالحها المشتركة .

ومن هذه الأحلاف: حلف المطيبين، الذي عقد في مكة ، بعد اختلاف بنى عبدمناف وهاشم والمطلب ونوفل ، مع بنى عبد الدار بن قصى ، وإجماعهم على أخد ما بأيدى بنى عبد الدار بما كان قصى قد جمله فيهم من الحجابة واللواء والسقاية ، والرفادة ، فعقد كل قوم على أمرهم حلفا مؤكدا ، على ألا يتخاذلوا ، ولا يسلم بعضهم بعضا ، ما بل بحر صوفة ، فأخرج بنو عبد مناف جفئة بملوءة طيبا ، قيل : إن بعض نساء بنى عبد مناف أخرجتها لهم ، فوضعوها لأحلافهم في المسجد عند الكعبة ، شم مسحوا الكعبة ثم غمس القوم أيديهم فيها ، فتعاقدوا ، وتعاهدوا هم وحلفاؤهم ، شم مسحوا الكعبة بأيديهم ، توكيداً على أنفسهم ، فسموا المطيبين ، وتعاقد بنو عبد الدار وتعاهدوا هم وحلفاؤهم عند الكعبة حلفا مؤكدا على ألا يتخاذلوا ولا يسلم بعضهم بعضا فسموا الأحلاف ٢٥ .

العرب ١٠٠٠٠٠٠

<sup>(</sup>۱) ۲۰۱ – ۲۳۲/۱ بلوغ الآرب . (۲) ۲۲ طبقات الشعراء ۲۱ . (۳) ابن عشام ۱ . ۱۶۳ ، ابن الآئید ۱ : ۱۸۳ ، الطبری ۱ : ۱۱۲۸ ، لسان

#### حلف الفصول :

دعت إليه قبائل قريش ، فتعاهدوا ، وتعاقدوا على ألا بجدوا بمكة مظلوما من أهلها وغيرهم ممن دخلها من سائر الناس ، إلا قاموا معه ، وكانوا على من ظلمه ، حتى ترد عنة مظلمته ، وسمت قريش ذلك الحلف حلف الفضول ، وكان أول بن اجتماع القبائل قريش – من بنى هاشم وأسد وزهرة وتيم – في دار عبد الله ابن جدعان ، حيث صنع لهم طعاما كثيرا ، ثم عمدوا إلى ماه من بثر زمزم ، فجعلوه في جنفنة ، ثم بعثوا به إلى البيت ، فغسلت به أركانه ، ثم أو توا به فشربوه و تعاقدوا ، و تعاهدوا بالله المنتقم ، ليكون مع المظلوم حتى يؤدى إليه حقه ما بل بحر صوفة ، وقد حضر هذا الحلف رسول الله صلوات الله عليه ، وقال فيه : لقد شهدت مع عمومتى حلفا في دار ابن جدعان ، ما أحب أن لى به حر النعم ، ولو دعيت به في الإسلام لاجيت (١) .

#### معاهدات مع الأمم الجاورة :

وقدعقد القرشيون ، سادة مكة ، معاهدات على جانب كبير من الخطورة في العصر الجاهلي مع الأمم التي تجاورهم ، وهي معاهدات اقتصادية تحمي حرية النجارة ، وينتشر في ظلالها نفوذ العرب في كل مكان . يروى صاحب الأمالي في كتابه ذيل الأمالي والنوادر ما نصه (٢) :

كانت قريش تجارا ، وكانت تجارتهم لا تعدو مكة ، إنما تقام عليهم الأعاجم بالسلع ، فيشترونها منهم ، ثم يتبايعونها بينهم ، ويبيعونها على من حولهم من العرب فكانوا كذلك حتى ركب هاشم بن عبد مناف إلى الشام ؛ فنزل بقيصر ، فكانو يذبح كل يوم شاة ، ويضع جفنة ثريد ، ويجمع من حوله فيأكلون ، وكان هاشم من أجرل الناس وأتمهم ، فذكر ذلك لقيصر ، فقيل له : هاهنا رجل من قريش بهشم الخبز ثم يصب عليه المرق ويفرغ عليه الماحم ،

وإنماكانت العجم تصب المرق في الصحاف ثم تأتدم بالحبز ، فدعا به قيصر ، فلما رآه وكلبه أعجب به ، فكان يبعث إليه في كل يوم فيدخل عليه وبحادثه ، فلما رأى نفسه تمكن عنده قال له : أيها إلماك ، إن قومى تجار العرب ، فإن رأيت أن مكتب لى كتابا تؤمن تجارتهم فيقدموا عليك ما يستطرف من أدم الحجاز وثيابه فتباع عندكم فهو أرخص عليكم ، فكتب له كتاب أمان لمن يقدم منهم ، فأقبل هاشم بذلك والإيلاف : أن يأمنوا عندهم في أرضهم بغير حلف ، إنمـا هو أمان الطريق ، وعلى أن قريشًا تحمل لهم بضائع ، فيكفونهم حملانها ، ويؤدون إليهم رءوس أموالهم ورمحهم ، فأصلح هاشم ذلك الإيلاف بينهم وبين أهل الشام ، حتى قدم مكة ، فأتاهم بأعظم شيء أتوا به بركة ، فخرجوا بتجارة عظيمة ، وخرج هاشم معهم بجوِّزهم ، يوفيهم إيلافهم الذي أمحذ لهم من العرب ، حتى أوردهم الشام وأحلهم قراها ، ومات فى ذلك السفر بغزة ، وخرج المطلب بن عبد مناف إلى اليمن ، فأمحذ من ملوكهم عهدا لمن تجراليهم من قريش ، وأخذ الإيلاف كفعل هاشم ، وكان أكبر أولاد عبد مناف، وكان يسمى الفيض ، وهلك بردمان من اليمن ؛ وخرج عبد شمس بن عبد مناف إلى الحبشة ، فأخذ إبلافا كفعل هاشم والمطلب ؛ وهلك عبد شمس بمكة ، فقره بالحجون. وخرج نوفل بن عبد مناف وكان اصغر ولد أبيـه ، فأخذ عهدا من كسرى لتجار قريش ، وإبلافا بمن مربه من العرب ، ثم قدم مكه ورجع إلىالعراق ، فمات بسلمان . واتسعت قريش في التجارة ، وكثرت أموالها . فبنو عبدمناف أعظم قريش على قريش منة في الجاهلية رالإسلام ، .

# ( ثانيا ) للدينة

# ثاريخ المدينة السياسي قبل الإسلام:

وكان ساكنوا المدينة – في أول الدهر قبل بني إسرائيل – قوما من الأمم الساحقة ، يقال لهم : « العالميق ، ، وكانوا قد تفرقوا في البلاد ، وكانوا أهل غزو وبغى شديد ، فـكان ملك الحجاز منهم ، يقال له الارقم ينزل ما بين تيا. وفدك ، وكانوا قد ملاوا المدينة ولهم بها نخل كثير وزدع ، وكان موسى بن عمران قد بعث الجنود إلى الجبارة من أهل القرى يغزونهم ، فبعث موسى إلى العاليق جيشا من بنى إسرائيل ، وأمرهم أن يقتلوهم جميعا ولا يستبقوا منهم أحداً ، فقدم الجيش الججاز فأظهرهم الله على العاليق ، فقالوهم أجمعين إلا ابنا للأرقم كان وضيئاً جميلًا فضنوا به على القتل ، وقالوا نذهب به إلى موسى فيرى رأيه فيه ، فرجعوا إلى الشام فوجدوا موسى قد توفى ، فقالت لهم بنو إسرائيل : ما صنعتم ؟ فقالوا : أظهرنا الله عليهم فقتلناهم ولم يبق منهم أحد غير فلان كان شابا جميلا فنفسنا به على القتل ، وقلنا نأتى به موسى فيرى فيه رأيه ، فقالوا لهم : هذه معصية ، قد أمرتم ألا تستبقوا منهم وألا تدخلوا علينا الشام أبدا . فلما صنعواذلك قالوا : ماكان خيراً لنا من منازل القوم الذين قتلناهم بالحجاز ، رجع إليهم فنقيم بها ، فرجموا على حاميتهم فنزلوها ، فسكان ذلك الجيش أول سكني اليهود بالمدينة (11 . ويشك ابن خلدون في صحة هـذه الرواية ؛ لأنها لم توجد عند اليهود، ولأن اليهود لا يعرفون هذه القصة .

ولمكن من الراجح أن اليهود زحوا إلى الحجاز فى بدن النكبات الى أصابهم ، وإن كان زوحهم ثابتا لما هدم بختنصر بإت المقدس ، وأجلى من أجلى ، وسبى من سبى من بنى إسرائيل ، ففر قوم منهم إلى الحجاز ، وزلوا وادى القرى ويثرب وتياء (٢) . ثم لحق بهولاء إخوان لهم فراداً من بومبى ، ومن تيطس ، ومن هادديان .

<sup>(</sup>١) الأغانى ج ١١٠

<sup>(</sup> ۲ ) تاریخ الطیری ۱ / ۲۸۱ وفتوج البلدان البلاذری ۲۱ 🗻 ۲۲ .

والحقيقة أن جموعاً من اليهود الصطهدين كان يبحثون لهم عن ملجاً كلما حزبهم الأمر ، وكان هدذا الماجاً هو الحجاز (١) ، ومن المحتمل أن الأنباط حين غزوا فلسطين أسروا كثيرا من البهود، وأن هؤلا. الاسرى وغيرهم يمموا شطر الجنوب موغلين (١) .

على أن عددهم بالححاز ، قبل الميلاد بقرن ، كان ضئيلا ، لأن جريزل Grayzel نشر خريطة دقيقة لمواطن اليهود في العالم القديم في القرن الأول قبل الميلاد ، وسجل فيها عددهم في كل موطن ، وليس بها إشارة إلى اليهود بالحجاز أو باليمن (٣) .

وفى الحجازأقام اليهود،وبنوا الحصون، وثمروا الأموال ،وزرعوا الأرض الموال وفي الحجازأة الأرض الموال الزمن صادت لهم فى الحجاز مستعمرات عدة ، منها : خيبر ، وفدك ، ووادى القرى ، وتيما ، ومقنا . وكانت قرى كثيرة شمالى يثرب آهاة باليهود ، وهى والمستعمرات اليهودية تصور مبلغ كثرتهم وانتشارهم بالحجاز (°) .

وكثر اليهود بالحجاز ، واختلطو ا بالعرب ، لأن الأوس والخزرج بزلوا يثرب وجدوا بها عدة قبائل من بنى إسرائيل ، هم بنو عكرمة ، وبنو ثعلبة ، وبنو محمر ، وبنو زغوار ، وبنوقينقاع ، وبنو زيد وبنو النضير وبنو قريظة ، وبنو بهدل ، وبنو عوف ، وبنو الفصيص . وكان هنالك بنو ضخم ، وبنو ماسكة ، وبنوالقهمة ، وبنو زيد اللات ، وبنو حجر ، وبنو زهرة وبنو زبالة ، وبنو ناغضة ، وبنو عكوة ، وبنو مزاية ، حتى القد نيفت قبائلهم على العشرين ، وزادت آطامهم وآطام من بزل معهم من العرب على السمعين 17 .

وكانت معهم بطون من العرب ، منهم بنو الحرمان ـ حيى من اليمن ـ وبنو معاوية ـ وبنو معاوية ـ

<sup>. (</sup>١) Deperceval p. 642 (١) تاريخ اليبود الجريزل صفحة ٢٤٤

<sup>, (</sup>٣) تاريخ اليهود لجريزل صفحة ٤٤٢ . (٤) خلاصة الوفاء للسمهودي ص ٧٩ (٥) معجم الملدان ٧/ ٤٢٨ .

<sup>(1) 11 (1) (1) (1)</sup> 

بنى سليم — وبنو الشيظة من غسان — وبنو مزيد — من بلى — وبنو الجــذمى ( الجذماء ) — من اليمن — .

ثم بعد سيل العرم وفد إليهم الأوس والحزرج ، واستوطنو المدينة ، وأقام بعضهم بين القرى اليهودية ، وأقام آخرون مع اليهود في قراهم ، ونزل بعضهم وحده لا مع اليهود ولا مع العرب الذين كانوا قد تألفوا إلى اليهود (١) .

والاوس: ينتسبون إلى أوس بن حارثة بن ثعلبة بن عمرو بن عامر بن حارثة ابن امرى القيس بن ثعلبة بن مازن بن عبد الله بن الازد، وينقسمون إلى بطون، منهم: عوف، والنييت، وجشم، ومرة، وامرؤ القيس.

وأما الخزرج: فهم إخوة الآوس، فالخزرج شقيق أوس، وهم بطون، أشهرها بنو النجار وينتسبون إلى تيم الله بن ثعلبة، والحارث وجشم، وعوف، وكعب. وكان الخزرج رئيس منهم هو عمرو بن الإطنابة، وقد حكم الحجاز في أيام النمان أبن المنذر، وقتله الحارث بن ظالم قاتل خالد ين جعفر بن كلاب.

والأوس والخزرج يدعون ببينى «قيلة » ، وهى قيلة بنت الأرقم بن عمرو ابن جغنة على الراجح . وقضى الأوس والخزرج ردحا من الزمن فى ضيق ، لأن الخيرات كمانت فى قبضة اليهود، ثم تحالفوا وتعاملوا، وظلوا علىذلك زمنا طويلا (٢٠) حتى قدم أبو جبيلة النسانى إلى يثرب ، فآزر الأوس والخزرج ، وأفنى كثيرا من اليهود .

وقد أشاد الشعراء بأبى جبيلة ، و افتخروا به ، و كان أبو جبيلة من الخزرج الذين نرحوا إلى سوريا ، واندمج فى الغساسنة ، فمن الطبيعى أن يستجيب لنصرة قومه ، ثم نكل مالك بن العجلان مرة أخرى باليهود ، فنقموا منه ، ولعنو ، فى بيعهم وكنائسهم .

ولكنهم بعد ذلك ذلوا وتخوفوا بطش العرب ، وجعلوا كلما هاجمهم أحد من الأوس والحزرج بشيء يكرهونه ، لم يمش بعضهم إلى بعض كما كانوا يفعلون ،

<sup>(</sup>١) ١٨٢ لمرجع السابق . (٧) الأغاني ١٩/ ٩٦.

بل يذهب اليهودى إلى جيرانه الذين يعيش بين أظهرهم ، لأن كل قوم من يهود قد لجئوا إلى بطن من الأوس والحزرج يتعززون بهم (١٠ ·

ثم دب دبيب الحلاف بين الارس الحزرج ، وتنازعوا السلطان ، فجرت بينم الوقائع ، وكانت بينهم حروب طويلة ، أشهرها : الآيام المعروفة بيوم سمير ، ويوم السرارة ، ويوم حاطب ، ويوم بعاث .

وما زال الخلاف قائمـا بين الأوس والخزرج ، يستعين فيـه بعضهم بيدض قبائل اليهود على بعض ، حتى كان اعتناقهم للاسلام ، وهجرة النبي عَلَيْنَ اليهم سنة ٦٢٧ م ، حيث آخى بينهم وتناسوا ماكان بينهم من عـداوة وأحقاد كادت أن تأتى عليهم () .

<sup>(</sup>١) الاغاني ٩١/ ٩٧ والمرأة في الشمر الجاهلي .

<sup>(</sup> y ) عصر ما قبل الإسلام ص ١٧٨ لحمد مبروك نافع . وراجع الدرة الثمينة في الدينة الثمينة في الدينة النابط الدينة النابط الدينة الدينة النابط ال

# الفصيالالاليث

# طبيعة الحمكم في الحجاز في العصر الجاهلي

### الحكم القبلي:

أبطلت البحوث الحديثة نظرية « روبر تسون سميث — Robetson Smith ، إن النطام الاجتماعي في بلاد العرب كلها واحد يمكن تليخصه في أن القبيلة هي الوحدة السياسية والاجتماعية ، فقد أثبت العلامة روبرت لوى R - Lowie ، أن الاسرة هي أصغر وحدة اجتماعية وأن الجماعات الكبيرة كالعشيرة والقبيلة قد نشأت من نمو الاسرة ".

ولذا عدت الأسرة عند أكثر الأمم قديما وحدة اجتماعية ، فكانت أشبه بحكومة صغيرة فى الأمة الكبيرة . ومن الاسر المشتركة فى الدم تنشأ القبيلة موسومة بطابع الأسر التى كونتها .

وكل خيمة في المجتمع البدوى تمثل أسرة، والمعسكر المسكر من عدة خيام يسمى حيا وأعضاء الحي الواحد يكونون قوما ، ومجموعة الأقوام القربية النسب يكونون قيلة . فالقبيلة العربية إذا هي الأساس الاجتماعي الكبير لحياة العرب ، ويعد أفراد القوم الواحد أنفسهم أبناء دم واحد بخضعون لرئيس واحد ، ويتداعون إلى الحرب بصيحة واحدة ، ويضيفون كلمة « بني » إلى الاسم الذي يجمع بينهم (٢) .

ورئيس القبيلة يتميز بصفات خاصـة هي التي دفعته إلى الصدارة: فهو

(٢) تاريخ العرب ــ فيليب حتى ١/٣٢ ترجمة الاستاذ محمد ميروك نافع بـ

R. Lowie primitive Society & Smith Religion of The ( ) Semites p. 38.

أقواهم شخصية ، وأشجعهم قلباً ، وأسخاهم بداً ، وأفصحهم لساناً ، وأوسعهم صدراً ، وأنضجهم عقلاً . وهو فى الوسط من قومه ينتمي إلى آباء توارثوا المجد .

وشيخ القبيلة – أو سيدها – ينتخب انتخابا طبيعياً إذا ما توفرت له تلك الفضائل من كرم وشجاعة ، ومروءة وشهامة ، وفضاحة واسن . رحكمة وتجربة ، فاق غيره فيها . ومن حيث إن هذه الحلال لا تنتقل بالوراثة من الآباء إلى الآبناء والاحفاد ، فإن سيادة القبيلة ليست منصبا وراثيا .

وفى المسائل القضائية والحربية وغيرها من الشؤون العامة لم يكن شبخ القبيلة مستبد السلطان بل إن عليه أن يستشير مجلس القبيلة المسكون من زعماء الأقوام ، و بقاؤه فى منصبه رهين برضاء زمرة ناخبيه ، فسيادة الرئيس إذن ليست مبنية على التسلط والقهر والاستبداد ، وإنما منشؤها التجلة والاحترام والمدالة والديموة راطية ، والتفانى فى خدمة العشيرة ، ومن قولهم المأثور : سيد القوم خادمهم ، . وإذا ما ركب شيخ القبيلة رأسه واعتز بطفيانه واستبد بجاعته ، فإنه لا يلبث طويلا حتى يثور عليه بعض أفراد قبيلته ويقتلوه أو يقصوه عن الحمكم .

و والعرب عامة والأعراب منهم خاصة وقد ولدوا فى مهاد الديمقر اطية ، يقابل الواحد منهم شيخه ويقف منه موقف المساواة ، ولم يستعمل العرب لقب ملك — فى الأغلب — إلا حينهاكانوا يشيرون إلى الحدكام الأجانب أوأسرتى غسان والمناذرة المتأثرتين بالنفوذ الرومانى والفارسى ، وبمن شذ عن هذه القاعدة ملوك بنى كندة (١) .

والحكم القبلى على هـذا النحو هو الذى كان سـائدا فى البوادى والقبائل الحجازية .

أما المدن كمكة والمدينة ، فقـد احتفظت بجوهر الروح الديمقراطية فى الحكم القبلى ، إلا أنها اتخذت ألوانا من التنظيم والتنسيق طبقا لمــا كانت عليه من درجة التحضر والرقى .

<sup>( 1 )</sup> المرجع السابق ص ٣٥ - ٣٦ .

## الحكم في يثرب:

فأما ديثرب ، حيث تنازع السلطان فيها الآوس والحزرج ، فقد أراد كل فريق منهما أن يكون الحكم في رجاله ، وبعد حروب استقروا على أن يكون الحكم بينهما بالمناوبة ، فيحكم في كل عام زعيم من زعماء الحي الواحد ، يليه في العام الشاني وبذلك يكونون قد وضعوا لهم نظام التناوب في الحكم ، فيكون لهذه المدينة حاكم في كل عام (۱) .

وكان أهل يثرب أباة أحراراً يثورون على الظلم، ولا يقبلون الصبيم. وقد حدث أن حكم يثرب وما حولها الفطيون اليهودى، وكان فاسقا فاجراً مستهترا، وكانت اليهود تدين بألا تتزوج امرأة منهم إلا دخلت عليه قبل زوجها. ويقال: إن هذا الفاسق قد سولت له نفسه الحبيثة أن يمارس هذه الفمله الشنماء مع الأوس والحزرج، بيد أن روحهم العربية الآبية أبت أن يوصموا بهذه الوصمة البغيضة، فاندس إليه رجل من الحزرج فقتله . . . وذلك فى قصة ترويها كتب التاريخ ومؤادها , أن أختا لمالك ابن العجلان الخزرجي تزوجت ، فلما كان زفا فها خرجت إلى بحلس قوه ها وفيه أخوها مالك ، وقد كشفت عن ساقيها ، فقال لها : , لقد جئت بسوم ، ، فقالت . , الذى يُراد في الليلة أسوا من هذا ، أدخل على غير زوجي 1؟ ، ، ثم عادت فدخل عليها أخوها ، فأشار عليها أن يدخل مع النساء ، فإذا خرجن ودخل الفطيون قتله ، ، فذهب مع فأشار عليها أن يدخل مع النساء ، فإذا خرجن ودخل الفطيون قتله ، ، فذهب مع النساء في زي امرأة ، ومعه سيفه ، فلما خرجن قتله مالك وخرج هاربا . . واستنجد مالك بأبي جبيلة ، عظيم غسان (٢) فأباد كثيراً من اليهود الذين بالمدينة وصار العز ما للأوس والحزرج » .

و مكذا تخلصت يثرب من العسف والطفيان "، وقضت على سلطان الدخيل ، وعجت عن نفسها وصمة الذل والعار بسيف ابن من أبنائها العررة الشجعان .

<sup>(</sup>١) تاريخ العرب قبل الاسلام جواد على ج ٤ ص ٢٣٠

<sup>(</sup>۲) كان اسمه عبيد بن سالم بن مالك بن سالم . وهو خزرجى كذلك لآنه من بنى غضب بن جشم من الحزوج . انظر السكامل لابن الآثير ج1 ص ٤٠١ – ٤٠٢

# الحدكم فى مكة

# مكة الكبرى لقاح:

كانت مكة فى الجاهلية لقاحاً (١) لا تدين لملك ، وتأبى أن ينفرد بالحكم فيها فرد متوج أياكان هذا الفرد ولوكان من صفوة بنيها الآخيار ، فلا تاج ولا صولجان ولا استئثار بالسلطان . ذلك لآن الحكم الفردى يخالف طبيعتها ، ويجافى فطرة أبنائها، تستنكره تهامة أعظم الاستنكار ـ ومكة من تهامة ـ بلهى قلب تهامة . يقول الجاحظ: ملم زل مكة أمناً ولقاحاً ، لا تؤدى إتاوة ، ولا تدين للملوك (٢) . . .

ولما طمع أحد القرشين \_ وهو عثمان بن الحويرث \_ فى أن يملك قريشاً وأن يعقدوا له على رأسه التاج ، وافقوا \_ بادى و ذى بدى و لأنه تحيل عليهم ، ولكنهم ما لمبثوا حين استبانوا الرشد أن فاووا إلى طبيعتهم فانتفضوا وثاروا ، وقالوا له : وما كنان بتهامة ملك قط ، وأقسموا باللات والعزى على أن لا يكون ذلك أبداً ، وفيها يلى نسجل حديث هذه الانتفاضة كما وردت فى التاريخ: وخرج عثمان بن الحويرث وكان يطمع أن يملك قريشا وكان من أظرف قريش وأعقلها ، حتى قدم على قيصر وقد رأى موضع حاجتهم ومتجرهم من بلاده ، فذكر له مكة ورغبه فيهاوقال : تكون زيادة فى ملكك كما ملك كسرى صنعا ، فلك عليهم وكتب له إليها ، فلنا قدم عليهم وال : يانوم إن قيصر من قد علم ، وإنما أنا ابن عمكم وواحد منكم ، وإنما آخد في منكم وأبحا من الاقط والعكمة من السمن والإهاب ، فأجمع ذلك ثم أبعث به إليه ، وأنا أخاف إن أبيتم ذلك أن يمنع منكم الشام فلا تتجروا يه ويقطع مرفقكم منه .

<sup>(</sup>١) اللقاح : الذي لا يخضع لحسكم أحد .

<sup>(</sup> ۲ ) الحيوان ج ٣ص ١٤١ تمقيق الاستاذ عبد السلام مارون .

فلما قال لهم ذلك خافوا قيصر وأخذ بقلوبهم ما ذكر من متجرهم ، فاجتمعوا على أن يعقدوا على رأسه التاج عشية و فارقوه على ذلك . فلما طافوا عشية بعث اقه عليه ابن عمه أبا زمعة الأسود بن عبد المطلب بن أسد فصاح على الجمع وكانت قريش فى الطواف قال : عباد الله . ملك بتهامة ؟ قالوا : وصدقت . واللات والعزى ، ما كان بتهامة ملك قط 1 ، فانتفت قريش عما كان قالت له ، ولحق بقيصر يعلمه ، وفى رواية أخرى قال الاسود بن عبد المطلب : وإن قريشا لقاح لا تملك ، وكانت نهاية عثمان أن سم ، ومات بالشام مسموما (١) .

# الحكومة المكية

و يحدر بنا أن نلاحظ أن بعض المدن والقرى ، ولا سيما العربية الغربية مثل مكة ، لم يكن عليها ملك كما أسلفنا ، إنما يحكمها عدة رجال ، قسمت الأعمال بينهم ، ولا يلقب زعيمهم والمتقلد فيهم بلقب ملك ، و « المملا ، وهم أصحاب الحل والعقد فى البلد ، الحسكم فى الناس على و فق العادات والاعراف والقوانين الموروثة ، ويكون لهم فى البلد بحتمع خاص يكون ناديهم و مقرهم و ناديهم و مقرهم و دار حكمهم عرف به «دار الندوة» بمكة و به «المزود» عنداهل اليمن ، و يمكن أن نقول إنه بجلس تلك الزمرة ، وبر النذاك العهد . ويرى بعض الباحثين أن طريقة الحسكم فى أمثال هذه المدن هو مايقال له به «حكومات المعهد ، ويرى بعض المؤرخين الغربيين (٢) وقد نظر بعض المؤرخين إلى مكة من زاوية خاصة المدن ، عند المؤرخين الغربيين (١) وقد نظر بعض المؤرخين إلى مكة من زاوية خاصة وهى اشتهار أهامها بالتجارة وأطلقوا عليها اسم « الجهورية التجارية » ، تلك الجهورية التجارية ، من أنها جهورية بلو تقراطية ، وأصحاب رءوس الأموال (٢) كما وصفها « در منجهم » بأنها جمهورية بلو تقراطية ،

<sup>(</sup>۱) شفاء الغرام باخبار بلد الله الحرام لتق الدين الفاسى ج ۲ ص ۱۸۲ – ۱۸۳ مخطوط رقم ۲۸۳۱۶

<sup>(</sup> ٢ ) تاريخ المرب قبل الإسلام ص ٢٧ - ٢٣٠ ج ٤

<sup>(</sup>٣) مجلة الشرق سنة ١٩٣٦ ص ٥٣٩ ، وأسواق العرب ص ٩١ ، ٩٢

ويقصد بكلمة بلوتقراطية أنها حكومة الاغنياءوكان يشرف عليــه البارزون من بئي قصى . وهــذه النزعة التجارية حتمت عليهم أن يضربوا في جنبات الارض شرقاً وغربآ وشامآ ويمنآ وأن يحتكوا بالفرس والرومان وغيرهممن أصحاب الحضارات القديمة ، ومن المرجح أنهم استفادوا من بعض الأنظمة الاجتماعية التي وجدوا عليها الروم وفارس حتى ظن بعض المؤرخين المحدثين أن دار الندوة نفسها ما هي إلا « اقتباس مغير مصغر ، عن مجامع الروم الديلية والمدنية ، (¹) ، بيد أننا نعتقد أن هذه الدار قد انبثقت من صميم الروح الديموقراطية العربية التي كانت تسرى فى دم قصى رفى الملاً الذي عاشوا في بيئنه وعصره ، وأن استمرار هذا البرلمان القرشي وبقاءه حتى بزوغ فجر الإسلام يعتبر دلبلا على أصالة هذه الروح وحب الفرشيين للشورى وإبثارهم لرأى الجماعة على رأى الفرد ، ولم تكن حكومة قريش هي حكومة الاغنياء التي يسيطر فيها أصحاب رءوس الاموال كما يصور ذلك بعض المستشرقين ومن لف لفهم من المؤرخين العرب ، وإنمـا كانت حكومة ديموقراطية تستهدف إقامة العدالة الاجتماعية والقضاء على مشكلة الجوع والفقر . . . ونحن لا ننكر أن فئات من قريش قد أثرت ، وأن بعض هــذه الفتات قد تولى السلطان ؛ بيــد أن هؤلاء لم يكونو ا يستغلون نفوذهم للثراء الفاحق وامتصاص دم الشعب ، وإنمـا كانوا يتخذون السبل المشروعة لجمع المنال ، ثم ينفقونه في وجوه البر والحير كإطعام الحجاج ومساعدة المعتفين والمحتاجين وتحمل الديات ، فالمناصب الحكومية كانت مغارم عليهم لا مغانم لهم . بل إن اشتغالهم بالتجارة لم يكن إلا لتعففهم عن الغزو والسلب والنهب ، حتى كان بعض القرشيين إذا أجدبوا ولم يجدوا ما يحفظ رمقهم ورمق أبنأئهم ينتحون مكانآ قصيآ حتى يموتوا جوعاً مؤثرين الموت الشريف على الحياة التى بجللها عار السرقة والنهب.

ولم تكن رحملة الشناء والصيف إلا ليخلقوا مجتمعاً سوياً لا يحس فيمه أحد منهم بألم الجوع وذل الفقر ، فالاغنياء والقادرون على العمل والكسب كانوا

<sup>(</sup>۱) أسواق العرب ١٠٩

يعملون فى التجارة صيفاً إلى الشام وشتاه إلى الين حتى إذا انتعشت الحياة الاقتصادية وارتفعت نسبة الدخل القوى ، تضاءلت نسبة الفقراء ، فإذا بقى بعد ذلك فقير أو عاجز أو مستضعف كان له حظ فى أمو ال الاغنياه ، بل كانوا يخلطون فقيرهم بغنيهم ، فإذا الدكل على حد سواه .

هذه ظاهرة من ظواهر الرقى الاجتماعى الذى حققته حكومة قربش وبرلمانها ودار الندوة، ، تلك الدار التى لم يكن يعخلها المشورة من غير بنى قصى إلا من بلخ أربعين عاما ، فى حين كان يدخلها بنو قصى وحلفاؤهم جميما .

وقد رأى بعض المؤرخين المحدثين في هذا التفريق لوناً من الامتياز، فوسم قصياً مؤسس هذه الدار بأنه وكان أرستقر اطياً ، ولكن يخفف من هذا النقد أن أولاد قصى كانوا من الكياسة والنضج وحسن التدبير للأمور في المسكان الارفع وأضف إلى ذلك أن دار الندوة كانت تستقبل كل حكيم مفوه ولو لم يبلغ الاربعين بما يدلنا على أن قصياً لم يسكن بقصر عضوية دار الندوة على أبنائه وحدهم ، وإنما كان يفتح أبواجها لكل نابغة محنك فهو إذن لم يكن يستهدف إلا قوة الشخصية والنضج العقلى .

# أول رئيس للحكومة المكية :

ولقد كان زيد بن كلاب ، زعيم النهضة القرشية ، وسمى قصياً فيما بعد ، لأنه نشأ بعيداً عن موطنه الأصلى (مكة) ، فقد كان طفلا عندما مات أبوه كلاب كا سبق فى الفصل السابق ، وسرعان ما تزوجت أمه فاطمة من رجل من بنى عذرة فى حدود الشام ونشأ هناك ولما استوى عوده عاد إلى مكة وكان النفوذ الدينى والمدنى فى أيدى الخزاعيين ، فعز على قصى أن يرى الأجانب سادة على قومه القرشيين ، فعقد العزم على أن ينتزع منهم السلطان وتزوج مر ابنة زعيم خزاعة ، حليل بن حبشية ، ولما مات حليل – وكان قد أوصى له بحكم مكة وولاية البيت من بعده كما تذكر بعض الروايات – فشب الخلاف بين قصى وقريش ، وبين خزاعة ، وانضمت بكر لخزاعة ، كا انضمت كنانة وعذرة لقريش وظلت الحرب بينهما سجالاحتى حكوا فيما بينهم رجلا من حكنانة فقضى لقصى بولاية الحرب بينهما سجالاحتى حكوا فيما بينهم رجلا من كنانة فقضى لقصى بولاية

الكعبة وحكم مكة ، وبذلك أصبح قصى رئيساً للجمهورية المكية وزعباً لديانتها، وكان أول ما صنعه قصى أن جمع قريشا وأسكنها وادى إبراهيم ، فنزل سادتها وسراتها فى ما بين الآخشبين ويسمون قريش البطاح ، ونزل سائر قريش فيها وراء ذلك بظاهر مكة فسموا قريش الظواهر .

وكان لقصى كل الوظائف الرئيسية دينية كانت أم سياسية ، وكان — كما سبق — رئيساً لدار الندوة وبيده اللواء والرفادة والحجابة وإذا ما استعرنا الاصطلاح الحديث — مع شيء من التجاوز — قلنا إنه كان مهيمنا على السلطات التشريعية والمالية والحربية وكان القائد الأعلى المجيشكا كان كبير مستشارى الدولة ، ورئيس الجمعية الوطنية فى الحكومة المكية الفتية ، وكان — لشخصيته القوية ونفوذه الواسع وجمه لهذه المناصب الحكومة البلاد العرب ورئيسها الدينى الأعلى .

# الحزب الهاشمي والحزب الأموى :

كان قصى فى حيانه قد وكل أمر اللواه والرفادة وغيرها لابنه عبدالدار ولذا كان الطبيعى أن يتولى السلطان بعد وقاة والده ، وظلت السلطات فى أيدى بنى عبدالدار وأخفاده ، ونستطيع أن نقول إنه كان يحكم قريشا فى هذه الفترة حزب واحد . حتى نشأ الخلاف بين عبد منافى وعبد الدار ، ووزعت بينهم "السلطات على نحو ما سبق بياته ، فأصبحت الحكومة القرشية حكومة التلافية يشترك فيها حزبان كبيران ، بيد أن سلالة عبد مناف احتفظت بالزعامة الحقيقية لمكة ، وانقسم بنو عبد مناف بدورهم أن سلالة عبد مناف اجتفظ البيت الماشمى إلى حزبين : هما بيت ابنه هاشم ، وابنه عبد شمس ، واقد احتفظ البيت الماشمى الى حزبين : هما بيت ابنه هاشم ، وابنه عبد شمس ، واقد احتفظ البيت الماشمى عبد المطلب من بعده ، الذى اعتبرته مكة ... كما اعتبرت أباه هاشماً من قبل ـ زعيم شيوخ مكة .

أما فرع أمية بن عبد شمس فانه كانكثير العلاقات بالبيوث الآخرى ، وأكسبته علاقانه هذه نفوذاً ، واحتفظ بمنصب هام هو القيادة في الحرب .

و وبلغ التنافس بين هذين الجزبين أشده إبان البعثة النبوية . ولكن باعتناق مكة الإسلام اختفت هذه المنازعات إبان الحماس الديني والفتوح الإسلامية في عصر الحلفاء الراشدين (۱) . .

## المدالة السياسية والتكافل الاجتماعي :

بعد هـذا سنعرض بعض المشكلات الجوهرية التي تواجه عادة الحكومات والمجتمعات في كل عصر ومصر ، لغرى كيف حلما المجتمع القرشي والحكومة القرشية .

فأما المشكلة الآولى فهى مشكلة الأمن الداخلى لسلامة الوطنيين وغير الوطنيين سواء كانوا من الجاليات الآجنبية ، أو من العرب الذى يفدون إلى مكة وأسواقها لأغراض دينية أو تجارية أو أدبية ، وقد وجدت قريش أن قوة القانون وحدها لا تكنى لتحقيق هذا الغرض بل لا بد من حصانة خلقية تسوق المجتمع لحماية الأفراد من العدوان أيا كان هذا العدوان ، ولا بد أن يستشعر القرشيون بوصفهم مواطنين لا بوصفهم حكاما ـ أن عليهم أن يردوا المظالم ,وأن يأخذوا بيد الضعيف والمظلوم وأن ينتصفوا له من ظالمه أيا كانت شكيمته . وهدذا المون من الالتزام والشعود بالمسئولية ما ساد بجتمعا من المجتمعات إلا رفرف عليه روح الأمن والطمأنينة والسلام وأصبح في الذروة من الرقى والحياة الحرة الكريمة .

كانذلك في دار عبدالله بنجد عان حيث اجتمعت طوائف من قريش تلتظم بني هاشم وأسد وزهرة و تيم و تعاقدوا على ألا يظلم بمكة غريب ولا قريب ولا حر ولا عبد إلا كانوامعه حتى بأخذواله بحقه و يؤدوا إليه مظلة من أنفسهم ومن غيرهم . فاعجب لأفاس يلتصفون للخصم والمظلوم من أنفسهم قبل غيرهم . وبعد إبرام هذا الحلف العظيم الذي كان بسمى حلف الفضول قدم دجل من خشم مكة قاجراً ومعه ابنة له اسمها القتول من أوضاً نساء العالمين وجها ، فعلقها نبيه بن الحجاج السهمى فلم ببرح حتى نقلها إليه وغلب

<sup>(</sup>١) تاريخ العرب: عصر ما قبل الإسلام ص ١٨١ – ١٨٢

أباها عليها ، فقبل لأبيها : عليك بحلف الفضول ، فأتاهم فشكا ذلك إليهم ، فأتوا نبيها ، فقالوا : أخرج ابنةهذا الرجل ، وهو يومئذمنتد بناحية مكة وهيمعه ، فأخرجها إليهم فأعطوه إياها وركبوا وركب معهم الخثعمي .

وأما المشكلة الثانية ، فهى مشكلة العوز والفقر وتحقيق العدالة الاجتماعية فى المجتمع المسكى ؛ تلك المشكلة التي لا تزال الحكر مات والمجتمعات الحديثة تشكو منها ، ويستبين عجزها الفاضح عن حلها . قد حلتها قريش بأسلوب ، مهما قيل فى بساطته ، فقد كفل القضاء على الفقر والإدقاع ؛ إذ ألزمت الاغنياء بكفالة الفقراء ، وبذلك و فيع عن ذوى الحاجة غائلة الحصاصة ، وأصبح الاغنياء والفقراء فى ميزان الحياة على الدواء بهذا التكافل الاجتماعي الذي غدا مبدأ مرعيا ، وسنة من سنن المجتمع المكى منذ عهد هاشم حتى بجيء الإسلام .

فلقد كانت قربش إذا أصاب واحداً منهم مخمصة ، خرج هو وعياله إلى موضع ، وضربوا على أنفسهم خباء حتى يمو توا ؛ إلى أن جاء هاشم بن عبد مناف وكان سيد قومه وكان له ابن يقال له أسد . وكان له ترب من بنى مخروم يحبه ويلعب معه ، فشكا إليه الضر والمجاعة . فدخل أسد على أمه يبكى . فأرسلت إلى أولئك بدقيق وشحم فعاشوا فيه أياما . ثم أنى ترب أسد مرة أخرى وشكا إليه الجوع فقام هاشم خطيبا في قريش فقال :

دانــكم أجدبتم جدباً تقلون فيه وتذلون . وأنتم أهل حرم الله وأشراف ولدآدم،
 والناس لــكم تبع ،قالوا : نحن تبع لك فليس عليك منا خلاف ، .

قجمع هاشم كل بنى أب على الرحلتين فى الشئاء إلى اليمن وفى الصيف إلى الشام للتجارات ، فما ربح الغنى قسمه بينه و بين الفقير حتىكان فقيرهم كغنيهم . فجاءالاسلام وهم على ذلك ، فلم يكن فى العرب بنو أب أكثر مالا ولا أعز من قريش .

وهذا معنى قول شاعرهم :

والحالطون فقيرهم بغنيهم حتى يكون فقيرهم كالحكافي 🗥

وأما المشكلة الثالثة فهى مشكلة المحافظة على الكيان السياسي والاقتصادى ، وقد اتخذت قريش الوسيلة لحلها عن طريقين : أولهما الطريق السلمى الذى يعتمد على المعاهدات السياسية والتجارية والتي تؤمن الشريان الحيوى لتجارتها عبر الصحراء إلى الشام واليمن وثانيهما قرة الدفاع الوطنى التي تعتمد أولا على السواعد القوية لقبيلة قريش الفتية ، وثانيا على طائفة الحبين من فلول جيش أبرهة وغيرهم ، وعلى حلفاء قريش من العرب الذين كانوا يسمون «الاحابيش».

# أحابيش قريش قرة الدفاع المسكرى:

ويستعمل لفظ , الأحابيش ، فى الدلالة على القوة العسكرية التى كانت تستأجرها قريش قبيل الإسلام ، للدفاع عن بلدها وقو افلها التى كانت تتردد بين الشام واليمن .

ويؤخذ من صريح النصوص العربية ، لغوية كانت أو تاريخية ، أن هـذه القوة كانت عبارة عن حلف قوامه أحياء من عرب كنانة وخزيمة اللتين كانتا تنزلان أغواد تهامة ، ومن خزاعة التي كانت تنزل بظاهر مكة ، بهذه النصوص أخذ المستشرق الألماني الكبير فلهاوزن . فقال في كتابه الذي ألفه ، عن الوثدية العربية ، هـذه العبارة : ، الأحابيش أحلاف قريش السياسيون ، ·

ولكن لا مانس المستشرق اليسوعى المعروف نشر فى المجلة الأسيوية مقالا ضافيا ذهب فيه أن رواة اللغة العربية قد وهمرا فى تفسير هذا اللفظ وأن الأحابيش كانوا كلهم ، أوجلهم على أقل تقدير ، زنوجا من بلاد الحبشة ، وأن رواة السيرة تعمدوا القول بأنهم عرب ، أنفة من أن يقولوا إن قريشا كانت فى الجاهلية تستعين بالسودان فى الدفاع عن حوزتها . بيد أن المرحوم عبد الحيد العبادى قد أثبت : -

<sup>(</sup>١) الـكافى: الغنى. راجع بلوغ الارب ص ٣٦٨ ج ٣٠

- ٢ وأن القول بعربيتهم هو للتفق مع قاريخهم .
- ٣ وأن العبيد الذين كانت قريش تستعين ٢٫٨ في حروبها لم يكونوا من
   الأحابيش في شي.

وقد لاحظ أن التفسير اللغوى لـكلمة الاحابيش يفيد ثلاثة معان خاصة: ـــ

١ – الجماعة من الناس ليسوا من قبيلة واحدة.

٢ – النجمع والتأشب .

٣ - كثرة العدد ويكنى عنها بالسواد، لأن العرب تنعت الشيء إذا كثر وتكاثف بسواد اللون.

وه ـــ ذا التفسير اللغوى يتمشى مع مدلول الآخبار الواردة فى بيان أصل نظام الاحابيش. قال ابن إسحاق: والآحابيش: بنو الحارث بن عبد مناة بن كنانة، والحون بن خزيمة بن مددكة، وبنو المصطلق من خزاعة. وقال ابن هشام: وتحالفوا جميعا فسموا الآحابيش، لانهم تحالفوا بواد يقال له الاحبش بأسفل مكة (٥) ويقول صاحب معجم البلدان: – د حبشى . . . جبل بأسفل مكة بنعان الآراك، يقال به سميت أحابيش قريش، وذلك أن بنى المصطلق وبنى الهون بن خزيمة اجتمعوا عنده وحالفوا قريشا، وتحالفوا بالله: انا ليد واحدة على غيرنا، ما سجا ليل ووضح نهار، ومارسا حبثى هكانه. فسموا أحابيش قريش، باسم الجبل، وبينه وبين مكة . ستة أصال . . . ، ٢٠.

ومن هذه النقول التاريخية نأخذ أنَّ الاحابيش :

١ –كانت أحياء عربية تنتمي إلى كنانة وخزيمة وخزاهه .

٢ - أن هذه الأحياء إتجمعت بواديقال له الاحبش، أو عند "جبل يقال له
 حبش، وتحالفت فسيمت الاحابيش.

انها حالفت قريشا على التناصر والتآزر ، فالمدلول التاريخي لـكلمة
 دالاحابيش ، متمش مع مدلولها اللغوى .

<sup>(</sup>١) سيرة ابن هشام: طبعة جو تنجن و ٢٤ ــ ٢٤٦ .

<sup>(</sup>٧) معجم البلدان حبشي .

وجلسية الأحابيش العرب يؤكدها تاريخ حلفهم الذى نرجح أنه قام فى النصف الثانى من القرن السادس الميلادى وانتهى بفتح الرسول مكة سنة ثمان للهجرة . فإنا إذا رجعنا إلى تاريخ عصر النبوة وجدنا الآحابيش طوال ذلك العصر الخطير قوة عربية لها خصائص القبيلة : من سيد يتزعمها ، وأرض تغزلها ، وداية تحف بها عند الحرب ، وأنها كانت من حيث علاقاتها السياسية بقريش تغزل منها منزلة الحليف من الحليف ، والند من الند ، وأنها كانت مسموعة الكلمة فى الشئون العامة لقريش . . . فالآحابيش عرب وليسوا زنوجا ، وقد كانوا حلفاء لقريش تستأجرهم للدفاع عن كيانها الاقتصادى .

وقد كان بمكة قوة من الحبش حقا . ولكن هذه القوة لم تكن من الأحابيش في شيء ؛ بل كانت عبارة عن طبقة من العبيد ، مسخرة لأشراف مكة في حالى السلم والحرب . وبما يدل على تمييز هذه الطبقة من الأحابيش قول الطبرى في غزوة أحد: و فلها التق الناس كان أول من لقيهم أبو عامر في الأحابيش وعبدان أهل مكة ، ، وعطف عبدان على ما قبلها هنا عطف نسق يفيد المغايرة ، وليس عطف توضيح وبيان كا يرى لا مانس (1) ، .

وبعض طبقة الحبش قد شرى بالمال ، وبعضها كان من فلول حملة أبوهة الحبشى على الحجاز . . يقول الآزرق : « وأقام بمكة فلال من الحبش وعسفا وبعض من ضمه العسكر يعتملون ويرعون لأهل مكة (١) ، ، وعرف عنهم خلتان : إطعام الطحام ، والبأس يوم البأس . ومن هذه الطبقة وحشى قائل حزة يوم أحد ، وصواب حامل لوا ، قريش فى ذلك اليوم .

وقصارى القول: أن القوة العسكرية لمسكة لم تكن تعتمد على سـواعــد القرشيين وحسب، وإنماكانت تنتظم كذاك طوانف من الحبش الأرقاء، ومن

<sup>(</sup>١) صور من التاريخ الاسلامي . العصر العربي ــ الاستاذ عبد الحبد العبادى .

<sup>(</sup>٧) أخبار مكة الازرق ص ٩١ - طبعة مكة .

الاحابيش الاحرار ، هؤلاء الاحابيش الذي استأجر أبو سفيان منهم عدداً يبلغ الالفين في بوم أحد .

وقد كانت قريش إذا أزمعت حرباً تتلقى الماواء من يد زعيمها قصى الذي كان يمثل الرئيس الأعلى للجيش ، فقد كان يعقد رقاعاً من القاش الأبيض على أطراف الحراب ويقدمها بنفسه ، أو يبعثها مع أولاده ، إلى زهماء قريش . وقد ظل هذا التقليد ـ الذي يسمى ، عقد الملواء ، منذ أن أنشأه قصى ـ إلى آخر أيام الفتوح العربية جارياً .

وبعد أن مات قصى أصبح زعيم قريش عبد الدار أكبر أبنائه ، و تولى أبناؤه بعد وفاته تلك الوظائف التى أسلفنا ذكرها ، ومن بينها اللواء، ووليها من بعدهم أحفاده، والحكن خلافاً نشب بين بنى عبد الدار وبنى عبد مناف ، كاد يفضى إلى القتال لولا أن الفريقين اتفقوا على أن تكون السقاية والرقادة لعبد شمس بن مناف ، وأن تظل الحجابة والندوة واللهواء فى أيدى بنى عبد الدار بمدا أكسيهم نفوذاً وسلطاناً قوياً فى مكة ذاتها .

وكانت قريش تميل للسلام ، وإذا ستعرنا أسلوب العصر الحديث ، قلنا إنها كانت من دعاة التعايش السلمى peaceful Coexistence ، ولكنها إذا اضطرت للقتال كافحت كفاح الأبطال ، وربما بدا من بعض أفرادها ما يشبه أفعال الفدائيين أو الفرق الافتحادية في الحروب الحديثة . وفي إحدى حروب الفجار التي كانت بينها و بين قيس عيلان جمعت قيس جموعها ومعها ثقيف وغيرها ، وجمعت قريش جموعها منهم : كنانة جميعها ، والأحابيش ، وأسد بن خزيمة . وخرجت قريش للموعد على كل بطن منها رئيس بعدان تسلحت ، فكان على بني هاشم: الزبير بن المطاب ومعه رسول الله صلى الله عليهم وسلم ، وإخوته أبو طالب ، وحمزة ، والعباس ، بنو عبد المطاب وعلى بني أمية وأحلافها : حرب بن أمية ، وعلى بني أسد بن عبد العزى خويلد بن أسد ، وعلى بني أمية وأحلافها : حرب بن وهب ، وعلى بني أسد بن عبد الله بن جدعان ، وعلى بني خروم هشام بن المغيرة أبو أبي جهل ، وعلى بني تيم : عبد الله بن جدعان ، وعلى بني جمح معمر بن خبيب بن وهب ، وعلى بني سهم العاص بن وائل ، وعلى بني عدى

زيد بن نفيل والد سعد بن زيد ، وعلى بنى اؤى عمرو بن حبد شمس والدسهيل بن عمرو ، وعلى بنى فهر عبد الله بن الجراح والد أبى عبيدة وعلى الأحابيش الحليس ابن يزيد وسفيان بن عويف ، وعلى بنى بكر ، بلعاء بن قيس ، وعلى بنى فر اس اين غنم من كنانة عمير بن قيس جذل الطعان ، وعلى بنى أسد ابن خزيمة بشر ابن أبى خازم ، وكان الفائد العام لهذه الجيوش جميمها حرب بن أمية .

وسارت قریش حتی بزلت عکاظ و بها قیس ، وکان مع حرب بن أمیة اخوته سفيان ، وأبو سفيان ، والعاص ، وأبو العاص . فعقل حرب نفسه وقيد سفيان وأبو العاص نفسيهما وقالوا: ان يبرح رجل منا من مكانه حتى نموت أو نظفر . . . فيومتذ سموا العنابس ، والعنبس : الأسد . واقتتل الناس قتالا شديدا فكان الظفر أول النهار لقيس وانهزم كثير من بني كنانة وقريش ، وثبت حرب بن أمية وبنو عبد مناف وسائر قباتل قريش ، ولم يزل الظفر الهيس على قريش وكنانة إلى أن انتصف النهار ، ثم عاد الظفر لقريش وكنانة فقتلوا من قيس وأكثروا ، وحمى القتال واشتد الأمر ، فقتل يومئذ تحت راية بني الحرث بن عبد مناة ابن كنانة مائة رجل وهم صابرون وانهزمت قيس وقتل من أشرافهم عباس ابن زعل السلمي وغيره ، ولما رأى سبيع بن وبيع بن معاوية هزيمة قبائل قيس عقل نفسه واضطجع وقال: يامعشر بني نصر ، قاتلوا عني أو ذروا . فعطفت عليه قبائل من قيس وقاتلوا قتالا شديدا ، ثم إنهم تداعوا إلى الصلح ، فاصطلحوا على أن يعدوا القتلى ، فأى الفريقين فضل له قُتْلَى ، أُخِذُ ديتهم من الفريق الآخر . فتعادوا القتلى ، فوجدوا قريشا وبني كنانة قد أفضلوا على قيس عشرين رجلا ، فرهن حرب بن أمية يومئذ ابنه أبا سفيان في ديات القوم حتى يؤديها ورهن غيره من الرؤساء أبناءهم ، ووضعت الحربأوزارها (١) .

وقد كانت مستودعات الأسلحة في القبة كما سبق وفي دور أشراف قريش ؛ إذ كان كل سرى من سراتهم يحتفظ لديه بكمية وافرة مرف العتاد والسلاح

<sup>(</sup>١) بتصرف الكامل . ص ٣٦١ - ٣٦٢ - ١٠

يفرقها على الجنود وقت الحاجة ، فني حرب الفجار فرقت قريش السلاح في الناس فأعطى عبد الله بن جدعان التيمي مائة رجل سلاحا تاما ، وفعل الباقون مثله (١) .

ويلوح لنا أن دار ابن جدعان كانت بها أماكن خاصة لحفظ الأسلحة ؛ لأنه لم يكن يختزن عتاده الحاص الذي يذود به قريشا إذا حزبها أمر وحسب ، وإنما يحفظ كذلك أسلحة العرب الذين يفدون إلى عكاظ لتبقى عنده ، حتى إذا فرغوا من حجهم وأسواقهم ، استردوها ورجعوا لديارها .

O 6 6

وقدكان من الطبيعي ـ استيفاء لبحث الحياة السياسية في الحجاز ـ أن نعقد فصلا لايام قريش وأيام الاوس والحزرج ، واكنا آثرنا إرجاء ذلك إلى حين نتحدث عن الشعر السياسي .

 <sup>(</sup>١) السكامل لابن (لاثهر ص ٢٦١ ج ١ .

# الباب الثانى الحيــاة الاجتاعية لعرب الحجاز فى العصر الجاهلي

الفيصيل الأول (١)

### عبر\_\_\_د :

كان بين عرب الحجاز العدنانيين ، وعرب اليمن القحطانيين فروق كثيرة ، فى شتى نواحى التفكير والحياة والمعيشة :

فن حيث كان عرب الجنوب يعيشون هيشة استقرار وإقامة غالباً ؛ لانهم كانوا يسكنون فى مدن عامرة ، كان عرب الشمال على عكس ذلك ؛ لا يستقرون فى مكان ، بل ينتقلون غالبا وراء أرزاقهم فى بادية العرب ، ومساكنهم تبعا لذلك يحملونها معهم على ظهور الإبل ويضربونها حيث يطيب لهم المقام ، لانها كانت خفيفة تنسج من صوف الغنم ووبر الإبل وشعر المعز ، ولم يتحضروا إلا فى مكة والمدينة والطائف وبعض مدن قليلة فى الحجاز إبان ذلك العصر الجاهلي البعيد .

وحين كان يغلب على أهل الجنوب الحضارة والمدنية إذ كان لهم حظ كبير في العلوم والمعارف و محذقون كثيرا من الصناعات المختلفة : كصقل السيوف ، و تقويم الرماح ، و نسج البرود . والاكسية والثياب ؛ كان عرب الشمال أهل بداوة يحتقرون الصناعات و بعض العلوم غالبا ، وذلك تبعا للبيئة والامم المجاورة

#### \_ Y \_

وكمانت الامية تغلب على العرب جميعاً ، سواء منهم أهل الجنوب أم الشهال ، غير أن أهل الجنوب كـانوا أكـثر إلماماً بصناعة الكتابة من أهل الشهال كما كـانوا أسبق منهم إلى معرفة الخط.

وكان الخط اليمني يكتب بحروف منفصلة ويسمى المسند الحميرى. وهو مشتق من الحجط الفيليقي المأخوذ من الهيروغليني ( المصرى القديم ). ومن اليمن انتقل الخط المسند إلى كندة والنبط، ومنها إلى الحيرة والآنبار، ثم نقل إلى الحيجاز على يدحرب بن أمية بعد أن دخله تغيير أبعده عن صووة المسند الحميرى.

فالحط المصرى من أقدم الحطوط المعروفة، وهو مبدأ سلسلة الحفط العربي باتفاق المؤرخين: غربيين وشرقبين، وعنه أخذ الفيليقيون، سكان ساحل الشام غربي جبال لبنان ، خطهم الفيليقي لترددهم على مصر بالتجارة ، إلا أنهم زادوا فيه حروفا ، وأدخلوا عليه من التعديل ما صيره أسهل تناولا. وعن الفيليقيين أخذت أم شتى (أصول) خطوطها، فني شمال بلاد العرب الآراميون وهم من الأمم السامية القديمة التي كانت تسكن شمال بلاد العرب في فلسطين والشام والعراق، وفي جنوبها الحيريون.

ومن هذا اختلف مؤرخو العرب والفرنجة ، فيرى الأولون أن النبطيين وسكان مدين والعقبة والحجر وفلسطين وحوران ، أخذوا خطهم عن الحيريين ، وأصحاب المسند ، بدليل ما عثر عليه فيها من الآثار الكتابية بالخط المسند ، ولأن النبط كانوا متصلين باليمن تجاريا ، وكان اليمنيون فى ذلك الوقت على جانب عظيم من الحضارة ، ثم أخذ أهل الحيرة والانبار خطهم عن هؤلاء النبط ، وعن كندة التى أصلها من حمير ، وعن ها تين المدينتين انتقل الحتط الحميرى والله الحيريين (١) ولكن لم يتعلمه منهم والسخى ، إلى الحجاز ، بو ساطة بعض التجار الحيريين (١) ولكن لم يتعلمه منهم (١) ويقال : إن حرب بن أمية كان قد صادق بشر بن عبد الملك ، أنها أحكيدر

صاحب درمة الجندل، بسبب أسفاره النجارية، واستصحبه إلى مكة، وزوجه بنته =

( ١١ - نعة الأوب )

إلا القليل ولذا سموا بالأميين وكان خطهم ضعيفا ، ودون ماكان عليه عنمه حمير بمراجل ، لمسكانهم من البداوة ومكان أولئك من الحضارة ، كما يقول ابن خلدون . وقد عمل رسول الله صلى الله عليه وسلم بعد غزوة بدر على نشره بتشجيعه المعروف . وخلاصة رأى هؤلاء المؤرخين : أن الحط الحجازى النسخى ، مأخوذ عن المسند لا عن الآراى أخيه ، فلشأ الحط كان في اليمن (١) ، ثم انتقل منها إلى العراق ، حيث

= الصبباء، فأقام بمكة مدة، علم بها نفرا من أهلها الكتابة، منهم حرب هذا، وقيل إن الذي عليه هو عبد الله بن جدعان وقبل غير ذلك ، وقد أشار إلى الرواية الأولى بعض الشمراء فقال :

ولا تجمعدوا نعاء بشر عليه فقسد كان ميمون النقبة أذهرا أناكم بخط البعزم حتى حفظتمو من للهال ما قد كان شتى مبعثرا فاجريتمو الاقلام عودا وبدأة وضاهيتمو كتاب كحسرى وقيصرا وخط الجزم هو الحط الذي تفرع من المسند الحيري.

(۱) ويذهب البعض إلى أن الخط العربي من وضع جماعة من طيء ، سكفوا الآنباد، وضعوه قياسا على هجاء السريانية (٤: ٢٤٧ العقد الفريد) ، ثم تعلمه منهم أهل الآنبار، واخذه عنهم أهل الحيرة ، أخذه بشر بن عبدالملك ، أخوا كيدر صاحب و دومة الجئدل ، وكانت له صحبة بحرب بن أمية لتجارته عندهم في بلاد العراق ، فتعلم حرب منهم الكتابة ، ثم سافر مع بشر إلى مكة ، فتعلم منه جمساعة من أهلها (٣: ٣٦٨ بلوغ الآرب ، ثم سافر مع بشر إلى مكة ، فتعلم منه جمساعة من أهلها (٣: ٣٦٨ بلوغ الآرب ،

ورأى بعض آخرون أن أهل مكة تعلموا الكنابة من إياد أهل العراق ، وكانوا يكتبون (٣: ٣٦٩ بلوغ الارب ) .

و يذهب آخرون إلى أن اسهاعيل هو الذي وضع السكتابة العربية ( ٢ : ٢ ٢ المزهر) .
وذهب غيرهم إلى أن أول من وضع السكتابة هم أبناء اسهاعيل ( ص ٧ الفهرست لابن
النديم ) . . وقيل واضعها جماعة . هم : أبجد وهوز وحطى وكلن وسعفص وقرشت ،
فكان أبجد ملك مكة وما يليها من الحجاز ، والباقون ملوكا بمدين ، وقيل ببلاد مضر
(٢ : ٣٤٨ المزهر ) .

تعلمه أهل الحيرة ، وعنهم تعلمه أهل الآنبار ، وعنهم أخذه جماعة أخذه جماعة من أهل الحجاز ، وينسب هذا الرأى لابن عباس ١١٠ .

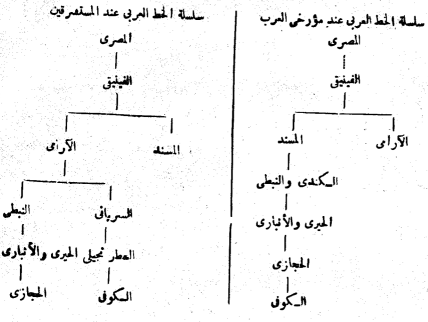
ومهماكان فالحجازيون هم الذين عرفوا الكتابة ، قبل عرب الجزيرة الشهاليين ، ولما جاء الإسلام كان في قريش سبعة عشر رجلا كلهم يكتب ، ومنهم : الشفاء بنت عبد الله العدوية ، كانت تحسن الكتابة ، وكذلك جماعة من اللسوة ، وفي المدينة قليل من الاوس والحزرج يكتبون ، ومنهم سويد ابن الصامت ، وحضير الكاتب ، وكانا من أهل يثرب (٢).

أمامؤرخو الفرنجة ، فيقولون : إن الخط الحيرى مأخوذ عن النبطى كما قال مؤرخو العرب ، ولكنهم يقولون : إن النبط أخذوا خطهم عن الحط الآرامى ، لقرب الآراميين من النبط ، وإن الحط اللكوفى متولد عن نوع من الحط السريانى ، يسمى السطر نجيلى قبيل الإسلام ، بدليل تشابههما فى الحروف ، واتفاقهما فى بعض قواعد الرسم : كذف ألف المد من و الظالمين ، و وكتاب ، ، وفى الأغراض التى يستخدمان فيها ، وهى النقش على جدران المعابد ، وكتابة الكتب السهاوية .

وعلى هذا الرأى ، فالمسند لا دخل له فى سلسلة الحط العربى بنوعيه ، بخلاف لآرامى ؛ وهذا عكس ما يقول مؤرخو العرب فى هذه النقطة . . وكانت الكتابة على لعسب والرقوق والعظام حتى اخترع الورق سنة ١٧٠ ه .

<sup>(</sup>۱) ۲:۹:۲ المزهر للسيوطي.

<sup>(</sup>٢) ٥ / / ٦ تاريخ العرب قبل الاسلام للدكتور جو اد على .



- **۲** -

سلالته في الحجاز على العربية الفصحى .
وعلى هذا كانت لغة أهل الحجاز تخالف لغة أهل اليمن من بعض الوجوه و قطهر بعض الفوارق في المفردات ، فثلا : المدية عند اليمنيين تسمى سكينا في لغة أها الحجاز ، كما تظهر أيضاً في أسماء الإشارة والضهائر وأدوات التعريف وأوجه الإعراب .
ألح. ولما زل القرآن الكريم بلغة قريش أهملت العرب لغة حمير ف كادت تنعدم و يبق منها إلا القليل ، كالتي تسمى جعجعة قضاعة وشلشنة اليمن ، و قلتلة بهسراء وطمطمة حمير (١) .

(۱) الجمعة : جمل الياء جها ، تقول في (الراعي خرج معي ) : الراعج خرر معج ، والشنشنة : جمل السكاف شينا ، تقول في ( اطع أباك وأمك ): أطع =

#### ·- { -

وتوجد فوارق أخرى خلقية بين عرب الشمال والجنوب ترجع إلى لون البشرة وشكل الرأس وطول القيامة ، فأهل الشمال يغلب عليهم جميال الوجه واستدارته وكبر الرأس وطول القيامة ، والبيياض الضيادب إلى السمرة ، وهي خصيائص الجلس السامي .

أما أهل اليمن فقليلا ما تتوفر فيهم هذه الصفات السامية ، بل يغلب عليهم السواد ، وتشبه سحنهم من وجوء كشيرة سحنة الآفريقيين من الأحباش .

وكان أساس الاجتماع عند العرب كما تقدم شماليين وجنوبيين هوالاسرة التي يكونها الرجل منهم بالزواج والتناسل ولا يزال يقوم عليها، ويعنى بكل حاجياتها حتى تشتد سواعد أبنائها ، ويصبحون قادرين على الكسب، فيقوم فيهم الوالد يرشدهم بما كسبه من التجارب ويدلهم على طرق الخير بما أفاءت عليه الظروف من حكمة وعقل، ويفصل بينهم في المنازعات المختلفة التي قد تقوم بينهم، فلا يتر، كهم يتفرقون حتى لا يطمع فيهم طامع، إذهم مصدر عزته و جاهه ، وتستمر الاسرة في الزبادة حتى تتكون القبيلة .

والعرب الحجازيون : بدو وحضر ، وبين الفريةين تفاوت كبير ، في التقاليد والعادات والآخلاق :

أما البدو، فهم قوم رحل يسكنون الخيسام، ولا يقرون في مكان، ينتجعون الحكلاً، ويتتبعون مساقط الماء، ومنسابت العشب، يرحلون إليها بأنسامهم التي يغتذون بلجومها وألبانها، ويكتسون بأصوافها وأوبارها، وهم – لجدب بلاده، وانصرافهم عن أوجه التكسب الآخرى – كانوا يقنعون من العيش بالكفاف، ولا يفتندون في المطاعب والملابس، بسل كانوا يعيشون غالباً على المان والتمر والملحم، ولقلة مواطن الكلالديهم، وهيلهم إلى الانتقال

\_ أباش وأمش، والتلنلة: كسر حرف المصارعة كلهجة للصربين ، والطمطمة: جمل أم بدلا مر للله الله عليه وسلم: (أمن أمير المصيلم في أمسفر)، أي: أمن الر الصيام في السفر .

والآخذ بالثار – كثرت الحروب بينهم كثرة مفزعة ، وكانت نيرانها لا تخبو إلا لتشتعل ، وكانوا يأنفون من الاشتغال بالزراعة والصناعة ، ويرون أنهم لم يخلقوا إلا للقتال ولم يعدهم الدهر إلا للصراع والنزال ، وأنه لا ينبغى أن يتناولو ا رزقهم إلا من سيوفهم ورماحهم . ولم يكن إلديهم سوى نظام القبيلة .

والقبائل العربية ، كانت متعادية ، متنافرة ، أما أفراد القبيلة الواحدة ، فـكانوا متضامنين أشد التضامن ، ما يغنمه أحدهم فهو للقبيلة ، وما يصيبه فعلمها ، يعتز كل منهم بنسبها ، ويفاخر بحسبها ، ويوافقها على خطئها وصوابها :

وهل أنا إلا من غزية ، إن غوت غويت ، وإن رشد غزية ارشد وإذا اعتدى على أحدم ، هبو ا إلى نصرته سراعا ، زرافات ووحدانا :

قوم إذا الشر أبدى ناجذيه لهم طاروا إليه زرافات ووحداناً (١) لا يسألون أخاهم حين يندبهم فى النائبات ـ على ما قال برهانا لكن أخاهم، إذا جر عليهم المفارم، واسترسل فى جنايانه، تخلوا عنه وأعلنوا

برا.تهم منه ، ويسمى عندهم • خليعاً ..
وقد كان أساس العصبية عند العرب هو النسب ، ولذلك كانت العصبية القبلية
هى أقوى العصبيات، لقربها واتحادها ، وشدة ارتباط أفرادها ، وهنما لك عصبيمات أخرى كالحلف والولاء :

#### الحلف :

فالحلف أو المعاهدة، يجمع بين القبائل، ولو تباعدت أنسابها، وإنما يلتجنون إلى هذا النوع – فى الغبالب – حيسها يفتقدون القوة والنصرة فى ذوى القرابة. فيتعاقدون ويتناصرون مع الآباعد لتتوفر لهم أسباب القوة التي ينالون بها الرياسة، أو يدفعون عن أنفسهم الظلم والعدوان، أو يغالبون بها من سواهم، وهذه العصبية أضعف من العصبية القبلية.

 <sup>(</sup>۱) بضم الواو؛ حمج واحد وواحدة بمعنى منفرد ـــ والورافات : جمع زرافة بختج الواى : الجماعة . . وهذا كقول سلامة من جندل :

كنا إذا ما أتامًا صارخ فرع كان الصراخ له قرع الظنابيب

#### الولاء :

والولاء هو الرابطة التي كانت توجد بين العرب والأعاحم الذين عاشوا بيئهم ، ويسمون هؤلاء الأعاجم موالى ؛ ومثلهم الآسرى الذين لم يستطيعوا فدا. أنفسهم ، وكان العرب يسمون هؤلا. جميعا بسمة القبيلة ؛ لأن كل قبيلة كان لها سمة خاصة تمرف بها ، وتسم بها دايتها وإبلها كياً بالنار .

وكان المولى يرث من القبيلة التي استلحق بها كما يرث الصريح من أبنائها .

# الحلم :

وضد الولاء (الحلع) فكان الرجل إذا ساءه أمر من ابنه أو من مولاه خلعه أى نفاه عن نفسه ، فيصبح غير مرتبط بالمولى و نصبح قبيلته ــ تبعا له ــ في حل من جميع التصرفات التي يرتبط بها المولى ولا يتحملون جريرتها ، وقد يملنون ذلك الحلع في سوق عكاظ ، فيبعثون مناديا ينادى فيه بذلك ؛ وقد يمكتبون به كتابا (۱) .

# عصبية الأبوة :

وعصبية الدسب معناها الانتساب إلى الآب، فقد كان هو المعول عليه فى القرابة عند العرب (٢) ، وقد روى المبرد أن رجلا من الآزدكان بطوف بالبيت وهو يدعو لابيه ، فقيل له : ألا تدعو لامك ؟ فقال : إنها تميمية (١) .

<sup>(</sup>۱) من أشهر حوادث الحلم — قبل الإسلام — خلع كل من عمرو بن العاص وهمارة بن الوليد من عشير سما ، وسبب ذلك أنهما ذهبا في الجاهلية بتجارة إلى الحبشة واختصافي الطريق ؛ فأساه عمارة إلى عمرو فأضمر عمرو له الشر ، فكتب إلى أبيه أن يخلمه ، دفعا لما قد يحر ه عليه من المسكروه إذا هو آذى عمارة ا، وكتب كذلك عمارة إلى أهله بمثل ما كتب محرو ، فخلمت كل من العشير تاين صاحبها ، وأرسلوا بذلك مناديا إلى أهله بمثل ما كتب محرو ، فخلمت كل من العشير تاين صاحبها ، وأرسلوا بذلك مناديا إلى مكة . واجع التمدن الإسلامي ج ؛ ص ١٩ عن الاغاني .

<sup>(</sup>٢) قال شاء هم :

بنونا بنو أبنسائها وبهاتنا بنوهن أبناء الرجال الاباعد (٢) السكامل جرا ص ١٩٨.

## عصبية الحثولة:

ومع شدة تمسك العرب بعصبية الآبوة ، وتقديمها على عصبية الأمومة ، فقد كانوا إلى جانب ذلك يرعون حق الأمومة ، ويسمونها (عصبية الحنولة).

وأوضح شواهد على ذلك نصرة أهل المدينة للنبى ؛ لأن أم النبى صلى الله عليه وسلم من بنى النجار من الحزرج ، وهى قبيلة قحطانية ، وأبوه من قريش ، وهى قبيلة عدنانية ، فلما توفى والده اللجأت أمه إلى أخو الله بنى النجار بالمدينة فأكرموا وفادتها ، ولما بلغ أشده واستوى وآناه الله العلم والحكمة واضطهدته قريش ومن تبعه ، هاجر إلى المدينة في حماية أخواله وأتباعه ، لأن خثولة بنى النجار جعلت الحزرج كلهم أخواله ، وكل الحوادث في المدينة تدل على أن بنى النجار كانوا دائما في مقدمة المحامين عن الرسول وأتباعه بعد الهجرة .

ونذكر بعد ذلك أيضا من الحوادث ، أن بنى كاب انضمت إلى معاوية بن أبى سفيان حينها نهض للمطالبة بدم عثمان ، ولعل أهم سعب فى انضهامهم أن نائلة ذوج عثمان ،كانت من قبيلتهم ، وأمثلة ذلك كثير فى الجاهلية وبعد الإسلام .

## آثار العصبية القبلية

ومن الواضح أن العصبية القبلية كانت من أم أسباب النزاع الذى نشب بين العرب في الجاهلية ، وقد اتخذت هذه العصبية أشكالا مختلفة ، ظهرت في شكل مفاخرات ، وفي شكل منافرات ، وأخيرا جرت إلى نشوب معادك دموية ، وأورثت أحقادا وحزازات ، تأصلت في نفوس العرب ، وعلى الرغم من الجهود التي بذلها صاحب الدعوة عليه السلام في محوها من نفوسهم ، فقد بقيت تشغل معظم تاريخ النزاع في جزيرة العرب وفي غيرها أيضا حوالي ثلاثة قرون من الزمان .

وأشهر حوادث المنافسة ما كان بين القبائل الفحطانية والعدنانية ، وقد يفوت القادىء ملاحظة ذلك أثناء اطلاعه على تاريخ المعارك ، لأنهم قلما يذكرون انتساب القبائل إلى إحدى هاتين العصبيتين ، فيقولون مثلا :

و ونشبت الحرب بين قيس وكلب، ولا يذكرون أن قيسا من العدنانية وكلباً من القحطانية لاعتقادهم أن القارى، يعلم ذلك، وعلى هذا النحو قولهم: تفاخرت قحطان وزار، أو مصد والبمن ، أو مضر وحمير، أو هوازن وكهلار أو قيس وهمدان . . . الح .

على أن الغزاع الذي حدث بين هذه القبائل، لم يكن أعظم عنفا وأثرا بما حدث بين بنى العباس وبنى أبى طالب وهما جميعًا من بنى هاشم ، ولا بما حدث بين بنى هاشم وبنى أمية، وكلاهما مز بنى عبد مناف .

# موقف الإسلام منها :

أما موقف الإسلام من العصبية القبلية ، فكان موقفا عدائيا ، فإن صاحب الرسالة عليه السلام ، قد دعا إلى الوحدة ، والتضامن ، ونبذ الحلاف ، والشقاق ، والأفانية ، وعمل على إزالة الفوارق ، ونشر العدالة ، وأعلن المساواة بين الناس ، وكان آخر ما خاطب به الناس في حجة الوداع : د إن ربكم واحد وأباكم واحد ، كلكم لادم ، وآدم من تراب ، ليس لعربي على عجمي فضل إلا بالنقوى ، .

# مكانة الشاعر:

وكانوا يحبون الشعر ، والاستماع له ، لأنه ديوانهم الذي يخلد مفاخرهم ، ويسجل أنساجهم ووقاتعهم ،ويذكى نار الحاسة فى نفوسهم ، وكان لـكل قبيلة شاعر أو أكثر ، يناضل عن أحسابها ، ويشيد بمفاخرها ، ويذود عن حياضها .

#### اللهو :

كما كانوا يلهون بالخر وغناه القيان ، ولعب القار ، وصيد الوحوش بالكلاب المعلمة أو بالحيل الزبى ، وكل الصيد في جوف الفرا .

## أَرُّ المرأة :

وكانت المرآة البدوية ، تشاطر زوجها أعباء الحياة ، فتواسى الجرحى وتقف خلف الصفوف تبعث الحمية فى نفوس الرجال فيستميتون فى القتال ، خوفا على نسائهم أن يقمن فى السبى . وفى السلم تنسج الحنيام والملابس وتخيطهما . وتحضر الماء وتطهى الطعام وتصنع الاقط والزبد وكانت سافرا تقابل الضيوف ، وتقريهم ؛ وتستشار فى زوجها فتقبل أو ترفض .

وقدكثر ذكرها في أشعارها و احتلت الذروة منها و افتتحوا بها قصائده ، وكثيراً ما راها و اقفة في وجه زوجها تصده عن الاسترسال في الكرم والقتال صنا بنفسه و بماله ، فلا يثنيه ذلك عما ركب في طبيعته . من حب السخاء والشجاعة ، إيثارا لحسن الأحدوثة و جمال الذكر :

## قال أحد شعرائهم القدامي :

وعادلة هبت بليل تلومني ولم يغتمز في قبل ذاك عدول تقول : اتندلايدعك الناسملقا ويزرى بمن ياابن الكرام: تعول فقلت : أبت نفس على كريمة وطارق ليل غير ذاك يقول

ولكن العرب - لشدة غيرتهم على نسائهم وحرصهم على أعراضهم أن تثلم، ولانحياتهم حياة حربية ثم لفقرهم - كرهو البنات، وقالوا: دفن البنات من المكرمات، ومما يروى فى ذلك، أن رجلا تحول عن بيت زوجه إلى بيت جاره، حين ولدت بلتا، فسمعها ذلت يوم، تغنى وهى ترقصها:

ما لأبى حزة لا يأتينا يظل فى البيت الذى يلينا غضبان أن لا نلد البدينا والله ما ذلك فى أيدينا وإنما نأخذ ما أعطبنا ونحن كالأرض لزارعينا

تنبت ماقد زرعوه فينا

فَأْثُرُ ذَلِكَ فِي نَفْسَهُ ، وعاوده حدب الوالد على ولَّده .

وَقَدَّ أَسْرَفَ بِعَضْهُمْ فَى بِغَضْهِنَ فَاسْتَبَاحُ وَأَدْهُنَ . وَاسْتَفَظْعُ ذَلِكُ كَثْيَرِ مَنْ عَقَلاً بُهُمْ ، فَـكَانُوا يَفْدُونَهُنَ مِن أَهْلَهِنَ وَيَحْتَضْنُونَهِنَ ، وَمِنْ هُؤُلاً. صَعَصْمَةً بِنَ نَاجِيَةً ، وَبِه افتخر الفرزدق ، فقال : ومنا الذي أحيا الوئيد، وغالب وعرو، ومناحاجب والاقارع أولئك آبائي فجنى بمثلهم إذا جمعتنا – يا جربر – المجامع ومن الحجازيين الذين استنكروا الواد، زيد بن عرو بن نفيل القرشي . . كان يستحيى المودوات ، فإذا بصر برجل يهم بوأد ابلته، قال له : لا تقتلها ، أنا أكفيك مؤونتها . وينفق عليها حتى تكبر، ثم تقول لابها : إن شتت دفعتها إليك ، وإن شئت كفيتك مؤونتها . ويقال إنه أحيا سنا و تسمين مودودة (1) .

وأما ما أثر من أخبار العهر (٢٠ فخاص بالإما. دون الحرائر .

أما الحضر: فكانوا يسكنون المدن ، ويبنون الدور والقصور ، ويفتنون في المطعم والمشرب والمسكن ، ويشتغلون بالصناعة والزراعة والتجارة ، ولا يرون في ذلك بأسا ولا غضاضة ، وهؤلاء هم سكان مكة والمدينة والطائف وبعض القرى الحجازية الاخرى .

### القرشيون والتجارة :

وكان القرشيون أهل تجارة يغدون ويروحون في جزيرة العرب آمنين مطمئنين وقد اتسعت تجارتهم ؛ فامتدت إلى الشام واليمن وكانت إلى الأولى رحلتهم الصيفية ، وإلى الثانى دحلتهم الشتوية ، كما شمات الحبشة والفرس والحند ، وقد تقسم أولاد عبد مناف هذه الاقطار : فكان هاشم يذهب إلى الشام ، وعبد شمس إلى الحبشة ، والمطلب إلى اليمن ، ونوفل إلى فادس ، وكان تجار قريش يختلفون إلى هذه الامصار ، عبال هؤلاء الإخوة ، فلا يتعرض لهم ؛ لأن كل آخ منهم كان قد أخذ من ملك ناحية سفرة أمانا له (٢) وإنما استأرت قريش بالتجارة لما كانت تتمتع به بين العرب من

<sup>﴿ (</sup>١) بلوغ الأرب الألوسي ٣ / ٥ ٤ . وراجع ٥٠ / ٥ البخاري

 <sup>(</sup>۲) عبر المرأة كنع عبرا وعبورا وعبارة وعامرها : أتاها للفجور ، أوزنى(قاموس) ،
 وفي المصباح : عبر كتعب وقعد في لفة : فجر .

<sup>(</sup>٣) وفي ذلك يقول الشاعر :

يا أيها الرجل المحول رخيله هلا نوات بآل هيد مناف ؟

من أمن على أموالها وقوافلها لمنزلتهم الديلية فى نفوس سكان الجويرة قال الزخشرى وصاحب القاموس: وكانت لقريش رحلتان: يرحلون فى الشتاء إلى البين، وفى الصيف إلى الشام. فيمتارون ويتجرون، وكانوا فى رحلتهم آمنين؛ لآنهم أهل حرم الله، وولاة بيته، والناس يتخطفون من حولهم، فإذا عرض لهم عارض، قالوا: نحن أهل حرم الله، فينصرف عنهم من غهر أن يمسهم بسوه، ولهذه الرحلات وما فيها من مشاهدات أثر كبير فى رقيهم الثقافى والفكرى، لذلك: كانوا أرقى عرب الشهال عقلا، وأسمام فكرا وثقافة.

#### النسيء

ومعناه التأجيل والتأخير ، وأحله أن العرب كانوا على دين إبراهيم عليه السلام يعتقدون تعظيم الأشهر الحرم ، وهي أربدة : المحرم – رجب – ذو القعدة – ذو الحجة ، وكانوا بتحرجون فيها من الفتال ، ولكنهم كانوا يكرهون توالى ثلاثة أشهر من غير قتال ونفوسهم بحبولة على الحروب وشن الفارات فكانوا إذا احتاجوا إلى الحرب في صفر الحرب في المحرم أخروا تحريمه إلى صفر ، فإن احتاجوا أيضا إلى الحرب في صفر أحلوه وحرموا مكانه ربيع الأولى وهكذا حتى استدار التحريم على جميع فصول السنة وانعدم ضبط الأشهر الحرم ، وضاعت خصوصيتها اعتماداعلى تحريم بجردالعدد.

أما كيفية ذلك ، فكان الرجل من كنانة يقوم على باب الكعبة ، أو عند جمرة العقبة إذا صدر الحاج من منى فيقول : أنا الذى لا أعاب ، ولا أخاب ، ولا يرد لى قضاء ، فيقولون صدقت ، أنستنا شهرا ، فيقول : إنى أحللت لكم شهر كذا وأنسأته وحرمت مكانه شهر كذا ( ويسمى الشهر ) .

وكان من عادتهم أيضا – تأخير أشهر الحج إلى أشهر أخرى – يقصدون بذلك أن يأتى الحج في فصل معين من السنة لا يختلف باختلاف الفصول حتى

الآخدون المهد من آناقها والراحلون لرحلة الإيلاف والمخالطون غنيهم بفقيرهم حتى يكون فقيرهم كالكافي

يتمكنوا من أدانه من غير مشقة ولا عنت ، ومن غير أن تتأثر مصالحهم بأدائه ؛ لأن حجهم حجهم حجبهم حسب شريعة إبراهيم - كان يقع فى شهر ذى الحجة ، وهو من الشهور الهلالية ، التي تدور فى كل فصل من فصول السنة ولا توافق فصلا معينا ، فربما أدركهم هـذا الشهر وهم مشغولون بشئون معاشهم فلا يستطيعون السفر للحج والتجارة كا هى عادتهم .

وقد حرم الله اللــى. بنوعيه ، فى قوله تعالى : د إن عدة الشهور عند الله اثنا عشر شهرا فى كتاب الله ، الآية ، وقوله تعالى : إنما اللسى. زياة فى الـكفر يضل به الذين كفروا يجلونه عاما ويحرمونه عاما ، الآية .

إما تخصيص هذه الآشهر بالحرمة ، فلفضل مزيتها ؛ لآن المحرم يبدأ به العام ورجب وسطه والقعدة والحجة آخر العام ، إشارة إلى وجود السلم فى العام كله ، فإذا حدثت الحرب لا ينبغى أن تشغل جميع العام ، بل يجب أن تنقطع بغترات من السلم فى الآول والوسط والآخر ، تهدئة لنارها ، وإراحة الناس من عنائها وويلاتها ، وفتحا لمجال المصالحات والمهادنة ، وإنما كان الحتم بشهرين لوقوع فريضة الحج فيهما وهي التي لا تؤدى إلا فى سلام ووئام نامين .

# النقالتاق

# أسواق العرب في الحجاز (١)

# وحياة الحجاز التجارية

#### - **\** -

كان العرب في العصر الجاهلي يقيمون أسواقا عامة للتجارة ، وكانت هذه الاسواق تستمرطول العام ينتقلون من بعضها إلى بعض ، ومن أشهر أسواقهم العربية في الحجاز .

ا - سوق عكاظ، وكانت تعقد فى أول ذى القعدة إلى العشرين منه، وهى أعظم أسواقهم، وقد اتخذت سوقا بعد عام الفيل بخمس عشرة سنة وظلت قائمة فى لإسلام حتى نهبها الحوارج عام ١٢٩ ه حين خرجوا بمكة مع المختارين عوف . وسنحسها بحديث بعد.

٣ - سوق مجنة : وبجنة موضع بمر الظهران أسفل مكة على أميال منها . وكانو ا
 يلتقلون إليها من عكاظ فيقيمون فيها إلى نهاية ذى القددة .

٣ - سوق ذى الجاز بمنى خلف عرفة . وكانوا بقيمون فيها ثمانية أيام من ذى الحجة ، ثم يقفون بعرفة فى اليوم التاسع .

٤ - دومة الجندل: وتنعقد فى ربيع الأول ، ويحدد البغدادى ميعاد انعقادها
 فيجدله اليوم الحامس عشر من ربيع الأول من كل عام .

ه – مكه : وهي سوق دائمة .

٣ - نطاة خيبر : وتمقد بعد أيام الحجكما روى الألوسي .

٧ – سوق مني .

<sup>(</sup>۱) ۸۷ – ۹۰ ج ۱ تاریخ آداب العرب الرافعی ، ۲۹۶ ج ۱ بلوغ الارب ، معجم البلدان.

وقد أغفاوا بعض مواضع مهمة (١) تقوم فيها اسواق ، ربمها لا تقل شأناً عن التي أفردوها بالذكر ، كالطائف ، وكالسوق التي يقيمها النبط في المدينية أحيانا ، فأنا نعلم أن الطائف مدينية قديمة جاهلية ، وهي «بلد الدباغ يدبغ بهها الأهب الطائفية المعروكة ، ولاهلها زراعة وتجارة وغني ، وربما قادبوا قريشاً في شأنها التجاري ، ومن ثم كانت لاسواق الطائف أهمية تجارية ملحوظة .

#### - T -

وكانت هنذه الاسواق العربية – رغم أنها مكان التجارة والمقايضة – ميداناً فسيحاً لتبادل الآراء ، وعرض الافكار ، والتشاور في مشكلات الامور ، ومجالا للمفاخرات والمنافرات والمحاورات، ومعرضا لإذاعة مفاخر القبيلة وشرف الارومة، ونادياً واسعاً لإلقاء روائع الشعر ، والمباهاة بالفصاحة ، والمفاخرة بالبلاغة . وفيها القيت أشهر القصائد والمعلقات العربية ، فأنشد عمرو بن كاثوم معلقته في عكاظ، وكذلك فعل الاعشى الذي أنشد فيها قصيدته في مدح المحلق .

ولقد سبق الإغربق العرب إلى أمثال هذه المحافل في المجتمعات الأولمبية التي كانوا يقيمونها كل أربع سنوات للألعاب الرياضية البدنية كلما حجوا إلى هيكل المشترى في أولمبية ، وكانو يحرمون القتال على أنفسهم في أثنائها على نحو ما يفعل العرب في الآشهر الحرم ، فلما استوثق لهم الآمر صارت هذه المجتمعات الآو لمبية أندية لإنشاد الشمر وتبادل الآفكار .

<sup>(</sup>۱) أسواق العرب ص ۱۸۲۱ – وراجع فى أسواق العرب : الميعقوفى فى تاريخه ا ۳۱۳ – ۳۱۶ ، والهمدانى فىصفة جزيرةالعرب ؛ والمرزوق فىالازمنة والامكنة : ۱۲۱ – ۱۷۰ ، والقلقشندى فى صبح الاعشى ۱ : ۱۱؛ – ۱۱؛ ، والبغدادى فى خزانة الادب ٤: ۳۲۰ – ۲۷۰ ، والالوسى فى بلوغ الارب ۱ : ۲۲۰ – ۲۷۰ .

وكان النقاد والشعراء والرواة يجتمعون فى الاسواق: فينشد الشعراء، وينقد النقاد، ويذيع الرواة ماسمعوه فى كل مكان. وكان النابغة الذبيانى حكم الشعراء بسوق عكاظ، وكانت تضرب له قبة فيه، فتأتيه الشعراء ينشدونه قصائدهم فيحكم لبعضهم على الآخرين.

وكان هذا الميدان الآدبي الفسيح ، بما فيه من آذان مرهفة ، وعيون متطلعة وأذواق حصيفة ، بحمل الشعراء والخطباء على التجويد والتهذيب والتنقيح ، ويدعوهم إلى تخير الألفاظ العذبة ، والاساليب الجيلة ، والمعانى الرائعة ، قصداً إلى الوضوح والإفهام والإمتاع ، ومن وراتهم الرواة يذيعون هذا الآدب المختار في البلاد ، وينشرونه في القبائل ، ويرونه في كل مكان السامعين .

وذلك هو الآثر الآدبى الكبير لهذه الاسواق . فوق أثرها الحطير فى توحيسه العقائد والاخلاق والعادات ، والنهوض الحثيث بالمجتمع العربى ، والسير به فىطريق الوحدة التى بلغها بعد ظهور الإسلام ونبيه الكريم .

#### — ٣ —

وللأسواقي عمل لغوى خطير، فقد كانت سبباً في التقريب بين لغات العرب ولحجاتهم.

كانت تنزل بها شتى القبائل العربية على اختلافها ، من قحطا نيين وعدنانيين ، فا كان ملك الحيرة يبعث تجارته إليها ، ويأتيها التجار من مصر والشام والعراق ·

فكان هذا الإجتماع الكبير وسيلة من وسائل التفاهم اللغوى ، والتقارب بين المغات واللهجات العربية ، واختيار القبائل بعضها من بعض ، وكانت الاذواق المرهفة في هذه الأسواق تعمل عملها في النقد اللغوى ، فتأخذكل قبيلة من لغة الآخرى ماخف على النطق ، وعذب في الالسنة وظهرت فصاحته ، من مختلف الالفاظ والاساليب .

وكان القرشيون خاصة من بين قبائل العرب وبتا ثير اجتماعات الحج والاسواق والحروب ، أكثر القبائل مبـلا إلى النقـــد اللغوى . فاقتهــوا من لهجات القباتل أعذبها ومن ألفاظهم أسهلها وأنصعها وأفصحها ، وأخذوا يضيفون

ذلك إلى لغتهم فزادت ثروة اللغة العدنانية القرشية . وقلدت القبائل الآخرى قريشا في ذلك ، وأخذت عنها محاكية لها في لغتها ، وذلك لمسكانة قريش وإشرافها على هدفه الأسواق ، بما حدا بالشعراء الذين يريدون لشعرهم الذيوع أن يتحروا لهجتها المختارة المذائعة في إذاعة محامد قبائلهم وأمجادهم ، فكان لذلك آثاره البعيدة في تهذيب اللغة العربية وتوحيدها وجمها في لغة مختارة هي لغة قريش أفصح القبائل العربية التي نزل بها القرآن الكريم .

وعمل الأسواق في توحيد الألسنة والتقريب بين اللهجات وتهذيب اللغة العربية كان ذا أثر بعيد في نمو اللغة العربية ونهضتها وانتقالها من طور اللهجات المنباينة واللغات المتنافرة المتنا كرة إلى طور جديد ، مهد للوحدة اللغرية بين قبائل العرب ، التي نزل القرآن الـكريم مؤيداً لما ومذيعاً للغة قريش في كل مكان .

\_ { -

# أم الأسواق:

### ۱ – سوق عکاظ:

و ننتقل بعد ذلك إلى الحديث فى إيجاز عن سوق عكاظ وأثرها فى اللغة والأدب، توضيحاً لأثر الاسراق الجاهلية ، وزيادة فى معارفنا عن أسرار الاجتماع الجاهلي، لأن هذه السوق كانت تمتاز عن غيرها بأن جميع القبائل كانت تقصدها.

# أبن تقع عكاظ ١٩

في موقع عكاظ آراً عديدة ، نذكر أشهرها ، وهذه طائفة من أقوال المؤرخين القدامي في تحديد موقع عكاظ !

۱ - عكاظ بين نخلة والطائف إلى موضع يقال له الغدق ( ابن اسحاق - الواقدى - أبو عبيدة )<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) معجم البلدان ص ٢٠٣ ج ٣ ، معجم البـكرى ص ٢٠٣ الطبعة الأوربية . ( ١٢ – تعة الادب )

ب حكاظ نخل فى وادبينه وبين الطائف ليلة ، وبينه وبين مكة ثلاث ليال ،
 وبه كانت تقوم سوق العرب بموضع يقال له الأثيدا، وبه كانت أيام الفجار ،
 وكانت هناك صخور يطوفون بها و يحجون إليها (الأصمعى) (١١) .

- 2 عكاظ في وسط أرض و قيس عبلان - 2 ابن هشام - 2

٤ - عكاظ ورا. قرن المنازل بمرحلة على طريق صنعا. في عمل الطائف على بريد
 منها . وهي سوق لقيس عيلان و ثقيف و أرضها لنصر (الازرق) (٣) .

ه - عكاظ في أصل جبل بس أو ماه بس بقعة لبنى هلال وحذاه ها أخرى يقال لها الحدود، وعكاظ منها على غلوة - وعكاظ صحراء مستوية ليس فيها جبل ولا علم إلا ما كلن من الانصاب التي كانت في الجاهلية، وبها من دماء الإبل كالارجام العظام، وحذاه عين يقال لها خليص للمربين، وخليص هذا رجل وهو ببلاد تسمى ركبة (عرام بن الاصبغ السلمى البكرى)(1).

هذه جملة من أقرال المتقدمين في تحديد عكاظ وهي متقــاربة في المعنى متطــابقة في الجلة .

وجميع الأوصاف المتقدمة تنطبق على الآرض الواسعة الواقعة شرق الطائف بيميل نحو الشمال — خارج سلسلة الجبال المطيفة به، وتبعد تلك الأرض عن الطائف مسافة ( ٣٥كم ) تقريباً ، ويحدها غرباً : جبال بلاد عدوان (العقرب — وشرب — العبيلاء) ، وجنوباً : أبرق العبيلاء وضلع الخلص ، وشرقاً : صحراء ركبة ، وشمالا : طرف ركبة والجبال الواقعة شرق وادى قران ، وتشمل هذه الارضوادى الاخيضر ( وهو المعروف قديماً بوادى عكاظ ) ، ووادى شرب حيما يفيضان فى الصحراء ويخرجان من الجبال وما بينهما من الأرض وما انصل بهما من طرف ركبة (٥٠٠) .

<sup>(</sup>١) معجم البلدان: ج٦ ص٢٠٢.

۲۱ النيجان ص ۲۱۰.

 <sup>(</sup>٢) تاريخ مكة: للطبعة الماجدية ص ٢١٠ ج ١.

<sup>(</sup>٤) أسماء جبال تهامة ، وخدجم ما استعجم ص. ٣٩ ــ ٣٩٢ .

<sup>(</sup>ه) موقع عكاظ لمزام وان بليهد والجاسر ص ٦٧ .

هذا هو موقع عكاظ كما حققه الثقات عن مشاهدة وعيان ، ولا عبرة بمن يقول:
إن موقع عكاظ فى السيل الكبير على الطريق بين مسكة والطائف أو السيل الصغير فى الطريق بين السيل الكبير والطائف . أولا : لما فى هذا القول من مخالفة التحديد المذكور فى الأقوال السابقة – وهو الأهم – وثانيا : لأنها تقع فى مجرى السيول التى تسير فى تلك الناحية . وثالثا : لأنها تضيق عن الغرض المقصود منها وهو إقامة تلك السوق العربية الكبيرة .

# أرها الأدبي:

كانت سوق عكاظ ميداناً للتجارة وفداء الاسرى والمفاوضة في الرأى ، وتبادل الأفكار ؛ كما كانت ميداناً للمنافرة والمفاخرة وإنشاد القصائد ، وكان بها في الجاهلية منابر يقوم عليها الحطباء ، فيقف أشراف القبائل مفاخرين بمناقبهم ومآثر قومهم . وكانت معرضاً للبلاغة ومدرسة بدوية يلقى فيها الشعر والحطب ، وينقد ذلك كله ويهذب ، وفيها أنشد ابن كلثوم معلقته ، ويقال إن المعلقات أنشدت فيها . كما أنشد فيها الاعشى مدحته المحبرة في المحلق . وبمن ألقي فيها مدائحه حسان ، كما كانت الحلساء فيها الاعشى مدحته المحبرة في المحلق . وبمن ألقي فيها مدائحه حسان ، كما كانت الحلساء ويجتمع عليه الشعراء فيتحاكمون إليه .

أتاه الاعشى يوما فأنشده ، ثم أتاه حسان فقال : لولا أن أبا بصيير أنشدنى آنه الأعشى يوما فأنشده ، ثم أتاه حسان : والله لآنا أشعر منك ومن أبيك وجدك ، فقبض النابغة على يده ، وقال : يا ابن أخى أنت لا تحسن أن تقول :

فإنك كالليل الذى هو مدرى وإن خلت أن المنتأى منك واسع ثم أنته الحمساء فأنشدته:

قذى بمينك أم بالمين عوار أم أقفرت إذ خلت من أهلما الدار ١٧٥ فلما بلغت قولما:

وإن صخراً لتأتم الهداة به كأنه علم في رأسه نار

<sup>(</sup>١) العوار والعائر : كل ما أعل العين والرمد والقذى .

قال: ما رأيت ذا امثانة أشعر منك.

ويروى : أنه قال لها : لولا أن أبا بصير سبقك لقلت إنك أشعر من بالسوق ، ويروى أنه قال لحسان حين بلغ من قصيدته :

لنا الجفنات الغر يلمعن بالضحى وأسيافنا يقطرن من نجدة دما ولدنا بنى العنقاء وابنى محرق فأكرم بنا خالا وأكرم بناابنا

قللت جفانك ولو قلت: الجفان لمكانت أكثر ، وفخرت بمن ولدت ولم تفخر بمن ولدك ، وقلت يلمعن بالصحى ، ولو قلت يبرقن بالدجى لمكان أبلغ، لآن الصيف بالميل أكثر طروقا ، وأنثت السيوف (١)

وكذلك قصدت هند بنت عتبة بن ربيعة هذه السوق حين قتل أهلها فى بدر، وقرنت جلها بجمل الحنساء، وأخذت كل منهما تعاظم الآخرى بمصابها وتساجل فى الشعر لوعة بلوعة ، ورثاء برثاء .

وفى سوق عكاظ خطب قس بن ساعدة خطيته المشهورة ، وقد سمعها الرسول صلوات الله عليه .

وكان عليها رئيس يشرف على الموسم ويقضى ببن المتخاصمين ، ومن الرؤساء عامر بن الظرب العدواني ، واستمرت في الإسلام . وكان محمد بن سفيان بن مجاشع قاضياً لها ، وكان أبوه يقضى فيها في الجاهلية . وقد قصدها الرسول الأعظم يبث فيها دعو ته و بقيت حتى خربت عام ١٢٩ ه .

وكان سوق عكاظ سببا في أربع حروب نشبت بين العرب وسميت حروب الفحار .

وكان سبب الأولى «المفاخرة في سوق عكاظ »، وسبب الثانية « تعرض فنية من قريش لامرأة من بنى عامر بن صعصعة بسرق عكاظ ، وسبب الثالثة « مقاضاة دائن لمدينه مع إذلاله في سوق عكاظ ». وسبب الرابعة « أن عروة الرحال ضمن أن تصل تجارة النمان بن المنذر إلى سوق عكاظ آمنة فقتله البراض في الطريق » . وهذه الحروب كانت قبل مبعث الرسول وهو ابن أربع عشرة سنة وشهدها مع أعمامه وقال : « كنت يرم الفجاد أنبل على عمومتى » .

<sup>(</sup>١) الأغانى ٨٠٠ مس ١٩٤، ١٩٥، والجفنات القصاع السكبيرة.

وقد دعت هذه الحروب التي كانت تلشب أيام قيام هذه السوق ، ويترتب عليها السلب والنهب في النجارة ، أن قام فريق هن العرب بالدعوة إلى السلم ، ومن أشهرهم عبدالله بن جدعان ، فكان إذا اجتمعت العرب في السوق دفعت أسلحتها إليه ثم يردها عليها إذا ظعنوا ، ويظهر أن هؤلاء السادة هم الذين سموا هذه الحروب محروب الفجار لما ارتكب فيها من الفجور وسفك الدماء وقد نجحوا في وقف هذه الحروب وديما كان ذلك من أثر حلف الفضول .

#### **- 6 -**

ا – وأما سوق مجنة: فكمانت تبدأ من العشر الأواخر من ذى القعدة بعد أن يفيض الناس من عكاظ قرب موسم الحج. ومجنة موضع قرب مكة ، وكمان يحضرها كثير من قباءل العرب ولكنها كمانت أقل مكانة من عكاظ.

٢ - وأما ذو المجاز: فكانت قرب عرفة على بعد فرسخ منها فيها بينها وبين د الشرائع ، ولا يزال ذو المجاز معروفا ، وكانت سوقها تقام إلى الثامن من ذى الحجة وهو يوم التروية ، وكانت العرب تتم فى هاتين السوقين ما فاتها فى سوق عكاظ من أعمالها التجارية وغير التجارية .

٣ - دومة الجندل: دومة الجندل ويقال دوماء الجندل كلاهما بالضم (١) وهي بلد تقع في نقطة متوسطة بين الشام والخليج الفارسي والمدينة ، على منتصف الحنط الواصل بين العقبة والبصرة تقريبا وبينها وبين دمشق خمس ليال ، وبينها وبين المدينة خمس عشرة ليلة لعدم استقامة الطريق بينهما . وهي في غائط من الأدض طوله خمسة فراسخ وفيها حصن دما رد ، المشهور ، وإلى غربها عين تشج فتستى ما حوله من النخل والزرع .

وسميت دومة الجندل لأن حصنها مبنى بالجندل . وقريب منها جبلاطي.

<sup>(</sup>١) و نقل الفتح فيهما صاحب النهاية ، وفى الصحاح أن أصحاب اللغة يضمون. وأصحاب الحديث يفتحون .

وكانت بهذا الحصن بنو كنانة من كلب، وكانت خربة فأعاد بناءها أكيدر صاحبهـا وإخوته وهى التي تسمى حـديثـا بالجوف.

وكانت العرب فى الجاهليـة تنزل سوق دومة الجنــدل للبيـع والشراء فى غرة ربيـع الاول.

قال الآلوسى : دكان أكيدر صاحب دومة الجندل يرعى الناس ويقوم بأمرهم أول يوم فتقوم سوقهم إلى نصف الشهر . وربما غلب على السوق بنو كلب فيعشرهم ويتولى أمرهم يومثذ بعض رؤساء بنى كاب فتقوم سوقهم إلى آخر الشهر .

ويدور نشاط هذه السوق حتى منتصف ربيع الأول وتفص بمن يؤمها من أطراف الشام والعراق وسائر الجزيرة ، وهي من الأسواق الكبرى للعرب حتى إنهم ليلقون في سيرهم إليها فصباً كبيراً لوعورة الطريق والتعرض للأخطار وفقدان الامن . ولا يحملهم على ذلك كله إلا ما تغريهم به هذه السوق من ربح وفائدة ، قال المرزوق: –

و كانت قريش تخرج إليها من مكة ، فان أخذت الحزن لم تنخفر العرب حتى ترجع . . . وكانوا إذا خرجوا من الحزن أو على الحزن وردوا مياه كلب ، وكانت كلب حلفاء بنى تميم فاذا سفلوا عن ذلك أخذوا فى بنى أسد حتى يخرجوا على طىء فتعطيهم وتدلهم على ما أرادوا ، لآن طيئاً حلفاء بنى أسد ، فاذا أخذوا طريق العراق تخفروا ببنى عمور ، مرثد من بنى قيس بن ثعلبة . فتجيز لهم ذلك ربيعة كلما (١) .

ثم تفتر حركتها وتأخذ بالاضمحلال حتى آخر الشهر ، إذ يفترق أهلها وموعدهم إليها من قابل ، شهر ربيـم الأول .

عدة حصون اليهود وفيها مياه و من اربح . وهي عدة حصون اليهود وفيها مياه ومن اربح . و نطاة اسم حصن بها و اسم عين أيضا . و قيل هي خيبر نفسها .

<sup>(</sup>١) الازمنة والأمكنة ٧: ١٦١

وقد اشتغل أهلها بالزراعة والتجارة ، ونظراً لوقوعها على الطريق التجارية الكبرى بين البمن والشام قام أهله بتجارة الجزيرة ، وكانت إحدى محطات القوافل التجارية في سفرها إلى الشام . ونجح أهلها في متاجرهم حتى أفادوا منها غنى واسعاً واستفاضت لهم ثروات طائلة ونشأت فيهم رءوس الأموال الضخمة . ويرى بعضهم أن خيبركان مصرف الجزيرة المالى . ولما فتحها الرسول صلى الله عليه وسلم صالح أهلها على الشطر من الثمر والحب .

وكلما مرت عير لقريش أو لطيمة من لطائم النعان قامت لها سوق في خيبير (١٠) . الحياة التجارية

كانت أهم السلع التى تشغل هذه الآسواق: الخور من هجر وغزة وبصرى والآدم والبرود الموشأة من البين ، والطيب والحرير والزيوت من الشام ، والجلود من الطائف، والمسك من الحيرة ، وكان البيع فيها بطريق المبادلة فى الغالب .

وقد عرف الحجازيون التجارة منذ القدم ، وكان فى الجزيرة العربية طرق لمسكيها الفوافل التجارية بين المحيط الهندى وبلاد الشام : فكان أحدها يسير من حضرموت إلى البحرين على الحليج الفارسي (طريق الغرب) وعلى هذا الطريق الآخير تقع مكة في المنتصف تقريباً بين صنعاء وبطرة .

وقد سلك العرب هذه الطرق البرية لآن طريق البحر لم يكن آمنا . وكانت التجارة لا تخرج إلا محروسة ، وكانت تسير في أزمنة محدردة وقد أثبت العرب شرفا في التبادل النجارى ، والشتهروا بحب الوفاء وتقدير الوعد ، والصدق في عرض السلع ، فو ثقت بهم الممالك المجاورة ، و بذلك مهد العربي الطريق لتجارة واسعة منظمة .

وكانت بعض القبائل تتولى تأمين المتاجر مقابل جعل خاص ، فإذا عدا عليها عاد بذلوا فى سيبل حابتها حياتهم ودمائهم وإذا عجزوا عن حابتها ردوا الجمل لاصحاب التجارة ، وربما عوضوهم عما أصابهم من خسائر .

<sup>(</sup>١) من المراجع المهمة في هذا الموضوع كتاب , أسواق العرب ، للإفغاني .

ولما كانت قريش تسكن مكة في مكان متوسط بين العين والشام، غير ذى زرع، وليس بهذا المسكان موارد تسكفيهم، فقد اتخذ القرشيون التجارة مهنة لهم، وأصبحوا ينافسون عرب اليمن، وغدت تجارة قريش – على عهد هاشم بن عبد مناف – تخرج في قوافل عظيمة تشبه الجيش وقد بلغت أحيانا خسمائة وألف بعير، تتقدمها السكهافة تتمرف ما في الطريق، والهداة يهدون السبيل والحراس يخفرونها.

وكانت القوافل الحجازية تنزل في أسواق عينتها الحكومة الرومانية التحصل منهم الضرائب، ولتراقب الآجانب الوافدين على بلادها، وكمانت هذه القوافل التي تقصد البلاد الرومانية تنزل أو لا في أيلة (العقبة) ومنها تذهب إلى غزة ثم تنفرق القافلة حسب مقتضيات التجارة على أن تعود فتتجمع في غزة في موعد مضروب تعود بعده القافلة نحو البلاد العربية. وقد استفاد العرب أثناء رحلاتهم التجارية، بعضاً من مدنية الروم والفرس وآدابهم واقتبدوا بما شاهدوه في هذه الآمم من أنظمة حكومية في جمع الضرائب، ومن أخلاق، ولغة وعادات لم تكن لهم، يؤيد ذلك ما أدخله العرب على لغتهم سبتأثيرهذه المخالطة من ألفاظفارسية، ودومانية، ومصرية، وحبشية، على لغتهم سبتأثيرهذه المخالطة من الفاظفارسية، ودومانية، ومصرية، وحبشية، على أصبح على بمر الأيام جزءاً لا يتجزأ من اللغة العربية، إلى حد أن نطق بها القرآن المكريم(۱).

ويقال إن اسم وقريش ، إنما سميت به قبيلة قريش المكية لاشتغالها بالتجارة ، فقد ورد فى لسان العرب : وقيل سميت بذلك لانهم كانوا أهل تجارة ولم يكونوا أصحاب ضرع وزرع ، وذلك من قولهم ، فلان يتقرش المال أى يجمعه .

<sup>(</sup>١) ◄ ٣ بلوغ الارب .

# الفصيل الثاليث الله الله المحاز

- 1 -

#### أصل العربية :

ليس فى الإمكان: معرفة لغسة الإنسان الأولى ولا اللغات التى تفرعت عنهما ، فقد مضى على ذلك قرون إعجز التاريخ عن الإلمام بها ، وما يقال من أن لغة آدم عليه السلام كانت سريانية أو عربية ، وأنه رثى ابنه بشعر عربى – تجن على التاريخ حل عليه تعصب كل قوم للغتهم ، وليست اللغة العربية في حاجة إلى مثل هد ذه الخرافات ، لتشرف على غيرها من اللغات ، إذ لها من المفاخر الحقيقية ما يغنيها عن هذه الترهات .

وغاية ما أمكن الباحثين ، أن رجموا اللغات الحالية إلى لغات أبناء نوح الثلاثة : يافث ، وحام ، وسام ، اللذين أبق الله ذريتهم ، دون من كان معهم فى السفينة : كما قال تعالى : دوجعلنا ذريته هم الباقين ، وتفرقوا فى جهات الأرض ، وكان لـكل فريق منهم لغة نسبت إلى جدهم الأعلى ، وهى : البافئية أو الآرية ، والحامية ، والسامية .

أما الأولى ، فقد انتشرت فى الهند وامتدت منه إلى الأفغان وفارس ثم إلىأوربا ، مصاحبة لأهلها فى فتوحاتهم وتجو لاتهم ، ولذا قسمت قسمين :

- (1) آرية شمالية ، ومنها تفرعت اللاتينية واليونانية وغيرهما ، ومنهما تفرعت لغات أوربا الحالية .
- (ب) آرية جنوبية . وهي السلسكريتية (الهندية القسديمة) وفروعها: الهندية الحالمية والافغانية والارمنية .

وأما الحامية ، فقلد انتشرت شمالى إفريقية ، وتشمل : الزنجية ، والبربرية الهلة سكان المغرب ، والمصرية القديمة ، التي كانت قبل الهلكسوس . أما بعد إغارتهم فصارت خليطا من الحامية والساميه ، لغة الفاتحين .

وأما الساميسة، فقسد انتشرت غربي آسيا في العراق والشام وجزيرة العرب ثم الحبشية بافريقية على رأى .

وتشمل اللغة االسامية :البابلية د نسبة إلى بابل التى بقيت أطلالها بقرب الكوفة ، والسريانية بأعلى العراق وشمال سورية ، والدكلدانية (۱) جنوبيه . والأشورية شماليه . والفيليقية ، بين جبال لبنان والبحر الأبيض ؛ والعبرية بفلسطين ، والحبشية والعربية . والعبرية ، والعربية ، والحكن المنقبين قد اهتدوا إلى الأشورية والبابلية ، ووضعوا فيهما المعاجم كأنهما من اللغات الحية . وإنماعاشت هذه اللغات دون أخواتها لتقييدها بالسكتابة ، وزاد العربية تأبيداً نزول القرآن الكريم ما ، وهي أفني أخواتها الساميات ، لطول عرها واتساع رقعتها ، ونزول القرآن جها ، ولما اقتبسته من الأمم التي اتصلت بأهاما سياسياً أو تجاريا أو بجاورة .

وقد اختلف الباحثون في هذه اللغات ، أتفرعن من واحدة بجمولة انا ، أم ان إحداهن أم للباقيات ، واللذين يذهبون إلى الرأى الثانى اختلفوا في أيهن الآم، فقيل : هي البابلية ، لما بينها وبينهن من تشابه قوى : فبعض المكلات على صورة واحدة واحدة فيها وفي العربية ، ككلمتى : أنف وعنب ، وهما في العبرية والسريانية محذف النون – والتنوين : في العربية نون ،وفي البابلية ميم ، وهما متقاربان في العربية ، ولذا تبدل إحداهما من الآخرى، مثل غين في غيم ، وامتقع في انتقع ، وعلامة الجمع فيها الواو والنون ، وفي العبرية الياء والمسين في العربية ،

<sup>(</sup>۱) الـكلدانيون بضم الـكاف : قـوم من عبدة الـكواكب (زبدى) ـــ والبابلية القديمة كانت تدعى أولا آرامية ثم تغيرت قليلا فدعيت كلدانية ثم تغيرت تغيرا آخر فعرفت بالسريانية .

شين فى العربة . والآلف فى العربية واو فى العبرية . والصاد فى العربية ، صاد فى العبرية . والثاء فى العربية شين فى العبرية . فيقال فى : سلام وأرض وثور : شلوم ، وأدص ، وشور ، بالعبرية ، والذال فى العربية زاى فى العبرية ودال فى السريانية \_ والحاء فى العربية خاء فى العبرية والسريانية ، والغين فى العربية عين فهما .

ولا يعقل أن تمكون العبرية أو السريانية أصلاً، لأن البابلية أقدم، وإنما كانت أصلاً للعربية ، لأن العرب انتقلوا من بابل، إلى جزيرتهم، فالبابلية أصل العربية .

وقيل: هى العربية – لأن السكات المشتملة على حرف الضاد، تنقل إلى العبرية والسربانية – وهما أغنى اللغات السامية بعدالعربية – : بجعل الضاد صادا فى العبرية، وعينا فى السريانية، ولوكانت العربية ناقلة عنهما ؛ لما كان هناك داع لجعل هذين الحرفين ضادا لوجودهما فيها، ولأن فى العربية من أصول السكلات ما ايس فيهما.

والتشابه بين هذه اللغات بما لا شك فيه ، واحكنه لا يكنى فى الحسكم بأن إحداهن أم للآخريات ، ولذلك رجح العلماء الرأى الآول ، وهو أنهن أخوات لام عنى عليها الزمن (1) . • يقول جورجى زيدان فى كتابه و تاريخ آدب اللغة ، ؛ واللغات السامية أخوات لا يعرف لهن أم ، وظن بعضهم أن البابلية والاشورية القديمة أمهن ولحكن المحققين لا يؤيدون ذلك ، والمعول عليه ؛ أن هذه اللغات السامية أخوات انقرضت أمهن قبل زمن التاريخ ، وقال فى و تاريخ العرب قبل الإسلام ، ؛ وقبل إن أمهن المعرية ، وقبل العربية ، وقبل البابلية ، وكلها لا تخرج عن حد التخمين ، ا ه. ونقول : العرا الحامل لهؤلاء على أقوالهم تعصب كل فريق للغته .

ومن هذا يتبين لك أنه لبس من السهل الوصول إلى معرفة أصل اللغة العربية .

<sup>(</sup>١) هي لغة قدماء الساميين الدين سكنوا ما بين النهرين وقد دعاها عداء اللغة باللغة الآرامية إلى آرام أحد أبناء سام .

#### -- Y --

#### نشــأة العربية :

إذا كنا لم نستطع أن نمين أصل العربية ، فإننا نستطيع أن نقول : إن اللغة الهربية ، تألفت من لغات شي ، تدخل كل منها فى بنائها فى طور من أطوار حيائها ، وذلك أن أقدم العرب هم الطبقة البائدة ، ويظن أنهم هم المعينيون ، الذين قدموا من العراق إلى الحين ، وكانت لغتهم تتباعد عن أصلها الحين ، وكانت لغتهم تتباعد عن أصلها شيئاً فشيئاً حتى ضعفت الصلة بينهما ، ثم جاه السبئيون أو القحطانيون إلى هذه البلاد من الحبشة أو من ستى الفرات ، فى القرن الثامن والعشرين قبل الميلاد ، واقتهسوا لغة المعيدين ، ولعل هذا المعيم وقول المؤرخين : إن القحطانيين أخذوا اللغة العربية عن العرب البائدة ، ثم بزل إبراهيم بابنه إسماعيل عليهما السلام وبأمه هاجر بمكة فى القرن التاسع عشر قبل الميلاد ، ونشأ إسماعيل بين قبيلة جرهم الثانية القحطانية التى انتقلت التاسع عشر قبل الميلاد ، ونشأ إسماعيل بين قبيلة جرهم الثانية القحطانية التى انتقلت في وغيرها من اليمن على أثر حادث سيل العرم وأصهر إليهم وكان لسانه عمرانياً ، فأدخل فى لغة قحطان العنصر العبرى ، وتغلبت بعد ذلك اللغة العدنانية ، على الحميرية ، وغيرها من اللغات بو اسطة الآسواق واجتماعات الحجح .

ومن هذا تعرف كيف نشأت اللغة العربية وكيف استمدت من البا بلية والحبشية والعمرية، وتمثلت بعد ذلك لغة مستقلة فاقت كل هذه اللغات.

#### - " -

### ميزات العربية :

#### ومما تمتاز به العربية من سواها :

1 - الإعراب \_ وتشاركها فيه الحبشية ، والألمانية ، ويقول العارفون: إن الألمانية كادت تتخلص منه ، ويظهر أن الإعراب أليف البداوة دون الحضارة فقد كانت البابلية واللاتينية واليونانية والسنسكريتية معربة حين كان أهلها متبدين، فلما تحضروا ذهب عنها الإعراب ، ولم يبق

في بعضها إلا بالكتابة والتقييد، كما هو الحال في العربية والألمانية ، على أن عامية العربية، قد فقدت الأعراب.

٢ ــ غناها وثراؤها ــ ففيها لـكل ما دق وجل من الازمنة الثلاثة ولـكل ما يخطر بالذهن من المعانى ؛ وأحوالها ، وأصنافها ، وكيفيانها ، اسم بل أسماء ، عا لا مثيل له فى أرقى لغات البشر ، كما قال جورجى زيدان ؛ وإذا رجعت إلى كتب فقه اللغة (١) رأيت من ذلك ما يملؤك عجباً وإعجابا .

٣ ــ انفرادها بصيغ المشاركة ــ يقول العارفون: إن صيغ المشاركة فيها
 كمتقاتلوا وتشاركوا لا نظير لها في اللغات الآخرى ، إنما يعبر عن معناها
 بعدة ألفاظ.

٤ -- الإيجاز -- وهو وإن كان فى غيرها -- إلا أنه أظهر ، وأمثلته فى الكتاب والسنة والحسم والامثال وكلام البلغاء كثيرة لا تحصى -- ومثل ذلك الاشتقاق والمجاز فقد كثرا فى هذه اللغة بخلاف اللغات الاخرى فإنهما يقلان فيها .

الاشتراك والتضاد فهما من خصائص العربية .

- { -

#### اختلاف اللهجات العربية :

تتعدد اللغات بتعدد الأوطان، واختلاف البيئات والأجواء، والمناظر تملى على أهلها الاسماء، والجويفعل فعلم بالاعصاب اللسانية، وهذا بين في أنواع الابدال السابقة .

ولمنا كنانت بلاد العرب متسعة الأرجاء ، وشماليهنا يخالف جنوبهنا فى السطح والمناخ وأحوال المعيشة ، اتسعت هوة الحلاف بين لغتى السكان فيهما ، ولذا قال عمرو بن العلاء: ، ما لسنان حير وأقاصى اليمن بلسانشا ،

<sup>(</sup>١) كالمخصص وفقه اللغة للثمالي ولطائف اللغة وكفاية للمتحفظ وغيرها

ولا عربيتهم بعربيتنا ، وقال ابن خلدون: وولغة حمير لفية أخرى مغايرة الغة معنر في الكثير من أوضاعها وتصاريفها وحركات إعرابها ، كما هي لغة العرب لعهدنا مع لغة مضر ، خلافا لمن مجمله القصور على أنهما لغة واحدة ، ويلتمس إجراء اللغة الحميرية على مقاييس اللغة المضرية وقو انينها ، كما يزعم بعضهم في اشتقاق والقبل، في اللسان الحميري أنه من القول ، وكثير من أشباه هذا ، وليس ذلك بصحيح ، .

ولما كان سكان الشهال بدوا يعيشون على انتجاع الـكلاء، وتكادكل قبيلة تكون في معزل عن القبيلة الآخرى – واختلاطهم قليل ـ لزم أن يكون بين لهجاتهم بعض الاختلاف ، وإن كانت مادةِ لغتهم واحدة ، واكن هذا الاختلاف، أقل بما بين سكمان الشمال وسكان الجنوب لاتحاد البيئة والمرئيات في شماله ، فلم يتعدد الاختلاف بينها صورة النطق وكيفيته ، كما هو الحال بين سكان البـلاد المصرية ، إذ أن اللمجات المصرية وليدة اللهجات العربية ، كما ذكر حفني ناصف وغيره . وقد علمنا أن قريشاً بمكة كانت تفوق قبائل الشمال ، عقلا ورقيا وتهذيبا وحضارة ، لما كانت عليه من سيادة، وما كان لهـا من رحلات تجارية ، اتصلت فيها بأمم شتى : نقلت عنها شيئا من الحضارة، فكانت بذلك ، وبما أو دع الله في ألسلتها من مرونة وقوة، أقدر على ــ ترقية لغتها وتهذيب نطقها ، بما انتقته من لغات القبائل الوافدة عليها في موسم الحج ومجامع التجارة ، وما أضافته إلى أمنها من لغات البلاد التي كأنت تتجر معما ، ولم يسعر القباعل الآخرى ، إلا أن تحاكيها في النطني ، لسيادتها و نفوذها ، فأخذت لغة قريش تقوى ويتسع نفوذها ، بينها كانت اللمجات الآخرى آخذة في الانكاش ، وبذا تقاربت اللهحات ، وكادت تتحد ، فلما يزل القرآن الكريم بلغة قريش ، وسحر العرب ببيانه ، واعتنق العرب الإسلام ، ثمت الغلبة للغة قريش ، وتوارث تلك اللهجات ، إلا T ثاراً قليلة ، دونت<sup>(١)</sup> مع لغة قريش .

<sup>(</sup>١) كاعلال الفعل الماضي الثلاثي المختوم بباء ، بقلب يائه ألفا ، في لفة طيء نحو : =

وقدكان لـكل لهخة من اللهجات هنة أو أكثر سوى لغة قريش ، فإنها سلمت من تلك الهنات : ومن هذه اللهجات :

١ - عجمجة (١) قضاعة - وهي إبدال الياء المتطرفة بعد هين - جيما ، نحو : الساعج خرج معج ، وفقيم تبدل الياء جيما إن وقمت في الآخر مشددة أو ساكنة ، فالأول كقول الشاعر :

خالى عـــويف وأبو علج المطعمان اللحم فى العشج والثانى كقول الآخر:

يا رب إن كنت قبلت حجتج فلا يزال شاحج (٢) يأتيك بج ولغة فقيم أعم من لغة قضاعة .

= بقا ولسانى بتى ونسى . وهى لغة المصريين ، وتصحيح مدين ومبيع عند تهم ، فيقال مديون ومبيوع . وقلب همزة رأس وكأس وبتر وظئر وولؤم حرقا من جنس حركة ماقبلها عند تهم . وقلب ألف المقصور المضاف لياء المشكام ياء عند هذيل ومنه : سبقوا هوى وأعنقوا لهواهم البيت . وحذف ون من الجارة إذا وليها ساكن ، نحو : خرجت مالدار ، وجئت ما لمسجد عند خثعم وزبيد ، من قبائل الين ، وهى لغة مصر . وحذف ألف على الجارة ، وألف الإسم الذي يليها ، إذا وليها ساكن ، وهى لغة بلحرث : نحو : ركبت علفرس ، وقددت علارض ، وهي شائعة في مصر . وحذف نون اللذين واللتين عند بلحرث بن كعب ، نحو :

أبني كليب ، إن عمى اللذا قتلا الملوك وفكك الاغلالا

ومن اختلاف المهجات : التفخيم والترقيق ، والإمالة وعدمها ، والسرعة والبطء وأهل اللغة لم يدونوا المهجات كاملة ، لأن الذي كان يعنيهم هو فهم القرآن والمسنة وهما بلغة قريش ، فاكنفوا بتدوينهما ما عثروا به في الاشمار ، أو أخدوه من سكان البوادي والرواة . وقد ذكر ابن فارس اوجها اخرى للاختلاف ، فراجعها في الصاحى .

<sup>(</sup>١) المجمعة في اللغة : المساح .

<sup>(</sup>٢) الشاحج: البغل.

وقد ورد عكس هذا الإبدال ، قال الشاعر :

إذا لم يكن فيكن ظل ولا جنى فأبعدكن الله من شيرات<sup>(۱)</sup> ٧ ــ ففحة<sup>(۱)</sup> هذيل ــ وهي إبدال الحاء عينا ، كـقولهم : علت العياة لـكل عي ، في : حلت الحياة لـكل حي .

٣ ـ عنعنة تميم وقيس ـ وهي جعل الهمزة المبدوء بها عينا ، نحو : عنك فاضل، وعنت كريم ، في : أنك فاضل ، وأنت كريم .

إلى استنطاء سعد وهذيل والآزد وقيس والآنصار وهو جعل العين الساكنة نونا إذا جاوزت الطاء، فيقولون في أعطى درهما : أنطى درهما ، وقرىء شذوذا : وإنا أنطيناك الكوثر، ، وفي الحديث : فان اليد العليا هي المنطية ، واليد السفل هي المنطاة .

مسكشة ربيمة ومضر – وهم فى ذلك طوائف ، فطائفة تجعل بعد الحاف المخاطبة المؤنثة شيئاً فى الوقف فقط ، وهو الأشهر ، وطائفة تثبتها فى الوصل أيضا ، وطائفة تجعل مكان كاف المخاطبة المؤنثة شيئا مكسورة فى الوصل ساكنة فى الوقف ، حكى بعضهم أنه سمع أعرابية تقول لجاربتها : « ارجعى ورامشى فان مولاشى يناديشى ، أى ورامك الخ ، وروى قول الشاعر :

فعيناك عيناها وجيدك جيدها البيت ، بإبدال الكاف شينا: فعيناش عيناها، وجيدش جيدها واكن عظم الساق منش دقيق<sup>(٣)</sup>

۳ - كسكسة ربيعة ومضر - يجعلون بعد السكاف أو مكانها سينا فى خطاب المذكر ، ليفرقوا بين خطاب المذكر وخطاب المؤنث ، يقولون : «عرفتس لما أن فظرتس ، وقد نسبها الحريرى لبكر ، لا لربيعة ومضر ، وجعلها زيادة شين بعد خطاب المؤنثة ، وفسرها القاموس كتفسير الحريرى لكنه نسبها لتميم لا لبكر .

<sup>(</sup>١) اصلمها شجرات . (٧) الفحفحة : صوت الأفمى ، وبحة في الصوت .

<sup>(</sup>۳) يروى بالدال وبالراء (دقيق ورقيق) .

الجع مطلقا نحو منهم حاب وهو كسر ها، الغيبة متى ولبتها ميم الجمع مطلقا نحو منهم وعنهم وبينهم ، والفصيح أنها لا تكسر إلا إذا كان قبلها يا. أو كبرة مثل عليهم وبهم - وزاد في المزهر في الردى، المذموم من لغات العرب قلب الكافى جماً يقولون : الجعبة في الكعبة ، وزاد ابن فارس الجرف الذي بين القاف والكاف الله تميم : قال الشاعر :

ولا أكول لكدر الكوم قد غلبت ولا أكول لباب الدار مكفول وهي لغة أكثر المصريين.

والحرف الذى بين الجيم والكاف فى لغة اليمن ، فيقولون فى و جمل ، وكمل . حوهى الساندة فى الفاهرة والجهات المجاورة لها .

قال الجاحظ فى البيان والنبيبن: قال معاوية يوماً من أفصح الناس؟ فقال قاتل قوم ارتفعوا عن لخلخانية الفرات وتبامنوا عن كشكشة تميم وتياسروا عن كسكسة مجكر ليس فى لغتهم غمفمة قضاعة (٢) ولا طمطانية حمير ، قال من هم ؟ قال: قريش .

#### **- {** -

#### عوامل تهذيب اللفة العربية:

لم نخلق اللغة العربية كما ننطق بها الآن ، بل مرت \_ قبل ذلك \_ بأطوار وتقلبت عليها عصور وأجبال ، وتعاورتها عوامل شتى ، حتى وصلت إلى ما هى عليه الآن ، من غنى وثراء ، وحلاوة منطق و فصاحة بيان .

والإنسان يملكه العجب ، حين يستعرض هذه العوامل ، فيراها متضافرة على غرض واحد ، وهو توحيد اللغة وكأن الله تعالى أراد أمرا جليلا، فيهأ له أسبابه ، حتى إذا أنزل كـتابه كانت الآذان قد تهيأت لفهمه ، والنائر به ،

 <sup>(</sup>۱) لان خلدون في مقدمته محث طريف عن هذا الحرف ، أي نطق القاف نطقاً
 مينها وبين الكاف.

<sup>(</sup>٢) الغمضمة الـكلام الذيلا يبين .

لإنقاذ هذه الآمة مما كانت ترسف فيه من الجهل والصلال، وليسرى هذا النور منها الى غيرها فيسعد به الناس، وتنتظم به حياتهم، ويرفه به عيشهم .

وأول هذه العوامل: ما حدث بنزول يعرب بن قحطان بيلاد اليمن فقلة قيل إنه اتصل ببقايا المرب البائدة ، وتملم منهم المانهم ، وأعقب دلك تغير اللغة عن أوضاعها الأولى ، إلى أوضاعها الجديدة التي هي مزيج من لغة العرب البائدة ، ولغة بابل أو الحبشة و بلاد يعرب من قحطان و ، ومن هنا نفهم مراد من يقول : إن يعرب ابن قحطان أول من نطق بها بعد أن انجمت هذا الانجام الجديد .

وثانيها: مأحدث بنزول إسماعيل عليه السلام وأمه بمكة ، واتصاله بجرهم الثانية القحطانية ، ونشأته بينهم طفلا، ومصاهرته إياهم · فقد تسرب إلى اللغة القحطانية ألفاظ عبرية من إسماعيل وأمه ، وتشكلت المغة بشكل جديد ، وصارت مزيجاً من اللغتين .

أما ما يقال — وقد روته بعض كتب الحديث — من أن اسماعيل أول من انفتق. لسانه بالفصحي، فمناه أنه أول من تحكم ما بعدهده النشأه الجديدة ، وليس المراد أنه أول من تحكم بالنهج القرآني الفصيح لأن بين اسماعيل و بين يزول القرآن تسعة عشر قرناً مه لا يتصور أن تظل اللغة العربية فيها جامدة على ما كانت عليه ، لا تتغير ولا تتبدل (11)

وليس بعريب أن يشتد الحلاف بين اللغتين اليمنية والحجازية ، وإن كانت القحطانية أصلحها ، لآن ما بين الإقليمين ، من بعد الشقة ، واختلاف البيئة ، إلى قالة طرق الاتصال ، كفيل بأن بياعد بين اللغتين .

وثالثها: اختلاط القبائل واجتماعاتها \_ وقد أخذت عوامل الاختلاط ، التي من أهمها حادث سيل العرم ، والحروب، والانجار ، والحج ، تحدث أثرها العظم ، في تفام القبائل ، وتقارب لعامها فني هذه الاجتماعات يضطرون إلى التحادث، ويأخذ كل فريق عن صاحبه .

<sup>(</sup>١) عشير بهذا إلى ما ذكره الجاحظ في البيان ج ٣ ص ١٧٨٠

وأهم هذه الاجتماعات كاماً ، اجتماعات الحج ، واجتماعات الاسواق.

(1) أما الحج فقد سن من عهد ابراهيم عليه السلام ، وكان العرب يفدون إلى البيت الحرام ، من كل فج عميق ، حتى جاءت قريش ، فكانوا جيرته وسدنته ، وقد كانت قريش على جانب من الثقافة ، والرقى الفكرى ، والذوق الآدبى ، فاستطاعت بذلك أن تميز بين اللهجات والألفاظ ، وأن تذقى ما خف على اللسان وحلا فى الآذان ، من ألفاظ القبائل الوافدة عليها ، فارتقت لغتهم ، وتغزهت عن مستبشع اللغات ، وبذلك مرنوا على نقد الآلفاظ ، وصاروا أجود العرب انتقاء للافصح والآسهل والآبين ، وأخذت القبائل تجاكيها فى المغة الفاظاً كثيرة ، للافصح والآسهل والآبين ، وأخذت القبائل تجاكيها فى المغة ألفاظاً كثيرة ، عنهم ، وكمان القريش عمل آخر فى هذا السبيل ، وهو إدخالهم فى اللغة ألفاظاً كثيرة ، جليوها فى رحلاتهم التجارية من الشام و فارس والحبشة بعد أن عربوها ، وصارت بلغتهم آلف ، و بذا تدين : أن قريشاً كانت تقوم باكشر مما تقوم به المجامع اللغوية بموحيد اللغة وتوسيعها ا

(<sup>1</sup>) وأما الأسواق فقد كانت من العوامل فى تقارب اللهجـات ، وتداخلهـا ، حتى يتيسر النفاه ، وتقضى الحاجات .

وقد انساق العرب إلى متابعة قريش على لغتها لما رأوه فيها من بلاغة وفصاحة ، ولما كان لها من سلطة دينية ، وعزة قومية . والضعيف مولع بتقليد القوى فى كل زمان ومكان ، فأخذوا يحا كونها ويتقربون من لغتها ، ويلتزمونها فى خطبهم وأشعاره ، حتى كادوا يجمعون عليها ، لتسير أشعارهم فى الآفاق ويتناقلها الرواة والحفاظ فى كل الجهات ، ولا أدل على ذلك من أن العرب فى أنحام الهزيرة فهموا كلهم القرآن عند زوله و تأثروا به .

فلما يزل القرآن الكريم بها زادها قوة ورسوخاً وانتشاراً ، وزاد تلك اللهجات ضعفاً واختفاء، فلم بيق منها إلا ما هو من فطرة اللسان وتأثير الآجواء . وسيظل القرآن الكريم قائماً بحراستها إلى نهاية الآيام والعصور .

# البابالثالث

# الحياة الدينية

# الفصل الأول

# معبودات الحجازيين وعاداتهم الدينية

كانت دبانات العرب الحجازيين (۱) متعددة : فمنهم من عبد الآوثان ، وصورها بشي الاشكال ، يصنعونها بأيديهم من ذهب أو حجر أو خشب ثم يقفون أمامها خاشعين ، وبقد ون لها القرابين ، ويستنصرون بها على الاعداء ، ويستشيرونها في المهام ، فإن أمرت بشي فعلوه ، وإلا كفوا عنه وتركوه ، حتى تأذن لهم فيه ، وما يدعو إلى الضحك والرثاء ، ما حكى من أن بنى حنيفة انخذت لها صنما من حيس ، عبدته مده طويلة ، ثم أصابتهم مجاعة فاكلوه ، فقال الشاعر يعيرهم :

أكلت حنيفة ربها زمن التقحم والجاعة لم يحذروا من ربهم سوء العواقب والتباعة

وكان منهم فربق عبدوا الشعرى، ورد الله تعالى عليهم بقوله: • وأنه هو رب الشعرى ، ، وحكى القرآن عبادة فريق المجنو الملائك ، فقال : • ويوم يحشرهم جميعاً فيقول الملائك أهؤلا. إياكم كانوا يعبدون ؟ ، الآية ، وكمانت الزندقة فى قريش أحذوها من الحيرة ، ومن صورها قول شاعر قرشى :

يحدثنا الرسول بان سنحيا وكيف حياة أصداء وهام؟

<sup>(</sup>۱) راجع الاصنام الكلي ــ الميثولوجيا عندالعرب لمحمود سلم الحوت ــ الحياة الادبية في العصر الجاهلي ــ ۴: ۲۷۸ شفاء الغرام الفاسي .

وفريق منهم اعتنق اليهودية وهؤلاء كانوا بالمدينة وخير وفدك ، كما كـانوا باليمن كـذلك .

أما النصرانية فقد كانت قليلة فى الحجاز، وكمان أغلب أتباعها فى الشام وفى الحيرة ونجران، وكان من أتباعها أمية بن أبى الصلت وقس بن ساعدة وسواهما. الحنيفية:

والذين نبذوا هذه الآديان ، واعتنقوا التوحيد هم من عرب الحجاز وقد اهتدوا الى ذلك بفطرتهم السلبمة ، وكانوا يسمون والحنفاء، ومنهم : ورقة بن نوفل؛ وزيد بن عمرو بن نفيل الذي يقول:

أربا واحدا أم ألف رب أدين إذا تقسمت الأمور تركت اللات والعزى جميعا كذلك يفعل الرجل الحبير

وكان هؤلاء يعظمون السكعبة التي كان أول من بناها أبو الحنيفية البيضاء إراهيم عليه السلام، ولم يحمل لها سقفا. ثم تجدد بناؤها في عهدالعمالقة، وجرهم. ثم جددها أيضاقصي بن كلاب وسقفها بخشب الدوم وجريد النخل (۱۱)، ثم بلتها قريش والرسول أبن خمس وثلاثين سنة، ورفعوا بابها حتى لا تدخل إلا بسلم. وذلك لتستطيع قريش منع من تشاء من دخو لها، وقد حرصت قريش على أن لا يدخل في بنائها من كسبهم إلا ما كان طيبا اليس فيه شيء من ربا، أومهر بغي، أر مظلمة لاحد، واختلفت القبائل فيمن يصنع الحجر الاسود موضعه، واحتكموا إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقضى بينهم بالحكمة. ثم كان أن احتمى عبد الله بن الزبير في المسجد من الحصين فقضى بينهم بالحكمة. ثم كان أن احتمى عبد الله بن الزبير بناءها، وبناها على قائد جيش يزيد بن معاوية، وقذف الحصين الكعبة بالمنجنيق، فكاد يهدمها لولا أن قطني الله بوفاة يزيد فانصرف الجيش، فهدم عبد الله بن الزبير بناءها، وبناها على قواعد إبراهيم، وكسا بابها بصفائح الذهب، وجعل مفاتيحها من الذهب أيضا، وجعل قواعد إبراهيم، وكسا بابها بصفائح الذهب، وجعل مفاتيحها من الذهب أيضا، وجعل الكعبة في العرب المرور بداخل الكعبة في المرب المرور بداخل الكعبة في العرب المرور بداخل الكعبة في الميابين في مستوى الاوض كي يسهل على العرب المرور بداخل الكعبة في الميابين في مستوى الاوض كي يسهل على العرب المرور بداخل الكعبة في الهرب المرور بداخل الكعبة في العرب المرور المراب المراب

<sup>(</sup>١) الاحكام السلطانية للناوردي ص ١٤٣

ؤلما جاء عبد الملك بن مروان أمر أن بعاد بناؤها إلى ما كان عليه أيام الرسول . ثم جاء أبو جعفر المنصور ؛ فأراد أن يعيدها إلى ما كانت عليه أيام عبد الله ابن الزبير فمنعه مالك بن أنس ، سدا لهذا الباب ؛ ومنعا للتلاعب في هذا البناء المقدس في مستقبل الزمان .

ومما ورثه العرب من شريعة إراهيم: الحج بما فيه من تلبية وطواف ، وسعى ووقرف بمرفة ، والطهارة بنوعيها ، والصلاة مواين وجوههم شطرالكعبة ، والزكاة ، والصدقة وصلة الارحام ، والصوم : وبحموع هذه الشريعة يسمى دالتحنف ومعتنقوها دحنفاء يهمى .

وقد كانت هـذه النزعة الإصلاحية التى سيطرت على عقول يعض الحكاء والمفكرين العرب تنبيها للأذهان، وإرهاصا اظهور النبى الجـديد، وتهيئة العقول، لتستمد لقبول التعاليم الجديدة التي سيدعو إليا النبي الكريم.

#### اليهودية:

ظهرر اليهودية فى يثرب: الراجح أنه حدث فى زمن متقده ، بعامل الاضطهاد أو تحت تأثير المنافع المادية ، فحينها كـثر عدد اليهود بأورشليم ، وتطلعت نفوسهم إلى الاستئثار بأمور التجارة والمنفعة ؛ تسربت طوائفهم من أورشليم إلى العقبة ، ثم ظهروا فى يثرب ، هاجرين واستوطنوا الجهات الاكثر صلاحية لهم ولمعايثهم ، كأرض خيبر الواقعة شهال يثرب ، ووادى القرى المشهرر بأرضه الخصبة ، وحدائقه الزاهرة ، وأرض تهاء أيضا ، وكل هذه الجهات واقعة شهال الحجاز ، ولها أهمية اقتصادية عظيمة ، فبعضها يشرف على الطرق التجارية ، والبعض ينعم بخيرات الجزيرة .

قد استطاع اليهود أن يعيشوا فى بلاد العرب بوسائلهم التقليدية من المـكر والحداع والسكيد، ونجحوا إلى حـدكبير فى الاستئنار بخيرات البلاد، ولسكن دينهم نفسه لم يحــد له طريقا إلى قلوب العـرب، ولعـل السبب فى ذلك أن كـثيراً من أحسكام اليهودية لا تتناسب مع أخلاق العرب، فاليهودية مشلا

<sup>(</sup>١) اقرأ تفصيل اخبار الموحدين في بلوغ الارب ج ص ٢٥٢ وما بعدها .

لا تبيح الانتفاع بغنائم الاعداء، بل تقول بحرقها ، والعربي إنما يقاتل للنهب والسلب غالبا ، والعربي إلى الحرية وعدم التقيد ، بالسبت ، أو بشيء آخر عا ورد في التوراة .

#### المسيحية:

وأما المسيحية فلم تكل مجهولة في قلب الجزيرة، ولا سيا مدن الحجاز التجارية ؛ فقد كان الحجازيون على اتصل دائم بأهل الشيال وليس من شك في أن الرهبان الذين كانت صواءمهم تنتر من فلسطين وشبه جزيرة سيناء حتى قلب الصحراء، كان لهم أثر كبير في تعريف العرب بالنصرانية ، على أن الصحراء كانت ملجأ تلوذ به بعض الفرق كبير في تعريف العرب بالنصرانية ، وقد عرفت النصرانية في بني أسد بن عبد العزى من المضطهدة من الكنيسة الرسمية ، وقد عرفت النصرانية في بني أسد بن عبد العزى من قريش ، ومنهم عثمان بن الحويرث ، وورقة بن نوفل على وأى ، وكان ورقة قد استحكم في النصرانية حتى علم من أهل الكناب كثيراً .

وفى يثرب كأن من المناوئين للنبي صلى الله عليه وسلم عند شخوصه إليها شريف مطاع اسمه أبو عامر عبد عمرو بن صينى ،كان قدترهب والمس المسوح وسمى والراهب، وكان بمكة نصر انى اسمه موهب ضرب عليه النبى ديناراً كل سنة .

وكان بأيلة نصارى ، ضرب عليهم النبى عليه ثلاثمائة دينار كل سنة ، وأن يضيفوا من مر بهم من المسلمين ثلاثاً ولا يغشوا مسلماً (١) .

#### الاصنام واتباعها .

وكانت عباءة الأصنام أقواها نفوذا وأوسعها انتشاراً ، وليس ذلك بعجيب، فإن ضعفاء النفوس ، في كل زمان ومكان بأبون إلا الارتماء في أحضانها والتشبث بأهدابها ، درب إنهن أصلل كثيراً من الناس ، الآية . وكأن هذه العقول يشق عليها أن تفهم معنى الألوهية على حقيقته فتريد إلها بجسها : تناجيه عن كثب وتتقدم إليه بحاجاتها كما نتقدم إلى الحكام في شؤونها الدنيوية .

<sup>(</sup>۱) راجع العرب والامبراطورية لبروكلمان ص ۲۹ ، واليعقوبي ۲ : ۲۸۹ ، وابق حشام ۲ : ۲۱۹ ، والام الإمام الشافعي ۽ : ۱۰۱

ويرجع سبب انتشارها فى جزيرة العرب، إلى الآزمان السحيقة حين كان يهاجر المكيون من مكه ـ لما ضاقت بهم ـ منتشرين فى أنحاء الجزيرة، فكان كل فريق منهم يحمل معه حجرا من أحجار البيت، يطوف به حيث يقيم، كما كان يطـوف بالكعبة، فلما تقادم العهد، انحرفوا عن الحجارة وزين لهم الشيطان عبادتها به فهيدوها من دون الله.

ويقال: إن الذى نشر عبادتها فى الحجاز عمرو بن لحى الخزاعى ، جلبها معه من الشام ، وقد ذهب إليها يستشنى ، فرآها عندهم ، فسألهم عنها ، فقالوا له : إننا نستنص بها على الاعداء ، ونستدى بها المطر ، فطلب أن بصنع له منها عدد : فصنع ، وحمله معه ، وقصبه حول السكعبة فعبدها العرب ، وتعلقوا بها ، وكثر انخاذهم لها ، حى قيل إنه وجد منها حول السكعبة — يوم الفتح — ستون و ثائبائة صنم ، وكان بالسكعبة عثالا السيد المسبح والعذراء مريم عليهما السلام ، فأخذ الرسول صلوات اقه وسلامه عليه — يطعنها فى وجوهها وأعينها بسية قوسه ، وبقول : جاء الحق ، وزهن الباطل ، في بيتهم ، فإذا أراد أحدهم سفرا ، كان آخر ما يصنع فى منزله أن يتمسح به فأذا قدم من سفره كان أول ما يصنع أن يتمسح به وكان لغير قريش طواغيت ، فأذا قدم من سفره كان أول ما يصنع أن يتمسح به . وكان لغير قريش طواغيت ، أي بيوت كالمكعبة ، يصنعون فيها الأصنام ، وبطوفون بها ، ويهدون إليها الهدايا ، ويذبحون عندها الذبانح ، ويستقسمون عندها بالقداح ، ولها سدنة وحجاب .

والقول بأن الوثنية أول من جلبها إلى بلاد العرب عروبن لحى من غير أن يكوف لحا سابق وجود بشبه الجزيرة ، مشهور ، وقد يكون بعيداً عن الصواب ، لآن العرب كان لهم اتصال منذ قديم الزمان بالامم التى تجاورهم بو اسطة التجارة والترحال ، وكانت هذه الامم ، وعلى الاخص الفيديون ، والكلدانيون ، والاشور بون ، والمصريون ، يدينون بالوثلية ؛ وطبعى أن يتأثر العرب بهذه الوثليات شيئاً فشيتاً ، شم والمصريون ، يدينون بالوثلية ؛ وطبعى أن يتأثر العرب بهذه الوثليات شيئاً فشيتاً ، شم تسرى عدواها إلى القبائل واحدة بعد واحدة حتى تمم القبائل برمتها ؛ وهذا ظاهر من أن كل قبيلة كان لها صنم خاص بها تنصبه في أرضها لنعبده .

وتشير وواية السكلي إلى أن عبادة الأصنام بجزيرة العرب ترجع إلى عهد أسق من. عمرو بن لحى ، ذلك أن إسماعيل بن إبراهيم علمهما السلام ، لمسا سكن مكة وولد له أولاد كثيرون حتى ملاوا مكة ونفوا من كان بها من العالبق ضاقت عليهم مكة ؛ ووقعت بينهم الحرب والعداوات ، وأخرج بعضهم بعضا فنضحوا في البلاد .

وكمان الذى جرهم إلى عبادة الأصنام أنه كمان كما ذكرنا لا يظمن ظاعن من مكة إلا احتمل معه من حجارة الحرم، تعظيما للحرم وصبابة بمكة ، فحبتها حلوا وضموه وطافوا به كطوافهم بالكعبة تيمنا منهم بها ؛ وصبابة بالحرم ، وحباً له ، وهم بعد يعظمون الكعبة ومكة ويحجون ويعتمرون على دين إبراهيم واسماعيل عليه السلام .

ثم جرهم ذلك إلى أن عبدوا ما استحبوا ، ونسوا ما كانوا عليه ، واستبدلوا بدين إبراهيم واسماعيل غيره ، فعبدوا الآوثان ؛ وصاروا إلى ما كانت عليه الامم من قوم نوح وغيره(١١) .

وإذن فعمرو بن لحى ليس هو أول من جلب هذه العبادة إلى جزيرة العرب و ويلبغى أن يكون مفهوما أن عبادة الأصنام التي شاعت بين العرب كانت تختلف في معناها عن الوثنيات الآخرى ، فبينها كانت الآصنام في الجهات الآخرى تعبد بعضتها آلهة قائمة بذاتها ، كانت تعبد في جزيرة العرب بصفتها شفعها عند الله ، فالعرب – بذلك – قد أشركو الآصنام مع الله سبحانه وتعالى ! أى أن إيمانهم كان شركا . قال تعالى ، وما يؤمن أكثرهم بالله إلا وهم مشركون ، .

وأشهر أصنامهم ، ما ورد بذكره القرآن ، وهو ودوسواع ويغوث ويعوق (۲۶ ونسر ، واللات ، والعزى ، ومنساة . وسمت العرب : عبدود ، وعبد يغوث ، وتيم اللات ، وكمانت قريش وأهل مكة ، لا يعظمون شيئاً من

<sup>(</sup>١) الاصنام للكلي ص: ٦

 <sup>(</sup>۲) قال الواقدى كان ودعلى صورة رجل ، وسواع على ضورة المرأة »
 ويغوث على صورة أسد ، ويموق على صورة قرس ، ونسر على صورة نسر .

الأصنام مثل ما يعظمون اللات والعزى ومناة وهبل كبير آلهتهم، ولذا كمانت قريش تقول فى طوافها : واللات والعزى ومناة الثالثة الآخرى ، تلك الغرانيق العلا، وإن شفاعتهن لترتجى ، وكمانت هذيل تعبد سواعاً قال الشاعر :

تراهم حول قبلتهم عكوفا كما عكفت هذيل على سواع وروى فى التاج: حول قيام، د باليا. بعد الفاف المفتوحة ،

# مر. عادات قريش الدينية

#### الحمس:

كانت العرب على دينين : حلة ، وحمس . فالحمس قريش ، وكل من ولدت من العرب ، وكنانة ، وخزاعة والأوس والحزرج وجشم وبنو ربيعة بن عامر بن صعصعة ، وأزد شنوه ة ، وجذم ، وزبيد ، وبنو ذكوان من بنى سليم ، وعمرو اللات، وثقيف ، وغطفان ، والغوث ، وعدوان ، وعلاف ، وقضاعة . وكانت قريش إذا أنكحوا عربياً امرأة منهم اشترطوا عليه أن كل من ولدت له فهو أحمسى على دينهم، وزوج الأدرم تيم بن غالب بن فهر بن عالك بن النضر بن كنانة ابنه بجداً ابنة تيم ربيعة بن عامر بن صعصعة على أن ولده منها أحمسى على سنة قريش ، وفيهم يقول لبيد ابن وبيعة بن جعفر السكلانى :

سقى قومى بنى بجد وأسقى نميراً والقبائل من هلال()
واختلف المستشرقون فى معنى كلمة حس وأصلها ، فذهب وفلهوزن ، إلى أن
المقابلة بين كلمة حس وكلمة حلة تفيد معنى المقدس ، أما و نولدكه ، فقد أظهر ميلا
إلى الشك فى حقيقة هذه المقابلة وقال : إن الحمس كالاحامس قد تفيد معنى المتحمس
من حيث صلتها بأصل المكلمة التي نحن بصددها(٢) .

<sup>(</sup>١) الأذرق ج ١ ص ١١٥ ، ١١٦ .

<sup>(</sup>٧) دائرة الممارف الإسلامية مادة , حمس ، ٨ : ١٠٤ الطبعة العربية .

عُ وَإِنْمَـا سَمِبَ الْمُحْمَلُ مُحَمِّلُهَا لَلْنَشَدُدُ فَيْ دَيْهُم ، فَالْأَحْسَى – فَي لَغَتُهُم – المشدد في دينه ، (۱) .

كانت قريش لا تعظم شيئا من الحل كما تعظم الحرم ، وذلك لئلا تستخف العرب بحرمهم ، ولذا فقد تركوا الوقوف بعرفة والإفاضة منها وهم يعرفون ويقرون أنها من المشاعر والحج ودين إبراهيم ، ويقرون لسائر العرب أن يقفوا عليها ، وأن يفيضوا منهـ ا إلا أنهم قالوا: نحن الحمس أهل الحرم فليس ينبغى لنــ أن نخرج من الحرم ولا نعظم غيره . ثم جعلوا لمن ولدوا من سائر العرب سكان الحل والحرم مثل الذي لهم بولادتهم، إيام بحل لهم ما يحل لهم، ويحرم عليهم ما يحرم عليهم، ودخلت معهم خزاعة وكنانة ومن ذكر نام من القبائل، وابتدعوا في ذلك أموراً : فلم يكونوا وأقطون الأقط ولا يسلؤن السمن وهم حرم ولا يدخلون بيتا من شعر ولا يستظلون إن استظلوا إلا في بيوت الآدم ماكانوا حرما ، بل غالوا في تشددهم فقالوا : لابنبغي لاهل الحل أن يأكلوا من طعام جاءوا به معهم من الحل في الحرم إذا كانوا حجاجاً أو عماراً ولا يأكلون في الحرم إلا من طعام أهل الحرم إما قرا. وإما شرا. ، وكان مما ابتدعوه أنه إذا حج الصرورة من غير الحمس رجلا كان أو امرأه لا يطوف بالبيت إلا عربانا إلا أن أن يطوف في ثوب أحمى : إما عارية وإما إجارة ، يقف أحدهم بياب المسجد فيقول: من يربر ثوبا؟ فإن أعاره أحمسي ثوبا أو أكراه طاف به ، وإن لم يعره ألتى ثيابه بباب المسجد من خارج ثم دخل الطواف وهو عريان يبـدأ بأساف فيستعلمه ثم يستلم الركن الاسودثم وبأخلذ عن يمينه ويطوف وبجعل الكعبة عن يمينه فإذا ختم طوافه سبعا استلم الركن ثم استلم نائلة فيختم بها طوافه ثم يخرج فيجد ثيابه كَا تركها لم تمس فيأخـذها فيابسها ولا يعود إلى الطواف بعد ذلك عربانا . وقد جا.ت امرأة يوما وكان لها جمالى وهيئة فطلبت ثيابا عارية فلم تجدمن يعيرها فلم تجد بدأ من أن

<sup>(</sup>١) أخبار مكة ١ : ١١٦ طبعة مكة \_ و ٢ : ٤١ شفاء الغرام :

تطوف عريانة فنزعت ثيابهما بباب المسجد ثم دخلت المسجد عريانة فوضعت يديهة على فرجها وجعلت تقول:

اليوم يبــــدو بعضه أو كله وما بدا منــه فلا أحله (١)

وكان أحدهم إذا أراد شيئا من داره نقب نقبا فى ظهر بيته فمنه يدخل إلى حجرته ومنه يخرج ولا يدخل من بابه ولا بجوز تحت أسكفة بابه ولا عارضته ، فإن أرادوا بعض أطعمتهم ومتاعهم تسوروا من ظهر بيوتهم وأدبارها حتى يظهروا على السطوح ثم ينزلون فى حجرتهم ، ويحرمون أن يمروا تحت عتبة الباب (١) .

وكان يحضر المواسم بعكاظ، وبجنة، وذى المجاز: التجار بمن كان يربد التجارة ؛ ومن لم يكل له تجارة ولا بيسع فإنه يخرج من أهله متى أراد، ومن كان من أهل مكه بمن لا يربد التجارة خرج من مكه يوم التروية فيتروى من الماء فتنزل الحمس أطراف الحرم من نمرة يوم عرفة وتنزل الحلة عرفة ، وكان النبي صلى الله عليه وسلم في سلنه التي دعا فيها بمكة قبل الهجرة لا يقف مع قريش والحس في طرف الحرم وكان يقف مع الناس بعرفة .

وإذا أفاضوا أفاضت الحس من أنصاب الحرم وأفاضت الحلة من عرفة حتى يلنقوا بمزدلفة جميعاً ، وكانوا يدفعون من عرفة إذا طفلت الشمس للفروب وكانت على رموس الجبال كأنها عمائم الرجال فى وجوههم ، فإذا كان هذا الوقت دفعت الحلة من عرفة ودفعت معها الحس من الصباب الحرم حتى باتوا جميعا بمزدلفة فيبيتون بها حتى إذا كانوا فى الغلس وقفت الحلة والحمس على قزح فلا يزالون عليه حتى إذا طلعت الشمس وصارت على ر.وس الجبال كأنها عمائم الرجال فى وجوههم دفعوا من مزدلفة وكانوا يقولون: أشرق ثبير كيا نغير . أى بالشمس حتى ندفع من دفعوا من مزدلفة وكانوا يقولون: أشرق ثبير كيا نغير . أى بالشمس حتى ندفع من دفعوا من مزدلفة وكانوا يقولون: أشرق ثبير كيا نغير . أى بالشمس حتى ندفع من د

<sup>(</sup>۱) الأذرقى ج ١ ص ١١٣ – ١١٠

<sup>(</sup>۱) الأزرق ج ۱ مس ۱۱۷

المزدلفة. فأزل الله في الحمس: وثم أفيضو امن حيث أفاض الناس، يعنى من عرفة . فلما حج الذي صلى الله عليه وسلم خطب الناس بعرفة ففال: « إن أهل الشرك والأوثان كانوا يدفعون من عرفة إذا صارت الشمس على رموس الجبال كأنها عمائم الرجال في وجوههم ، وإنا لا ندفع من عرفة حتى تغرب الشمس ، ونحل فطر الصائم ، و ندفع من مزدلفة غداً إن شاء الله قبل طلوع الشمس ، هدينا مخالف لحمدى أهل الشرك والأوثان (١) .

<sup>(</sup>۱) الآذرتی ج ۱ ص ۱۲۲ — ۱۲۲

# القصالات أني

mente of a service of the

# أشهر الأصنام في الحجاز

#### هُبنل:

كان هبل أعظم أصنام العرب فى جوف الكعبة وحولها ، وكان أول من نصبه خزيمة بن مدركة المضرى وكانت تصرب عنده القداح (١) . وذكر الأزرق أن عمرو بن لحى قدم به من هيت من أرض الجزيرة ولم يرد له ذكر فى القرآن السكريم.

وكان هبل رمز الشمس عند عبادها من الصابئة . أما صنمه ف كان عظيما منحوتاً من العقيق الأحر محاطا بثلاثمائة وستين صنها كلها أصغر حجها منه . وكان لمكل يوم يوم من أيام السنة صنم واحد منها . وكان هبل ممثلا بهيئة شيخ جليل طويل اللحية حطمت يده اليمني فأعاضه منها عباده القرشيون يدا من ذهب ، وكان يحمل فى تلك اليد قداحا سبعة (سهام الحظ) لمكل من أيام الأسبوع قدح منها (٢٠) . وعنده ضرب المطلب القداح على ابنه عبد الله .

فهل إذن هو كبير الآلهة فى الجاهلية كما كان 'زفُس وجوبتير عنــد الإغريق والرومان، وآمون عند المصريين، ومردوخ فى با بل، إلى ما هنالك.

ورأى جورجى زيدان فى وأنساب العرب القدماء، أن لفظ هبل لا اشتقاق له فى للمربية من معناه، وأنه عبرانى أو فينيتى أصله هبمل ومعنى بعل والسيد، أما الهاء فهى أداة التعريف فى العبرية مثل وألى، فى العربية، بإضافة هذه الاداة إلى بعل يريمون

<sup>(</sup>١) الاصنام ص : ٢٥.

الإلهالاكبر . أما الدين الزائدة فسهل إهمالها بالنخفيف ثمضياعها بالاستعال وخصوصا في لفظ بعسل ، لأن الكلدانيين كانو ا يلفظونه « بل ، بإهمال الدين ، و هو اسم هـذا الإله عنـدهم .

# العُـزُّى:

صنم كان لقريش من أكبر أصنام العرب . أو هى شجرة كانت تعبد ، وقربها صنم منصوب (1) وقيل : العزى مصرية عرفها المصريون القدما، باسم ، أزى ، وهى من المعبودات السهاوية مثل مناة لأن معنى ، أوزيت ، القمر المنير بعد خسوفه (١) . ويرى بروكلمان ، أنها كانت في صورة كوكب ، الزهرة ، فينوس .

وروى أن العزى كمانت شيطانة بعث الرسول إليها خالد بن الوليد لمما افتتح. مكة وكانت ببطن نخلة فأناها وإذا هو بحبشية نافشة شعرها واضعة يدها على عانقها ، قصرف بأنيابها ، فضربها خالد ففلق رأسها ، ثم أتى التي فأخبره فقال : و تلك العزى ، ولا عزى بعدها للعرب ا أما أنها لن تعبد بعد اليوم ، (٦٠) . وفي رواية أخرى أنها شجرة قطعها خالد بن الوليد بأم الرسول علي عام الفتح وهو يقول :

يأعز كفرانك لا سبحانك إنى رأيت الله قد أهانك

وردت فى النقوش البابلية كلمة ASRRI — ASRI ومعناها ملك النار ، ومعنى العزو و النار ، في الملمة البابلية (4) وقد روى الجاحظ أن خالداً حين هدم بيت العزى رمتمه بالشرر حتى احترق عاممة فخذه . ولا يخنى ما بين المعنى البابلي والرواية العربية من النشابه .

<sup>(</sup>١) الاغانى ج ٤ ص ١٥٧ ، حاشية (١)

<sup>(</sup>٢) احمد كال في المقتطف ٢٣: ٥٠٥

<sup>(</sup>٣) الاصنام ص ٢٧: ٢٨

<sup>(</sup>٤) الاساطير العربيـة قبل الإسـلام ص ١٩٩ نقــلا عن كتاب الادب البابل. بالإنكايرية ص ٦٥

والآراء مختلفة فى حقيقة العرى : أكانت صنيا ، أم كوكبا ، أم شجراً ، أم حجراً أبيض ، أم بينا ؟ وقد ذكر ابن هشام أنها بيت تعظمه قريش وكنانة ومضركلها ·

#### اة:

صنم لهذيل وخزاعة كان منصوبا على ساحل البحر بقُد يند (كزبير) على ثلاث مراحل من مكة بطربق المدينة . وكانت العرب جميمها تعظمه وخاصة الأوس والخزرج، وهدم عام العتح بأمر الرسول صلى الله عليه وسلم .

ومناة أيضا حجر كبير كانوا يذبحون عليه . وقد وجدت باسمها ورسمها في الآثار المصرية ، أى مناة ، وهي إحدى الحانحورات أى المعبودات السباوية السبع ، وعلى الظن أن النجم المسمى مناة المعروف الآن باسم الوتد سمى كذلك بالنسبة إليها . وإن صبح هذا فعبادها من الصابئة (1) .

واتفق أكثر الرواة على أن مناة هذه كانت صنها ، لا حجراً يذبح عليه ، وكانت من أقدم الأصنام التي جاء بها عمرو بن لحى كا قاله السكلي ، فبدهى أن عبادتها دخلت في بادية الحجاز ولم تولد فيها ويؤيده ما ورد في الأدب البابلي أنه كان اهم آلهة الموت والقدر باسم مامنانو MAMNATU وكذلك وردمناواة في أقدم النقوش النبطية "".

#### اللات:

اسم صنم كان فى الجاملية لثقيف بالطائف أو لقريش بنخلة وقد هدمها المغيرة بن شعبة بعد أن سخر من أهلها حين أسلت ثقيف سنة تسع من الهجرة ، وقيل إن اللات أو الطاغية تسمى فى المسمى (اللات) ويرمز بها إلى الحصاد والنمو لأن معناها لغة , (الرضاعة) ولعلها رمز إلى النجم (لككت ) وهو اللسو الواقع فعبادها صابئون (٢)

<sup>(</sup>١) احد كال ، جله المقتطف ، ٢٢ : ٥٠٥

<sup>(</sup>٧) الاساطير العربية قبل الإسلام ص ١٢٨

<sup>(</sup>٢) احد كال باشا في المقتطف ٢٣: ٥٠٥

وكلمة أللاتو Alfatu وهي ملكة الهاوية أو الموت (١) قديمـة وردت في الآدب البابلي الذي يرجع عهده إلى ثلاثة آلاف سنة تقريباً. وهي اسم إله من آلهة البابليين، وكانت هـذه الآلهـة من بنات رب الأرباب واختارها مامناتو Mamnatu وعشتار الهاد (٢).

وَ دُ :

قال السكلبى: قلت لمالك بن حارثة : صف لى و دُلاحتى كأنى أنظر إليه . قال : « كان تمثال رجل كأعظم ما يكون من الرجال ، وقد در عليه حلتان : متزر بحلة ، ومرتد بأخرى ، عليه سيف قد تفاده وقد تنكب قوساً ، وبين يديه حربة فيها لوالا و و كشفة " (أى جعبة ) فيها نبل ، (٣) .

وقال ابن منظور : الوكة صنم كان لقوم نوح ثم صاد لـكلب وكان و بدومـة الجندل ، وكان لقريش صنم يدعونه ودا ومنهم من يهمز فيقول : أدا (٤) .

#### **قزح** :

أما عبادة الصنم قرح ، فكانت منتشرة في أنحاء شبه جريرة العرب ، وقد أورد « (كوك ) عنه في كتابه ( ديانة فلسطين ) ما يلى : « إن كوز إله أدومى وهو القرح العربي والرامى اللاهو في الذي كانت نبالة البرق والرعد والمطر وكان العرب يحافظون علمى عبادته بقرب مكة ، ( ه ) .

ذو الخلصة :

اختلف الباحثون في ضبط و ذي الخلصة ، : فقال ياقوت و الجوهري وعياض

<sup>(</sup>١) الأساطير العربية قبل الإسلام ص ١٠٩

 <sup>(</sup>٢) الاساطيرالعربية ص١١٧ نقلا عن الادب البابلي والاشورى بالإنكليزية ص٤٩
 (٣) الاصنام ص ٥٦

<sup>(</sup>٤) لسان العرب ج ۽ مادة . ودد ۽ ص ١٩٩ ط بولاق

<sup>(</sup>٥) ديانة فلسطين بالإنسكليزية ص ٢٠٣ ــ ٢٠٤ ، وراجع كذلك مقدمة ديوان (عبقر) عن الاساطير العربية ، لشفيق معلوف

بفتح أوله و ثانيه ، وحكاه هشام بضمتين ، ودوى ابن دريد فتح الاول وإسكان الثانى وضبطه بعضهم بفتح أوله وضم ثانيه .

وفتح الحاء واللام هو الأشهر عند المحدّ ثين ، كما أنه هو المعروف المشهور عند قبائل السراة اليوم .

ويطلق و ذو الخلصة على وثنين :

(1) أولها: البيت أو الصنم الذي كان بتبالة ، بين مكة واليمن ، على مسيرة سبع المالمين مكة ، وكانسدنته بنوا مامة من باءلة بناء على السكلي: وكان ذو الحلصة عروة بيضا منقوشة عليها كلينة الناج ، (١) ، وكانت تعظمها دوس وختعم وبحيلة ومن كان ببلادهم من العرب بأرض تبالة (٢) وسمى ذا الحلصة ؛ لأن عباده والطائفين به كانوا خلصة كاروى ياقوت .

ويرى الزمخسرى وغيره أن ذا الحلصة كان صنما لا بيتاً ، وقال الحافظ ابن حجر « ذو الحلصة : اسم للبيت الذى فيه الصنم ، وقبل : اسم البيت الحلصة ، واسم الصنم ذو الحلصة ، ، إلا أن الاشهر عند المحد ثين والمؤرخين أنه كان بيتاً فيه نصب تعبد كما في صحيح البخارى وكتب الاحاديث والسيرة وكانت تسمى أيضاً ( المكعبة اليمانية ) كما كانوا يسمون بيت الله الحرام ( المكعبة الشابية ) ، ونقل الزبيدى وابن منظور عند الجوهرى أنها كانت تسمى (كعبة اليمامة ) ؛ وهذا وهم من الجوهرى أو تحريف من المناسخ ، فالفرق واضح بين اليمامة واليمانية والمدكان مختلف . .

و آانت تسمى ( ببت ذى الحلصة ) أيضا ، وعلى هذا سار أكثر الباحثين وكانو أ يستقسمون عندها بالأزلام ، ولما خرج امرؤ الفيس يطلب ثأر أبيه استقسم عنده غرج له ما يكره فسب الصنم ودماه بالحجارة ، وأنشد :

لو كنت يا ذا الخاص الموتورا مشلى وكان شيخك المقبورا لم تنه عن قتل العداة زورا

<sup>(</sup>۱) الاصنام ۳۶-۳۳ (۲) سهرة ابن هشام ۱: ۳۰

ويفهم مما ورد فى بعض المصادر ، أنه لم يستقسم عنده أحد بعد امرى القيس ، ولكن جاء فى حديث جرير بن عبد الله البجلى أنه لما قدم الين كان بذى الحلصة رحل يستقسم بالأزلام ، وحديث الباب يدل على أنهم استمروا على ذلك حتى نهام الإسلام ( فتح البارى : غزوة ذى الحلصة ) وبعث وسول الله وسيلين جرير بن عبد الله البجلى لهدم ذى الحلصة ، فما أطال الغيبة حتى رجع ، فقال رسول الله : هدمته ؟ قال : نعم والذى بعثك بالحق ، وأخذت ما عليه وأحرقته بالنار فتركته كما يسوه من يهوى هواه وما صدنا عنه أحد (١) .

ثم لما تعاقبت العصور ، وأصاب الناس موجة من الاضطراب ، وساد الفقر في بعض الجهات ، شعرت بعض النفوس بحاجتها إلى ملجأ تفزع إليه فانقلبت – بدافع من الجهل – إلى النمسك بالبدع والحرافات ، وعادت إلى النمسح بالأحجار والأشجار ورجعت دوس ومن جاراها من القبائل إلى ذى الخلصة تتمسح به وتهدى له وتنحر عنده إلا أن موجة من الإصلاح كانت قدار تفعت تناهيز هذه الصلالات والخزع لات، فهدمت ذا الحلصة زمن عهد العزيز بن محمد بن سعود ، كايروى ابن بشر في كتا به عن تأريخ نجد (٢)، وبدو أن هذا الهدم لم يكن شاملا إذا ظلت بعض جدرانه شاخصة تأريخ نجد (٢)، وبدو أن هذا الهدم لم يكن شاملا إذا ظلت بعض جدرانه شاخصة ورمت بأنقاضه إلى الوادى فعفا بعد ذلك رسمه وانقطع أثره ، كما أحرقت الحملة كذلك شجرة العبلاء الذي كانت تصاقب ذا الحلصة .

وقد كان بنيان ذى الخلصة ضخا ؛ بحبت كان لا يقوىعلى زحزحة الحجرالواحد منه أقل من أربعين شخصاً (٣) .

(٢) وثانيهما: الصنم الذي كان بأسفل مكه ، في الرواية التي ذكرها الآزرقي ، ونقلها عنه المؤرخون ، وكان يسمى ، الحلصة ، . وكانوا يلبسونه القلائد ،

<sup>(</sup>۱) الطبقات الكبير ج ا ق ۳ ص ۷۷، ۷۷ وراجع هدمه في البخاري جه ص ۲۰۸

<sup>(</sup>۲) عنوان الجيد ۽ ١٨٠ ص ١٨٠

<sup>(</sup>٣) أخبار مكة ١ : ٢٦٧

ويهدون إليه الشعير ، والحنطة ، ويصبون عليه اللبن ، ويذبحون له ، ويعلقون عليه بيض النعام (')

وغر بعيد أنه كان فى ضاحبة من ضراحى مكة صنم بهذا الاسم فكسر يوم فتح مكة ، أو أنه كان فى قرية والحلصة ، الرقال باقوت عها : إنها فى مرالطهران المعروف اليوم بوادى فاطمة . . وقد رجح الآزرقى وجود هدذا الصنم فى القرية المدكورة لاتحاد اسمهما ، أما اليوم فلا توجد قربة تسمى الخلصة فى الوادى المدكور ، وإنما يوجد فيه خيف يسمى وعين الخلص ، (1).

<sup>(</sup>١) المرجع الساق ١ : ٧٣

<sup>(</sup>۲) راجع عردى الحنصة البحث الذي كنبه الاستاذ رشدد ملحس ، ملحةاً بالجوم آلاول من الازرق ص ٢٥٦ – ٢٦٩

## الباب الرابع

# الحياة العقلية

# عند عرب الحجاز في العصر الجاهلي

الحياة الدقلية لاية أمة من الامم ، أو شعب من الشعوب ، يقصد بها مدى ما بلغته هذه الامة في الميدان النقاني والعلمي والفكرى ؛ هذا الميدان الذي يؤثر تأثيرا خطيرا "في عقل الامة وتفكيرها وازدهار النهضة فيها .

ومن العجب أن يكون أكثر سكان الحجاز فى العصر الجاهلى بدوا لا يعرفون المقراءة ولا الكتابة ، فضلا عن أن يعرفوا علما أو ثقافة ، ومع ذلك فقد كان المؤلاء البدو لون من ألوان الثقافة الشعبية المستمدة من البيئة والتجارب والاقتباس من قريش يحكام مكة ، وزعماء الحجاز فى العصر الجاهلى .

أما مدن الحجاز وفي مقدمتها : مكة ، والمدينة ، والطائف ، فكان الها طابع آخر ، إذ كان السكثير من أهاما مثقفين ثقافة خاصة بتأثير البيئة والاختلاط والرحلات ومواسم الحج وأسواق العرب ، فقد كان الحارث بن كلدة وابنه النضر ابن الحارث مثقفين بثفافة فارسية واسعة ، وكان بنو عبد مناف يرحلون إلى كسرى وقيصر وإلى اليمن في متاجرهم ، ويتزودون بقسط من ثقافات إهده الامم الحجاورة لهم .

كما كان عمارة بن الوليد المخزومي وعمرو بن العاص إ\_ كلاهما \_ تاجرين ،

خرجاً إلى النجاشي ، وكانت أرض الحبشة الهريش متجراً ووجها (١). وكان أبو رافع يلقب تاجر أهل الحجاز (٢) .

وكان بمكة طبقة مثقفة تدعى طبقة الحكام، يفصلون فى كل المشكلات، وتعرض عليهم شتى الحصومات فيقضون فيها . ومن الحكام بمكة من قريش من بنى هاشم : عبد المطلب، والزبير، وأبو طالب . ومن بنى أمية : حرب بن أمية، وأبو سفيان ابن حرب . ومن بنى زهرة : العلاء الثقنى حليف بنى زهرة ، ومن بنى يخزوم : العدل . ومن بنى سهم : قيس بن عدى ، والعاص بن واتل . ومن بنى عدى : كعب بن نفيل (٣) .

ولا شك أن هذه الطبقة كانت مظهر الثقافة أصيلة ، وهى لا ريب كانت عاملا مهما في تطور الحياة العقلية عند عرب الحجاز في العصر الجاهلي . وقد يقال : إن هذه الطبقة نشأت على الحكمة نشأة الفطرة والطبع كما ذهب إليه الشهرستاني في الملل والنحل – ولكننا نتني ذلك ، فلا يمكن أن يكون مثلا هذا النظام السياسي الذي وضعه قصى وبنوه لحدكم مكة في العصر الجاهلي أثرا من آثار الفطرة والطبع ، إنما هو مظهر لثقافة سياسية ربى أبناء قصى عليها رحلاتهم ومشاهداتهم في الامم التي كانوا يذهبون بقرافل التجارة إليها .

ثم إنه قد كان يعيش في مكة والمدينة طبقة أخرى من الحسكاء الذين تأثروا الديانات السهاوية القديمة التي كان لها بعض الآثار في مكة والمدينة والطائف ، ومن هؤلاء مثلا: ورقة بن نوفل ، وكان كا ورد في كتاب بدء الوحى في صحيح البخارى د امرأ قد تنصر في الجاهلية وكان يكتب الكتاب العبراني ، فيكتب الإنجيل بالعبرانية ما شاء الله أن يكتب ، ومنهم كذلك زيد بن عمرو بن نفيل ، وأمية ابن أبي الصلع وكان قد نظر في الكتب وقرأها وهو أول من قال باسمك المهم ، وسوام ، ولا شكان هؤلاء كان لهم أثر على الحياة العقلية عند عرب الحجاز في هذا العصر .

<sup>(</sup>١) الأغاني ٨: ٧٠ صيح البخاري ٠ (١)

<sup>(</sup>٣) راجع ص ١٠٨ = ٢ شفاء الفرام باخبار البلد الحرام

ومهما كان فإن تفكير العربي في العصر الجاهلي لم يكن موسوما بالتفكير العلمي اللبني على ربط المسجات بالاسباب ربطا محكما نتيجة للدراسة والبحث والتحيص وإنما كان في أغلبه يعتمد على البديهة وحدة الحاطر ، وكثرة التجارب وعلى التقليد والكهانة والعرافة والعيافة وزجر الطير ، وما إلى ذلك من مقومات التفكير في المجتمعات القديمة البعيدة عن مناهل العلم والمعرفة .

ومن مظاهر هذه الدقلية ، ماورد في سيرة ابن هشام من أن حيا من ثقيف و فرعوا الله على بالنجر م فجاء وا، إلى رجل منهم يقال له : عمرو بن أميه ؛ أحد بنى علاج ، وكان أدهى العرب وأمكرها رأيا ، فقالوا له : يا عمرو ، ألم تر ماحدث في السهاء من القذف بهذه النجوم ؟ قال : بلى ، فانظروا إن كانت معالم النجوم التي يهتدى بها في البروالبحر ، وتعرف بها الآنواء من الصيف والشتاء لما يصلح الناس في معايشهم هي التي يرمى بها خهو واقه طي الدنيا وهلاك هذا الحلق الذي فيها ، وإن كانت نجوما غيرها وهي ثابتة على حالها فهذا لأمر أراد الله بهذا الحلق ،

فرزه الدقة العقاية لا يصح أن نجعلها أثرا لدراسة أو ثقافة ، إنما هي أثر لنضج ع**قل** العربي المنأثر بحياة البادية والصحراء ، و الذي تكثر تجاربه فيها .

وتحن مع ذلك لا نوافق الذين يرمون العقل العربى بالبلادة والضعف وانعدام النظرة الشاملة إلى العالم (١) .

ولا شك أن البيئة الطبيعية والاجتماعية كان لها أثرها في حياة عرب الحجاز فىالعصر الجاهلي . المتمد العرب منها ثقافتهم في العصر الجاهلي .

<sup>(</sup>١) راجع ص ٢٩ وما بعدها من كتاب فجر الاسلام لاحد امين

#### **- ۲ -**

ومظاهر الحياة العقلية لعرب الحجاز في هذا العصر الجاهلي تتجلى لنا في أشعارهم وأمنالهم وقصصهم التي شهروا بها في العهد البعيد ، وبعبارة أوضح تتجلى بلاغاتهم التي هي مستعدة من منابع الوجدان والشعور والعاطفة . وهذه البلاغات تحمل طابعا واضحا من التفكير في شئون الحياة والإحساس والوجدان ، وكانت هذه البلاغات هي شهرة العرب في العصر الجاهلي ولا سيها عرب الحجاز الذين صفت لغتهم ، ورق وجدانهم ، وأرهفت أذواقهم ، وذاعت فصاحتهم وسمت أسالبهم ، حتى كانت لغتهم هي المغة المختارة التي نول بها الذكر الحكيم الذي يعتبر إعجاز البلاغة العربية و تاجها . كما تتضح مظاهر حياتهم العقلية في معارفهم و ثقافتهم العامدة التي تتحدث عنها مصادر الثقافة العربية القديمة .

ولعرب الحجاز ثقافات وتجارب في الحياة ، وأم هذه المعادف هي :

1 - الأخبار: ليس غريبا أن يكون العرب رواة حفاظا ؛ لأنهم كانوا أميين يعتمدون على حافظهم ، وكانوا - إلى ذلك - قليلي الأعمال ، يحبون السمر والحديث ، قرووا أخبارا كثيرة اعتمد عليها المؤرخون فى عصر التدوين ، ولم يقتصروا فيها رووه على أخبار العرب بل رووا السكثير من أخبار الأمم المجاورة لهم . فن سكن مكة أحاط مأخبار العرب العاربة وأخبار أمل السكتاب والآمم التي كانت قريش تتجر معها ، ومن سكن الحيرة ، خبر بأخبار العجم ، لجاورته لهم ، وأخبار حمير ، ومن سكن الشام خبر بأخبار الروم واليونان ، ومن سكن البحرين وعمان ، خبر بأخبار السند وفارس ؛ ومن مكن اليمن أخبر بأخبار الفرس والأكاسرة ويعارض بذلك ما ينلوه النبي عيسي من القرآن (١) .

<sup>(1)</sup> يروى أن النضر كان من شياطين قريش ، وكان قدم الحيرة وتعلم بها أحاديث حلوك الفرس ورستم واسفنديار ، ف كان إذا جلس رسول الله مجلسا فذكر بالله ، خلفه في مجلسه إذا قام وقال: أنا والله يا معشر قريش احسن حديثا منه ، فهلم إلى احدث كم احسن حديثه ، ثم يقول : عاذا محمد أحسن حديثا منى من محديثه ، ثم يقول : عاذا محمد أحسن حديثا منى النه مشام 1 : - . 19 من الروض الانف .

ولكن ما ورد من هذه الاخبار، لم يسلم من الدس والتحريف و المبالغات كاحدث
 لغيرهم من الامم ، إلا ما تضافرت الروايات على صدقه ، كقصة الفيل ونحوها .

٧ – الآنساب: وكانوا من أحفظ الامم ، وأشدها عناية بحفظ أنسابهم ؛ لانها مناط فحرهم وعزهم ومدار منافراتهم وهم إليها محتاجون فى حروبهم للتناصر والتساند فسكان أحدهم إذا سئل عن نسبه ، ذكر عددا كبيرا من آبائه . وكان فى كل قبيلة نسابة معرف من أنساب العرب وقبائلهم وبطونهم وأفخاذهم ومفاخرهم ومثالبهم ، وأيامهم ووقائعهم ما يستوجب العجب والدهشة ويستطيع أن يلحق الفرع بأصله ويننى عن القبيلة من ليس من أبنائها .

وكان من أشهر النسابين فى العصر الجاهلي وما بعده : أبو بكر الصديق ، وينسب اليه كثير من ألوان الحذق فى معرفة النسب العربى ومفاخره ومغامزه حتى إن حسان بن ثابت لما أراد هجاء قريش بعث به الرسول صلوات الله عليه إلى أبى بكر ليعلمه نسبهم وما يمكن القدح من جهته ومالا يمكن ، ولما سمع أبو سفيان قصيدة حسان فى هجائه التى يقول منها:

وإن سنام المجدد من آل هاشم بنو بنت محزوم و والدك العبد ومن ولدت أبناء زهرة منهم كرام ولم يقرب عجائزك المجد قال: هذا الشعر لم يغب عنه ابن أبي قحافة.

ولما هجا حسان قريشا ، قال له رسول الله صلوات الله عليه : كيف تهجوهم وأنا منهم ، وكيف تهجو (أبا سفيان وهو ابن عمى ؟ فقال : والله لاسلنك منهم كما تسل الشعرة من العجين ، فقال له : ايت أبا بكر فإنه أعلم بأنساب القوم منك ، فكان يمضى إلى أبى بكر ليقفه على أنسابهم ، فكان يقول له : كف عن فلانة وفلانة واذكر فلانة وفلانة ، فلما سمعت قريش شعر حسان قالوا : إن هذا الشعر ماغاب عنه ابن أبى قحافة . وأبو بكر هو صاحب المثل المشهور د إن البلاء موكل بالمنطق ، .

وطبقات الآنساب عندهم : الشعب، فالقبيلة ، فالعارة ، فالبطن, فالفخذ، فالفصيلة ــ

فالشعب: النسب الآبعد . كعدنان وقحطان . والقبيلة ما انقسم فيه الشعب : كربيعة ومضر . والعارة : ما انقست فيه القبائل : كقريش وكنانة . والبطن ما انقسمت فيه العارة ؛ كبى عبد مناف وبنى مخزوم ، والفخذ ما انقسم فيه البطن : هاشم و بنى أمية . والفصيلة ما انقسم فيه الفخذ ، كبنى أبى طالب و بنى العباس .

فالمحذ يجمع الفصائل ، والبطن يجمع الافخاذ ، والمارة تجمع البطون ، والقبيلة تجمع العار ، والشعب يجمع القبائل .

وإذا تباعدت الأنساب ، صارت القبائل شعوبا ، والعار قبائل .

٣ - النجوم: وكان لهم معرفة بأسماء النجوم ، وطلوعها وغروبها . دعاهم إلى خلك اعتمادهم عليها في سيرهم براوبحرا ، وساعدهم على ذلك : صفاء جوهم ، ومعرفة خلطائهم من الكدانيين والصابئة ، الذين كانوا كثيرين ببلاد العرب ، وقد عرفوا السيارات السبع .

كما عرفوا البروج المجموعة في قول الشاعر :

حمل المثور جوزة السرطار ورعى الليث سلبل الميران ورمى عقرب بقوس لجدى نزح الدلو بركة الحيتان (1) وإن تشابه أسماء السيارات والأبراج أو اتحادها فى العربية والكلدانية لدليل على اعتماء العرب في هذه المعارف على الصائبة .

للطر والرياح: وكان لهم بالامطار والرياح عناية كبيرة ، لاعتبادهم عليها في حياتهم ، فاستطاعوا بتجاربهم أن يعرفوا السحاب الممطر والكهام والبرق الحلب والصادق (٢) ودلالة الرعد على قرب المطر أو بعده ، والسحب (١) قسم العرب الفلك و مدار الشمس ، إلى اثنى عشر قسها ، كل منها يسمى برجا ، وهى منطفة مجتمع فيها عدد من كواكب ثابتة تضمها خطوط موهومة ، وتعطى صورة

معينة ، للشيء من الآشياء التي ذكرت في البيتين (٢) وفي سمط اللآليء : الرق الذي يستطير في السحاب من طرفها إلى طرفها لا شك في مطره والذي في اسمافاها لا يكاد يصدق . قال رجل من العرب لابقه رقسد كبر وكان في داخل بيته تحت السماء : كيف تراها يابني ؟ قال : اراها قد تهرت (اضامت) طوري برقها اسافلها . قال : اخلفت يابني

التي أمطرت، وفي أي مكان سقط مدها، والسحب التي لم تمطر، ومتى تمطر. ولايزال في الكثير من البداة مثل هذه الفراسة . وفي كتب الأدب من الآخبار في ذلك الشيء الكثير ، روى صاحب الآغاني : أن أعرابيا مكفوف البصر خرج ومعه ابنة عم له ترعى غنما لها ، فقال لها : أجد ربح اللسيم قد دنا ، فارفعي رأسك فانظرى . فقالت : كأنها بغال دهم (١) تجر جلالها . فقال : ارعى واحذرى . ثم مكت ساعة ، وقال : لأجد ربح النسيم قد دنا ، فانظرى . قالت : هي كما قال الشاعر :

دان مسف، فويق الأرض هيدبه (٢) بكاد يدفعه من قام بالراح كأنما بين أعملاه وأسفله ريط مشرة أو ضوء مصباح (١٣)

فقال: انجى ، لا أبالك , فما انقضى كلامه ، حتى هطلت السماء .

وأما الرياح فقد عرفو اصفاتها وأنواعها ، ومنها · الصباو القبول و الدبور و النعامى و الشمال والجنوب والنكباء والسوافى والحواصب والصرصر و العاصف والسماء والمعصرات و الاعاصير وغير ذلك .

الملاحة: وكانت جدة هى ميناء الحجاز، وكانت السفن نخرج منه إلى البحر السمالة السمالة السمالة المساد والتجارة، شأن عرب اليمن والبحرين، وكان عرب الحجاز القريبين من سيف البحر يشاهدون المراكب عادية ورائحة، فاحتاجوا إلى الفاظ لها ولاجزائها، فقالوا: سفينة وشراع وقارب و بجداف وسكان وجؤجؤ وربان الخ.

٩ - الطب ، وكان لهم منه نصيب مكتسب بالتجادب ، أو منقول عن غيرهم من الأمم المجاورة ، يتوارثونه عن مشايخهم وعجائزهم ، وكانوا يعالجون مرضاهم بخلاصة النبات ، أو بالمسل ، أو بالكي ، وأحيانا بالبتر وبالحجامة . وكثير منهم كان يعالج المرضى بالرقى والعزائم . وأخذ بعضهم الطب عن الروم

<sup>(</sup>١) الدم : جمع ادهم وهو الأسود

<sup>(</sup>٢) الهيدب: ذيل السحاب المتدلى

<sup>. . (</sup>٣) الربطة : الملاءة

والغرس قبيل الإسلام ، ومن أشهر أطبائهم : الحارث بن كلدة الثقني المتوفى عام ١٤هـ وهو من ثقيف ورحل إلى فارس ، وتعاطى الطب هاك ، ثم عاد إلى بلاده ، وأدرك عصر الرسول ، وعاش حتى أدرك عهد معاوية ، وكان الرسول صلوات الله عليه يشير على من به علة أن يستوصفه ، ومن حكمه : «البطنة بيت الداء والحيسة وأس الدواء».

ويؤخذ مما حوته اللغة العربية من أسماء العلل والأمراض والعقاقير أنهم عرفوا كثيراً من الأمراض وأنواع علاجها ، كما أن الناظر فى كتب فقه اللغة ، يتبين من ذكرهم أعضاء الجسم الإنساني كاما : ما ظهر منها وما بطن – من الرأس إلى القدم والعروق – أنهم كانوا يعرفون التشريح .

وقد عرفوا أيضاً محاسن الحيل وعيوبها وأمراضها وعلاجها بما يسمى الآن «العاب البيطرى» ( بيطر الدابة عالجها فهو مبيطر و بيطار وصنعته البيطرة ) ·

٧ - القيافة :ومن أهم معارفهم: قيافة الآثر ؛ وهي تتبع آثار الآقدام والآخفاف والحوافر والاستدلال بها على ذويها ، وبذلك تعرف النعم الضالة والمسروقة ، ومسالك اللصوص والفارين . . وقد مهروا فى ذلك حتى كانوا يميزون بين قدم الشاب والشيخ والرجل والمرأة والبكر والثيب وتعتمد الحكومة المصرية إلى الآن على فريق من العرب فى تعقب اللصوص والسفاكين والمهربين ،

وقيافة البشر ، وهى الاستدلال بهيئة الإنسان وملايحه وأعضائه ، على نسبه ، وقد روى أن قائفا ، دخل فرأى أسامة بن يزيد ، وزيدا ، وعليهما قطيفة قد غطيا بها وموسهما وبدت أفدامهما فظر إليها وقال : إن هدذه الأقدام بعضها من بعض ، فسر بذلك النبى عليها .

٨ - الفراسة وكان لهم نصيب كبير أيضاً من الفراسة وهى الاستدلال جمية الشخص وشكله ولونه وكلامه على أخلاقه وفضائله ورذائله ، ومرجم ا إلى العقل ، فكلاكان أكل كانت أقوى .

يحكى أن أولاد نوار: مضر ، وربيعة ، وإيادا ، وأنمارا ؛ ساروا إلى الأفعى الجرهمي ليحكم بينهم في ميراث فرأوا كلاً مرعيا ، فقال مضر : إن البعير الذي

رعاه أعور، وقال ربيعة : هو أزور، وقال إباد : هو أبتر، وقال أنمار : هو شرود، فصادفهم صاحبه فسألهم عنه فوصفوه له فتعلق بهم وسألهم إباه فأفسموا ما رأوه فقال : كيف وقد وصفتموه ؟ قال : مضر : رأيته يرعى جانباً دون جانب فعرفت أنه أعور، وقال ربيعة : رأيت إحدى يديه ثابتة الآثر والآخرى فاسدة الآثر فعرفت أنه أزور ، وقال إباد : رأيت بعره مجتمعاً فعرفت أنه أبتر ، وقال أنمار : رأيته يرعى الملب المدتف ثم يجوز إلى غيره فعرفت أنه شرود ، فقال له الجرهمى : اطلب جميرك من غيرهم .

وعرب اليمن أوفر حظاً من غيرهم فى الفراسة ، ويقال إن الإمام الشافعي رضى الله عنه أخذها عنهم ، فكان له منها نصيب كبير .

ومن الفراسة الريافة ، وهي معرفة مواطن المـا. في الآرض ببعض الآمارات ، كشم التراب والنبات ، ويقال : إن في الحجاز ونجد من يعرف ذلك إلى الآن .

• – الكمانة والعرافة (١): قيل: هما شيء واجد، وهو الإخبار عن المغيبات، ماضية أو مستقبلة أو حالية، اعتماداً على القرائن، أو على النجوم، أو على الحصى، أو اللجن في زعمهم، أو بقياس المستقبل على الماضى وقيل؛ إن الدكمانة؛ الإخبار عن الماضى والمستقبل، والعرافة؛ الإخبار عن الماضى فقط. وقيل: إن الدكمانة خاصة بالمستقبل، والعرافة خاصة بالماضى: وكانت الكمانة فاشية في العرب قبل الإسلام، خكانوا يفزعون إلى كهنتهم في تعرف الحوادث والفصل في الحصومات وعلاج خكانوا يفزعون إلى كهنتهم في تعرف الحوادث والفصل في الحصومات وعلاج المرضى ومعرفة المستقبل و تعبير الرؤى، كما كان الحال عند غيرها من الأمم القديمة، كمصر وبابل وغيرهما، حتى جاءت الشريعة الإسلامية فأ بطلتها (٢) ونهت عن الاعتماد عليها، لكثرة الكذب فيها، وحماية للعامة من أن يفتنوا بهم فيضلون عن عليها، لحنيف.

<sup>(</sup>١) الكمانة والمرافة ، بـكسر أولهما ، ويجوز فى الأولى الفتح على المصدر وفعلما: كمنع وكرم ونصر . وفعل الثانية : كنصر .

<sup>(</sup>٢) ورد : من أتى كامنا أو عرافا فصدقه بما يقول ، فقد كفر بما أنول على محمد .

ويظن بعضهم أن الكهانة نقلت إلى العرب على يد الصابنة ، مع المعارف النجومية الآنفة ، مستدلا بأن العرب يسمون الكاهن : جازيا وهو لفظ كلدانى ، معناه : الناظر أو البصير ، ويدل عندهم على الحكميم والنبى . فكان الكهنة ببلاد العرب من الصابئة أولا ، ثم من اليهود ، وبعد ذلك ظهرت في العرب ، وادعاها منهم رجال ونساء كثيرون ، سيأبى الكلام عليهم في السجع .

# الباب الخامِس

# شخصيات حجازية في العصر الجاهلي

# ورقة بن نوفل القرشي الحجازى

-1-

كان ورقة بن نوفل القرشي حكيها متدينا موحدا ؛ وشاعرا بليغا مجيدا ، وسيدا شريفا سريا فى قومه ، عاش يتلس دين التوحيد فى عصر الوثنية الجاهلية ، ويبشر بقرب ظهور نبى العرب ، وخاتم الرسل ، ويولى وجهة شطر السماء ، ينشد الهداية والنور . حتى أدرك بعثة سيد الأنبياء محمد صلوات الله عليه .

وكان العرب قبل البعثة المحمدية في حيرة وضلال ، لا يجمعون على دين ، ولا يتفقون على عبادة ؛ عبد جهورهم الأوثان والاصنام ، وفريق منهم عبدوا الشمس أو القمر أو السكو اكب ، وآخرون دانوا بالنصرانية أو اليهودية . وجماعة منهم اعترفوا بوجود الله ووحدانيته ، وظلوا على فطرة التوحيد الحالص ، وعبدوا الله على دين إبراهيم وإسماعيل ؛ يعظمون الشعار ، ويؤدون المناسك ، ويقدسون البيت الحرام ، ويلتزمون الحج والعمرة والطواف والوقوف بعرفة ونحرالذبائح والاضاحي، وسوى ذلك من ألوان العبادات والطاعات ، ومنهم : ورقة ، وأمية بن أبي الصلت ، وسوى ذلك من ألوان العبادات والطاعات ، وعبد مناف ، وهاشم ، وعبد المطلب .

فى هذه الحيرة والضلال ، ونحوعام ٥٢١ ميلادية ، قبل ميلاد محمد صلى الله عليه وسلم بنصف قرن ، ولد فى مكة ورقة القرشى بن نو فل بن أسد ابن عبد العزى بن قصى ، من بيت عرف بالسيادة وكرم المحتد . . وأى مجد و محتد يبلغان ما بلغته منها قريش ؛ سادة العرب ، وسدنة البيت العتيق ؟ و إلى قصى أيضاً يرجم نسب أم ورقة هند بلت أبى عبد بن قصى . وقصى هو الآب الخامس لمحمد بن عبد الله بن عبدالمطلب وهو الذى جمع شتات قريش ، ووحد كلمتهم ، وصارت إليه الرياسة و السيادة على مكة كما سبق .

ذلك هو نسب ورقة وحسبه ولقد نشأ وشب في هذه السيادة الفاخرة ، و تلك طلمآثر القرشية الحالدة ، عاش في مكه مع قومه ، يعمل في النجارة كما يعملون ويلهو كما يلهون ، وشهد مواطن قريش ، وشارك في مفاخرها ، وأصبح بعد قليل رجل حصدق وعزم إفدام ورحلة ، ويصف ورقة جده ولهوه في هذه الفترة ، فيقول :

وَاقد رَكَبَ على السفين ملججا أذر الصديق وأنتحى دار العدى ولقد دخلت البيت يخشى أهله بعد الهدوء و بعد ما سقط الندى فوجدت فيه حرة قد زينت بالحلى تحسبه بها جر الفضا فنعمت بالا إذ أنيت فراشها وسقطت منها حين جشت على هوى فتلك لذات الشباب قضيتها عنى فسائل بعضهم ماذا قضى ؟

وخالط ورقة في رحلاته التجارة أهل الكتاب ، واستمع إليهم ، ومال إلى ما يؤمنون به من فطرة التوحيد وعبادة الله ، فأنكر ما كافت عليه قريش من باطل وجهل ، وما كافت تمعن فيه من وثنية وشرك ؟ وأعرض عن غيها وباطاما ، فاعتذل عبادة الأوثان ، وامتنع عن أكل ما بذبح باسم الأصنام ، وآمن أن قومه أحطأو ادين أبيهم إلى اهيم وإسماعيل فأخذ ينشد الحنيفة البيضاء ، ويسأل عنها الأحبار والرهبان : يروى أن اجتمعت يوما في عيد لهم عند صنم بعظمونه وينحرون له ويعكفون ، فحلص منهم أربعة نفر نجيا ، هلم : ورقة بن نوف القرشي ، و ابن عمه عنمان بن الحويرث بن أسمد ابن عبد الموى ابن قصى ، وزيد بن عمرو بن نفيل بن كعب بن لؤى ، وعبيد الله بن جدش الاسدى وهو ابن أميمة بنت عبد المطلب ، فقال بعضهم لبعض ، بن جحش الاسدى وهو ابن أميمة بنت عبد المطلب ، فقال بعضهم لبعض ، تعلن و الله ما قومكم على شيء لفد أخطأوا دين أبيهم إبراهيم ، ما حجر فطيف به لا يسمع و لا يبصر على شيء لفد أخطأوا دين أبيهم إبراهيم ، ما حجر فطيف به لا يسمع و لا يبصر على شيء لفد أخطأوا دين أبيهم إبراهيم ، ما حجر فطيف به لا يسمع و لا يبصر على شيء لفد أخطأوا دين أبيهم إبراهيم ، ما حجر فطيف به لا يسمع و لا يبصر على شيء لفد أخطأوا دين أبيهم إبراهيم ، ما حجر فطيف به لا يسمع و لا يبصر على شيه له المهم و لا يبصر على شيه المهم و لا يبصر المهم من المهم المهم المهم ، ما حجر فطيف به لا يسمع و لا يبصر على سيم المهم المهم المهم المهم المهم المهم المهم المهم المهم و المهم المهم

ولا ينفع ، ياقوم . التمسوا لأنفسكم ، فإنسكم والله ما أنتم على شيء ، فتفرقوا في البلدان يلتمسون الحنيفية دين إبراهيم .

فأما عبد الله بن جحش ، فأقام على ماهو هليه ، حتى بعث الرسول فأسلم وهاجر مع المسلمين إلى الحيشة ، ومات فيها بعد أن اعتنق المسيحية وارتد عن الإسلام . وأما عُمَانَ مِنَ الْحُورِثُ فَقَدَمُ عَلَى قَيْصِرُ ، وآمن بِالمُسيحيَّةُ ، وعاش في الفسطنطيليَّة . وأما زيد فأقام على الحيفية ، يعظم شعارها، ويقول : أعبد رب إبراهيم، وعاب على قومه ماهم عليه ، وكان يسند ظهره إلى الـكعبة ويرفع صوته : يامعشر قريش ، والذي نفس زيد بيده ما أصبح أحد منكم على دين إبراهيم غيرى ، ثم يقول. والله لو أني أعلم أى الوجوه أحب إليك عبدتك به ، ولكني لا أعلمه . ثم يسجد على راحلته ، ويستقبل الكعبة داخل المسجد قائلا: لبيك حقاحقا، تعمداً ورقا، عذت بما عاذ به إبراهيم، ويصيح في النَّاسُ . يامعشر قريش ، والله ما أعلم على ظهر الأرض أحداً على دين إبراهيم غيرى وكان يعيب على قريش ذبائحها ويقول: الشاة خلقها الله، وأزل 🌡 من السماء ماء؛ وأنبت لها من الأرض نباتا . ثم تذبحونها على غير اسم الله ؟، وآذته فريش فخرج يطلب دين إبراهيم ، ويسأل الاحبار في الشام ، حتى انتهي إلى راهب من شيوخ الرهبان. فسأله عن الدين، فقال له: إنك لنطلب دينا ما أنت بواجد من يحملك عليه اليوم، و اكن قد أظل زمان نبي بخرج من بلادك التي خرجت منها، يبعث بدين إيراهيم الحنيفية ، فالحق بها فإنه مبعوث الآن ، هذا زمانه . فرجع إلى مكة وك اشتد إيَّذا، قريش له ، كمان يخرج إلى . حراء ، يتعبد فيــه ، ولقيه عامر بن ربيعة في طربقه إلى حراء فقال له زيد: ياعامر إني فارقت قومي واتبعت ملة ابراهيم ، وما كان يعبد إسماعيل بعد ، وأنا أنتظر نبياً من ولد إسماعيل ، وما أراني أدركه وأنا أومن به وأصدقه . • وقتــل زيد قبل البمثة بخمس سنين ، وقال الرسول الأكرم يأتى زيد يوم القيامة أمة واحدة . ورثاه ورقة بن نوفل بقصيدة منها :

رشدت وأنعمت أبن عمرو وإنما تجنبت تنوراً من النيار حاميا بدينك ربا ليس وب كشله وتركك أوثان الطواغي كما هبا (١٠٠ – قمة الآدب)

وإدراكك الدين الدى قد طلبته فأصبحه فى دار كريم مقامها تلاقى خلبل الله فيها ولم تسكن وقد تدرك الإنسان رحمة دبه أقول إذا مازرت أرضا مخوفة حنافيك إن الجن كنت رجامهم أدين لرب يستجيب ولا أدى أقول إذا صليت فى كل سبعة

ولم تك عن توحيد ربك ساهية تعلل فيها بالكرامة لاهيا من الناس جباراً إلى النار هاوياً ولوكان تحت الأرض سبعين واديا حنانيك لا تظهر على الأعاديا وأنت إلهى ربنا ورجائيا أدين لن لا يسمع الدهر داعيا تباركت قد أكثرت باسمك داعيا

هذا شأن هؤلاء الثلاثة البحثين عن الحقيقة الكبرى . فأما ورقة فرحل إلى الشام المتين الصحيح ، ويتحدث إلى الأحبار والرهبان ويسمع منهم ، حتى ، ال قلبه إلى دين المسيح ، ورآه انقاداً له من الحيرة ، فاتبعه وعمل به ، وقال لزيد : أنا استمر على نصرانيتي إلى أن با تى النبي الدى تبشرنا به الأحبار . وأخذ يحفظ من النصرانية ما يحفظ ، ويعمى من الرهبان ماشاء الله أل يعمى ، وعاد إلى مكة . فا قام فيها آمنا وادعا ، عاكفا على دينه ونفسه ، لا يعرض لاحد ولا يحب أن يعرض له أحد . وازداد مكانة في قريش ، فكان مستشارها في الأزمات ومرجعها في الخطوب ، والحكيم الذي قريش من الم نابه كلما دجت الظلمات ، . . وقرأ ورقة الكتب السهاوية . وكان يعرف العبرية ، وينقل من الإنجيل إلى العربية ماشاء ، وياخذ من أهل التوراة والإنجيل ما باحذ .

### - 7 -

فلما شاه الله أن ينقد الإنسانية ، ويهدى البشرية ، إلى النور والخدير والتوحيد ، والسلام والآمن والعدل والرحمة ، ولدرسول الله محمد بن عيد الله صلوات الله وسلامه عليه واستبشر بميلاده الكون ، وعم الفرح والبشر كل مكان . وشب رسول الله و نما سيداً شريفاً ونبيلا سريا ، وفتى زكياً ، حتى إذا كان في النائة عشرة من عمره ، خرج به عمله أبو طالب إلى الشام في تجارة ه

وفى بصرى قصبة حوران والبلاد العربيـة الخاضعة لحسكم الروم رآه بحيرا الراهب. فرأى الآية الكبرى، والمعجزات الناطقات، فأخذ يحدث محدا ويسأله، ثم قال لعمه: اذهب بابن أخيك إلى بلده، واحذر عليه اليهود، فإن له لشأنا. وتحدث من كانوا مع أبى طالب بهذا في مكة، وسمعه ورقة. فآمن بقرب ظهور النبي المرتقب هوالرسول الأمى الذي يخرج من بلادالعرب لهدايا الدنيا وإنقاذا العالم من الشرك والضلال.

وخرج محمد بن عبد الله ، وقد تخطى العشرين عاما إلى الشام فى تجارة لخديجة بلت خويلد بن أسد بن عبدالعزى برقصى ، ابنة عم ورقة ، أمينا حفيظاً عليها . وكانت خديجة سيدة جليلة ذات يسار وتجارة ، وكان مع محمد فى رحلته غلامها ميسرة ، فذهبا إلى الشام وباعا وابناعا وربحا ثم عادا إلى مكة ، وأخبر «ميسرة» سيدته بما شاهد من عايل الاصطفاء وإظلال الملائك والغهم لمحمد ، وأحاديث الاحبار عنه ، فذهبت خديجة إلى ورقة تدكر ذلك له ، فقال : اثن كان هذا حقاً ياخديجة إن محمدا لنبي هذه الامة ، وقد عرفت أنه كائن لهذه الامة نبي ينتظر ، هذا زمانه .

وصار ورقة حكيم العرب وشيخها ، وعالمها وقطبها ، وحبرها الخبير بأحداث الدهر وتجارب الآيام ، وازداد مكانة فى قومه ، وازداد قومه له إجلالا وتقديرا ، فكانوا يصدرون عن رأيه ، ويستهدون بمشورته ، ويتفالون بنصائحه وفر استه وصدق إلهامه ، . وكان فى الخامسة والسبعين من عمره ، ومحمد بن عبد الله – صلوات الله عليه – فى الحامسة والعشر بن .

وكان ورقة يتفال بمستقبل حافل عظيم نحمد، ويتطلع إلى ماسوف تظهره عنا يةالله على يديه من هدى ونور و رحمة وخير للإنسانية.

واستشارته خديجة بلت خويلد، ابنة عمه، في الزواج بمحمد. فهناها من أعماق قلب بهـذا الجد السعيد، والزوج الكريم، محمد بن عبـد الله، الأمين المؤتمن، والصادق الصدوق.

وأخذ ورقة يبشر النباس بأن محمدا سيكون نبي العرب ، والرسول المرتقب ،

الذي بختاره اقه من بين الخلق لإبلاغ رسالته إلى الناسكافة ، وجعل يتلبف أن يرى أيام بمثته . وأن يظهر نور الله ، وبعزل ناموسة إلى الأرض، وهو حى ، ليؤمن به ويصدقه ويؤازره وينصره . وأخذ يستبطى الآمر ، ويقول : حتى متى أمر الله ! ! .

وكانت خديجة تقص عليه ما تشاهد من كرامات زوجها محمد بن عبد الله ، وورقة يزداد إيماماً بأن محمداً هو النبي المدخر لهداية الناس والدنيا ، ومن قوله في ذلك :

لجحت وكنت فى الذكرى لجوجاً لهم طالما بعث النشيجا(١) ووصف من خدبجة بعد وصف فقد طال انتظارى يا خديجا فإن محراً سيسود يوماً ويخصم من يكون له حجيجا ويظهر فى البلاد ضياء نور يقيم به البرية أن تموجا

وصار ورقة يستزيد إبنة عمه خديجة من أخبار بعلما وفتاها، ويسأل عن محمد ليل نهار، ويعلن في الناس أن محمداً مدخر لأمر عظيم، ويقول:

وأخبار صدق خبرت عن محمد يخبرها عنه إذا غاب ناصح فناك الذى وجهت يا خير حرة بفوروفى التجدين حيث الصحاصح (۲) الى سوق بصرى فى الركاب الى غدت وهن مع الأحمال قعص دوالح (۳) يخبرنا عن كل حبر بعلمه وللحق أبواب لهن مفاتح بأن ابن عبد الله أحمد مرسل الى كل من ضمت عليه الأباطح وظنى به أن سوف يبعث صادقا كا أرسل العبدان : هود وصالح

<sup>(</sup>١) اللجاجة: التمادي في الأمر. النشيج: مثل بكاء السبي يردده في صدره.

<sup>(</sup>٧) جمع صحصح: ما استوى من الارض؟ وأرض صحاصح : ليس بما شيء ولا شجر ولا فرار للماء .

<sup>(</sup>٣) قمص من قعصه إذا قتله قتلا صريعاً . دوالح من داح البعيد إذا مر بحمله مثقلا -

وكان ورقة ينشد الشعر يتشوق فيه إلى إنجاز وعدالله ، وكريم رحمته ، وعظيم دعايته للحياة والإنسانية، بإرسال رسول من العرب إلى الناس ليهديهم سواء السبيل . وكان يمنى نفسه بأن يرى بعثته ليؤمن به ويصدقه وينصره.

وهكذا عاش ورقة كريماً مبجلا ، وسيداً شريفاً سرياً وحكيما متديناً متطلماً إلى التوحيد ، إلى أن بعث محمد بن عبد الله .

### - 4 -

ولما بعث رسول الله ، وشاهد بحراء ما شاهد، ونزل عليه جبربل يبلغه رسالة ربه .. وعاد محمد إلى بيته ، قالت له خديجة : يا أبا القاسم ، أين كنت ؟ فوالله لقد بعثت رسلى فى طلبك حتى بلغوا مكه ورجعوا إلى . فحدثها بالذى رأى .

فقالت: أبشر يا ابن عم واثبت فوالذى نفس خديجة بيده إنى لارجو أن تدكمون بنى هذه الأمة ، ثم قامت فجمعت عليها ثيابها وانطلقت إلى ابن عمها ورقة ، فأخبرته مما أخبرها به رسول الله أنه رأى وسمع : فقال ورقة : قدوس قدوس ، والذى نفس ورقة بيده إن كنت صدقتنى يا خديجة لقد جاءه الناموس الاكبر الذى كان يأتى موسى ، وإنه لنبي هذه الأمة ، فقولى له فلينبت ، فرجعت خديجة إلى رسول الله ، فأخبرته بقول ورقة ، فذا قضى رسول الله معتكماً ما قضى و انصرف ، صنع كما كان يصنع ، مدأ بالكمنة فطاف بها ، فلقيه ورقة وهو يطوف بالمكمنة ففال : يا بن أخى : أخبر في عا رأيت وسمعت ، فأخبره رسول الله ، فقال ورقة : والذى نفدى بيده إنك أخبر هذه الأمة ، ولقد جاءك الناموس الاكبر الذى جاء موسى ، ولتكذبنه ولزؤذينه ولتخرجنه ولتقاتلنه ، ولأن أنا أدركت ذلك اليوم لانصرن الله نصراً يعلمه ، ثم أدنى وأسه منه فقبل يا فوخه ، وانصرف رسول الله إلى منزله .

وفى البخارى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، لما رجع من حراء يرجف فؤاده، فدخل على خديجة، فقال: زملونى . . حتى ذهب عنه الروع ، فقال لحديجة وأخبرها الحبر: لقد خشيت على نفسى ؛ فقالت خديجة : كلا والله

ما يخزبك الله أبدا، إنك انصل الرحم وتحمل الكل وتكسب المعدوم، وتقرى الضيف، وتعين على نوائب الحق ؛ فانطلقت يه خديجة حتى أتت ورقة ابن عم خديجة ، وكان أمرأ قد تنصر في الجاهلية ؛ وكان يكتب الكتاب العبراني ١٠٠، فيكتب من الإنجيل ما شــا. الله أن يكنب ، وكان شيخاً كبيراً قد عمى ، فقــالت خديجة : يابن عم ، اسمع من ابن أخيك .

فقال له ورقة : يابن آخي ماذا تري ؟ فاخبره رسول الله خبر ما رأي ، فقال له ورقة: هذا النـاموس الذي نزل على موسى ، يا ليتني فيهـا جذعا (١) ليتني حيـا إذا يخرجك قومك، فقال له رسول الله: أو مخرجي هم؟ قال. نعم، لم يات رجل قط بمثل ما جنت به إلا عودى ؛ وإن يدركني يومك أنصرك نصراً مؤزراً ، ثم لم ينشب ورقة أن توفى . وفتر الوحى .

وهكذا شهد ورقة أن محمداً نبي هذه الأمة . . ومن شعره الذي قاله في ذلك : حديثك إياه فاحد مرسل من الله وحى يشرح الصدر منزل ومن هو في الأيام ما شاء يفعل وأفضاؤه في خلقه لا تبدل

وما لنــا بخنى الغيب من خبر أمراً أراء سيما تي النماس من آخر فيها مضي من قديم الدهر والمصر جريل أنك مبعوث إلى اليشر لك الإله فرجى الخير وانتظرى عن أمره ما يرى في النوم والسهر يقف منه أعالى الجلد والشمر وإن يك حقماً يا خديجة فأعلمي وبربل ياثنيه وميكال فاعلمي فسبحان من تهوى الرياح باثمره ومن عرشه فوق السموات كـلما وله أيضاً ب

جاءت خديجة تدعوني لأخرما جا.ت لتساكني عنه لاخبرها غیرتنی با مر قد سمعت به بأن أحد يأتيه فيخبره فقلت: عل الذي ترجين ينجزه وأرسليه إلينا كى نسانله فقال حين أنانا منطقا عجبا

<sup>(</sup>١) أى يعرف اللغة العبرية و يكتب بها .

<sup>(</sup>٢) منصوب على تقدير أكون ، ويروى بالضم . والجذع : الشاب الحدث .

فى صورة أكملت من أعظم الصور بما يسـلم ما حولى من الشجـر أن سوف يبعث يتلو منزل السور إنى رأيت أمين الله واجهدى ثم استمر فكاد الخوف يذعرنى فقلت: ظنى وما أدرى أيصدقنى

وشهد ورقة دعوة الرسول، وإيمان الناس رسالته وتعذيب قريش لهم . بروى أنه مم ببلال وهو بعذب برمضاء مكة ، فيقرل : أحد أحد ، في قف علمه، وقال . أحد أحد الله الله و نهاهم عنه فلم ينتهوا ، فقال : والله لئن قنلتموه الانتخذن قبره حنانا (١) وقال :

لقد نصحت لأفروام وقلت لهمم لا تعبدن إلها غير خالفكم سبحان ذى العرش لا شيء يعادله سبحانه نعوذ به مسخر كل من تحت السهاء له من عن عن هرمن يوما خزائنه ولا سلمان إذ دان الشعوب له لا شيء بما ترى تبق بشاشته أين الملوك التي كانت لعزتها حوض هنالك مودود بلا كذب

أنا النذي فلا يغرركم أحد فإن دعيتم فقولوا: دونه حدد الرب البرية فرد واحد صمد وقبلنا سبح الجودى والجمد (م) لا ينبغى أن يناوى مذكه أحد والجن والإنس تجرى بينها البرد (ع) يبقى الإله ويودى المال والولد من كل أوب إليها وافد يفد ؟ لا بد من ورده يوماً كا وردوا

ولقد كانت خديجة تأنى ورقة بما يخبرها به رسول الله أنه يأتيه .

فيقول ورقة: لئن كان ما يقول حقا إنه لبأتيه الناموس الأكبر ؛ ناموس عيسى بن مريم ، ولئن نطق وأنا حى لأبلين لله بلاء حسنا .

<sup>(</sup>١) أي موضع حنان ومظنة رحمة من الله أي مزارا .

<sup>(</sup>٢) الحدد: المنع .

<sup>(</sup>٣) الجودى : جبل بالجزيرة استوت عليه سفينة نوح . . والجمد : جبل بنجد .

<sup>. (</sup>٤) جمع بريد، وهو الرسول.

وكبرت سن ورقة ، وفقد بصره من الكبر ، وتوفى بعد البعثة بقليل ، دون أن يقرك له عقبا .

ولقد شهد له الرسول شهادة كريمة ، يروى أنه قال : لا تسبوا ورقة فإنى رأيته في ثياب بيض . و وى عن عروة أن رسول الله ﷺ قال لاخى ورقة أو لابن أخيه : شعرت أنى قد رأيت لورقة جنة أو جنتين . والشك من هشام .

وروى الترمذى : قال رسول الله : رأيته فى المنام وعليه ثباب بيض وى أنه سئل عن ورقة فقال : رأيته فى المنام وعليه ثباب بيض فقد ظن لوكان من أهل النار لم عليه البياض فرحمه الله ورضى عنه .

# زيد بن عمرو بن نفيل القرشي

كان من المتحنفين الموحدين فى الجاهلية ، وكان لا يذيح الأصنام ولا يأكل الميتة والدم ، ومات قبل البعثة بخمس سنين ، فكان يسند ظهره إلى السكعبة وبقول : يامعشر قريش والذى تفسى بيده ما أصبح منكم أحد على دين إبراهيم غيرى ؛ وكان بقول عن نفسه . ياعامر إلى فارقت قرى واتبعت ملة إراهيم وإسماعيل؛ وأنا أنتظر نبيا من ولد اسماعيل ثم من ولد عبد المطلب وما أرانى أدركه وأنا أوصى به وأصدقه وأشهد أنه نبى وأسلم ابنه سعيد ، وكان إسلام عمر عنده فى بيته لأنه كان زوج أحته فاطمة .

وكان نفر منقريش: زيدوورقة بن نوفل وعثمان بن الحويرث وعبيدالله بنجدش عالفوا قريشا وقالوا لهم. إنسكم تعبدون ما لايضر ولاينفع من الاصنام، ولايأكلون خائمهم ، واجتمع زيد بالنبي قبل البعثة وقال له: إنى شاعت النصرانية واليهودية فلم أرفيهما ما أديد فقصصت ذلك على راهب، فقال لى: إلك تريد ملة إبراهيم الحنيفية ، فهما ما أديد فقصصت ذلك على راهب، فقال لى: إلك تريد ملة إبراهيم الحنيفية ، وهي لا توجد اليوم فالحق ببلدك فإن الله تعالى باعث من قومك من يأتى بها وهو أكرم.

ويروى أنه كان إذا استقبل الكعبة داخل المسجد قال: لبيك حقا حقا ، تعبدة ورقا ، عذت بماعاذ به إبراهيم (١) .

<sup>(</sup>١) ١٤٧ - ٢٥٢ / ٢ بلوغ الارب ، و ١٢٢ - ١٣٠ / ٣ الاغاثى .

# عبدالله بن جدعان(١)

كنيته أبو زهير ، من تيم ، جواد كريم ، مدحه الشعراء فأجزل لهم العطاء ، وعن مدحوه : أمية بن أبي الصلت ، وأبوه ·

وكان بمن حرم الخر على نفسه فى الجاهلية .

و تتحدث عنه الأساطير القديمه بأنه كان فقيرا مملقا ، فكشف كنزا خبأه ملوك من جرهم ، فأصبح غنيا كريما ، يصل عشيرته ، ويطعم الناس ، ويفعل المعروف ، ويروى أن النبي صلوات الله وسلامه عليه كان يحضر طعامه ، وفى بيته عقد حلف الفضول بين قبائل قريش ، وقد تعاهدت قريش يومتذ على أن لا يظلم أحد بمكة ، وأن تتصف كل من وقع عليه ظلم .

وعبد الله ابن عم عائشة ، ولذلك قالت فيه عائشة لرسول الله : يا رسول الله إن ابن جدعان كان يطعم الطعام ، ويقرى الضيف ، ويفعل المعروف ، فهل ينفعه ذلك يوم القيامة ؟ فقال عَلَيْكِيْنُو : لا ، إنه لم يقل يوما : رب اغفر لى خطيئتي يوم الدين .

وفيه يقول أمية بن أبى المصلت :

حياؤك إن شيمتك الحياء لك الحسب الهذب والسناء عن الخلق الجيال ولا مساء كفاء من تعرضه الثناء أاذكر حاجتى أم قد كنانى وعلمك بالحقوق وأنت فرع كريم لا يغيره صباح إذا أنى علبك المره يوما ويقول فيه كذلك:

عطاؤك زين لامرىء إن حبوته ولس بشين لامرىء بذل وجهه

بخير ، وما كل العطاء يزين. إليك ، كا بعض السؤال يشين

<sup>(</sup>۱) ۸۷ – ۹۰: ۱ بلوغ الارب ، ۳۲۷ – ۲۲۲: ۸ الاغانی، ۱۲۱ و ۱۲۲ ت جبلوغ الارب أيضا .

### ومن الحجازيين :

١ - مطاعيم الريح ، وهم أربعة منهم : كثانة بن عبد ياليل الثقني عم أبي عبهن ،
 ولبيد بن ربيعة ، وكانت العرب تضرب سما الأمثال .

۲ – أزواد الركب – وهم ثلاثة – من قريش: مسافر بن أبي عمرو بن أمية أبن عبد شمس، وزمصة بن الآسود بن المطلب بن أسد بن عبد العرى، وأبو أمية بن المفيرة بن عبد الله بن عمرو بن مخزوم، وسموا أزواد الركب لأنهم كانوا إذا سافر والم يتزود معهم أحد، وبهم كانت قريش تضرب المثل.

وثالثهم أبو أمية هو الذى قال الرسول : ان نؤمن لك حتى تفجر لما من الآرض ينبوعاً ، ولما مات رثاء أبو طالب عم الرسول بقصيدة طويلة منها .

ألا إن زاد الركب غير مدافع بسرو سحيم (1) غبيته المقابر وكان إذا يأتى من الشام قافلا مقدمه تسعى إلينا البشائر (1) خالد بن جعفر بن كلاب العامرى :

يضرب به المثل في الشجاعة والبطولة، وهو الذي قتل زهير بن جذيمة الطاغية اللدي كان يستعبد هو ازن ويذلها (٣).

ومن أشراف الحجازيين من قريش قبيسل البعشة: هاشم ، وأميسة ، ونوفل ، وعبد الدار ، وأسد ، وتيم ، وعزوم ، وعدى ، وجمح ، وسهم . فن تيم : أبو بكم وكانت إليه في الجاهليسة الآشناق وهي المديات والمغرم ، ومن مخزوم خالد بن الوليد وكانت إليه القبة والآعنة ، ومن عدى عمر بن الحطاب وكانت إليه السفادة في الجاهلية ، ومن جمح : صفوان بن أمية وكانت إليه الآيسار وهي الآزلام ، ومن سهم : الحارث بن قيس وكانت إليه الحكومة والآموال المحجسرة التي سهم الحارث بن قيس وكانت إليه الحكومة والآموال المحجسرة التي سهوها لالهمهم ، ومن أمية : أبو سفيان بن حرب وكانت عنده العقاب واية

<sup>(</sup>١) سعم : موضع في طريق الشام من مكتمات فيه أبو أمبة وسرو الشيء : أعلاه .

<sup>(</sup>٢) ٩٢ و ٩٣ / ١ بلوغ الارب.

<sup>(</sup>٣) ١١٨ - ١٢٠ / ١ بلوغ الارب.

قريش ، ومن نوفل : الحارث بن عامر وكانت إليه الرفادة ، ومن عبد الدار عنمان بن طلحة وكان إليه اللواء والسدانة مع الحجابة والندوة كذلك ، ومن بنى أسد : يزيد بن زمعة بن الاسود وكانت إليه المشورة ( ٢٤٩ و ٢٥٠ / ١ بلوغ الارب ) .

### ومن حكام العرب:

الحاهلية المعلى بن سلمة النقنى ، وهو شاعر شريف وأحد حكام العرب فى الجاهلية ويمن وفد على كسرى ، وكان أحد وجوه ثقيف ، وجاء الإسلام فأسلم بعد فتح الطائف وعنده عشر نسوة فخيره الرسول فاختار أربعا (٣١٩ – ١/٣٢٠ بلوغ الأرب ولم يهاجر . وهو شاعر مقل ليس بمعروف فى الفحول ، وفد على كسرى فسر به وأكرمه (٢٠٠ – ١٣/٢٠٨ الأغانى – دار الكتب).

٢ - العاص بن و ائل القرشى : من حكام قريش ، وكما نت له منزلة فى الإسلام
 ولم يسلم ، وهو الذى أجار عمر حين أسلم ، ومات بمكة قب ل الهجرة ( ٣٢٨ / ١ جلوغ الآدب ) .

٣ – العلاء بن حارثة القرشى ، كان من حكام قريش ، وفى الذروة منها فى علو
 منزلته ونفوذ حكمه وسعة اطلاعه بأحوال العرب وأنسابهم وأحسابهم ( ٣٢٩ / ١ بلوغ الأرب ) .

ع ــ صفوان بن أمية : كان من حكام كنانة ، وإليه مرجمهم فيما ينوبهم من اللمهمات ، وكان قصيح اللسان ، بليغ البيان ( ١/٣٣٠ بلوغ الآرب ) .

۱/۳۳۰ ملى بن نوفل الكنانى كان من حكام كنانة وعرفائها وساداتها (۳۳۰ / ۱ ربلوغ الأرب).

۳ – مالك بن جبير العامرى : كان من حكام العرب وحكائها المشهورين بجودة
 الفهم وغزارة العقل ( ۱/۳۳۱ بلوغ الأرب ) .

القلس الكنانى كان أحد حكام العرب فى الجاهلية ومن نسأة الشهود وكان يقف عند جمرة العقبة ويقول : اللهم إنى ناسىء الشهود وواضعها مواضعها ، أجاب ولا أعاب ، اللهم إنى قد أحللت أحللت أحد الصفرين : وحرمت مواضعها ، أجاب ولا أعاب ، اللهم إنى قد أحللت أحللت أحد الصفرين : وحرمت مواضعها ، أجاب ولا أعاب ، اللهم إنى قد أحللت أحللت أحد الصفرين : وحرمت مواضعها ، أجاب ولا أعاب ، اللهم إنى قد أحللت أحللت أحد الصفرين : وحرمت مواضعها ، أجاب ولا أعاب ، اللهم إنى قد أحللت أحد الصفرين : وحرمت اللهم إنه اللهم إنه قد أحللت أحد الصفرين اللهم إنه اللهم إنه قد أحللت أحد الصفرين الهم إنه اللهم إنه قد أحللت أحد الصفرين اللهم إنه اللهم الله

صفرا المؤخر ، وكذلك فى الرجبين – رجب وشعبان – انفردوا على اسم الله تعالىم (٣٣٥/ ١ بلوغ الآرب ، ٣٩ – ٤١ – : ٢ شفاء الغرام ) .

٨ - ذو الأصبع العدواني<sup>(۱)</sup> وهو من حكام العرب وخطباتهم ، وسنترجم له فيما بعد .

### وِمن مشهوری الحجاز بین :

١ - أمية بن حرثان بن الاسكر الكنانى من سادات قرمه و فرسانهم وله أيام.
 مأتورة ، وابنه هو كلاب الذى كان بمن أسلم وهاجر إلى المدينة فى خلافة عمر فأغزام.
 حمر فى جيش وكان أبوه أمية قد كبر وضعف فلما طالت غيبة كلاب عنه قال :

لمن شيخان قد نشدا كلابا كتاب الله لو قبل الكتابا<sup>(1)</sup>

٧ - دريد بن الصمة الجشمى ( ١٣٤ - ١٣٧ / ٢ بلوغ الأرب).

۳ ــ معاذبن صرم الحزاعى ، كان فارس خزاعة فى وقته ( ١٥٨ و ١٥٩ : ٢ بلوغ الارب ) .

### المتلس من أمية الكناني:

كان يخطب العرب بفناء الكعبة ويقول: أطيعونى ترشدوا ، قالوا ماذاك قال : إنكم قد تفردتم بآله شتى وإنى لاعلم ما الله راض به ، وانالله تعالى رب هذه الآلهة . وإنه ليحب أن يعبد وحده ، فتفرقت عنه العرب(٣)

## نعيم بن ثعابة الـكناني:

حكيم مشهور ، وكان يخطب العرب فى الموسم ، وينقادون لامره ، وينتهون عمله ينهى عنه ، وهو أول من نسأ الشهور (٤) :

<sup>(</sup>١) راجع ٣٣٠ – ٣٣٨ : ١ و ١٦٩ : ٣ بلوغ الآرب .

<sup>(</sup>٢) ١٢٨ - ١٤١ : ٢ بلوغ الارب.

<sup>(</sup>٣) ٢٧٧ : ٢ بلوغ الارب.

<sup>(</sup>٤) ١٧٥ و ١٧٦ : ٢ للرجع

### الحارث بن كلدة الثقني :

من الطائف، وسافر فى البلاد، وتعلم الطب، وعرف الداء والدواء، وكان يضرب الموده، ويجيد الغناء، وعاش بعد الإسلام، ويروى أنه وقد فى الجاهلية على كسرى وحاوره.

وكمان الحارث أ. هم أطباء العرب وحكماتهم ، ولد بالطائف في القرن السادس الميلادى ، ورحل إلى البين وأدض فارس ، وتعلم بمدرسة جنديسا بور ، وصار طبيبا في حاشية الملك خسرويه ، وكمان يوصى بعدم الإفراط في الأكل وعدم الاستحمام بعد الطعام ، ويحض على استعمال الحجامة والحقن ، ولما عاد إلى الطائف نال شهرة واسعة ، وكمان رسول الله بأمر من كان به علة أن يأنيه فيستوصفه ، وتوفى سنة ٣٣٣ في رأى أو سنة ٤٣ في رأى أو سنة ٤٠ في رأى أو سنة ١٠ في أو سنة ٤٠ في رأى أو سنة ١٠ في من أو سنة ١٠ في من من كان به من من كان به من من كان به من من كان به من كان به من من كان به من كان به من من كان به من

### النضر بن الحارث بن كادة الثقني :

كان ابن خالة النبى ، وسافر فى البلاد كأبيه وعاشر الأحبار والكمان ، وحصل من العلوم القديمة كأبيه الكثير ، وتعلم الطب من أبيسه ، وكان يجادى أبا سفيان فى حداوة الرسول ، وكان كثير الأذى والحسد له ، وكان يقول للعرب : إن كان محمد يقص عليــكم أخبار كسرى وجرام وتاريخ فارس .

وقد أسره الرسول يوم بدر ، ومات مقتولا ، وفيه قالت أخته قتيلة بنت الحارث ترثيه قصيدتها :

أيا راكبا إن الآثيل مطية من صبح خامسة وأنت موفق (") وهي قصيدة مشهورة وستأتى .

<sup>(</sup>١) ص ٢٠ الطب عند العرب \_ ابراهيم كراويه \_ طبعة القاهرة ١٩١٦

<sup>(</sup>۲) الآثیل : موضع فیــه قبر النظر فی وادی الصفراء ویروی أن قتیــلة كانت بست النظر لا أخته ، وقد نشات فی قرمها بنی عبد الدار بن قصی من قریش



# 



النير

# الباب الأول صورة عامة للنثر الحجازى، في العصر الجاهلي

### لمهيد

كانت العرب أمة صناعتها السكلام، ومفخرتها البيان؛ وكان أهل الحجاز من بينهم خاصة أهل لسن وفصاحة ، يزدهيهم القول ، وتأخذ بألبابهم البلاغة ، وقد أثر لهم من جوامع السكلم، ونو ابغ الحسكم، وروائع الأساليب ، ما يعد على وجه الزمان من ما ثرهم الحالدة ، ومناقبهم الباقية ، ولا غرو فقد كان الحجازيون من أبلغ العرب لساناء وأفصحهم بيانا ، اجتمع لهم من الحطابة والفصاحة ، والبيان العجيب ، والقول المصيب ، وال-كلام الغريب ، والمنطق الساحر ، ما روته أسفار الأدب ، و ازدانت به لغة العرب .

### والبلاغة العربية الحجازية تتبدى في مظهرين:

γ – النثر ، وهو لون من الـكلام لا تحده في الغالب قيود الوزن والقافية ، بل هو أساليب سلسة ، ينطقون بها عند المشاجرة والحصام ، وعندما تقتضى الدواعى المتباينة منهم الـكلام ، فنفيض بها بديمة حاضرة ، وقريحة مواتية ، وطبيعة طيعة مستجيبة .

# النثر الحجازي الجاهلي

### \_ 1 -

كان للحجازيين نثر فنى صبغ فى قالب أدبى يثير المشاعر ويحرك العواطف، لأنهم كانوا ينطقون باللغة كما صنعوها على أعينهم ، نقية من الشوائب، فقد عاشوا فى جزيرتهم بميدين عن المؤرات التى تضعف الملكات، ومن ثم فقد كان نثرهم منخولا ينزع عن قوس الإجادة ويصدر عن وحى الطع والملكة السليمة ، وليس من شك أيضاً أن هذا النثر كان لا منتدح منه فى جميع شؤونهم ، وأمور حياتهم ، يتحدثون به فى معاشهم وتبين به شفاههم لتصوير ما يعتلج بنفوسهم ويختاج بأفتدتهم ، وكان ملحمة لقراع الآلسنة ومباراة البلغاء فى مضهار البيان والآسواق الأدبية ، ولم يكن للعرب عند تفاقم الفتن و لا الأبطال فى معمعة الحروب و لا الأمهات عند إهداء بناتهن ، مناص من كلام يستأصلون به شأفة الفتن ، ويحمسون به النفوس ويصدون به مقاطع الرأى .

ولا نكاد نهتدى إلى صورة جلية تمثل هذا النثر الجاهلي الحجازى ، فكل ما وصل إلينا قل من كثر ، وغيض من فيض ، ولقد ذكر الرواة أن ما وصلنا من أدب ليس إلا أقله ، ولكن ما وصل إلينا من النثر كان أقل شأنه من الشعر، ومرد ذلك إلى:

ان العرب فى الجاهلية كانوا أميين لا يكادون يقرأون أو يكتبون ف كانوا يعتمدون فى رواية الادب من نثر وشعر على المشافية والاستظهار ، والداكرة أفدر على حفظ الشعر وروايته من حفظ النثر وروايته .

فإن ما للشعر من أوزن راقصة ، ونغات موسبقية ، وقواف متزاوجة ، وجرس عذب مثير ، يعين على استذكاره واستظهاره ، والنثر ايس بهذه المثابة ، فالنثر إذن يتطلب معرفة الكتابة وهي اختراع متأخر .

٢ - لم يستطع النثر منذ أن أطل برأســـه إلى الحيــاة أن يبــارى الشعر في
 عهد الجــاهلية ، وأن يقوى على معــالجة الموضوعات التي عالجمــا الشعر ، فقد كان

الشعر ديران العرب سجلوا فيه حروبهم وأخبارهم وعاداتهم وعقليتهم ، ودون فيه الشاعر ما رأى وما شعر ، و وزج فيه الحياة التي حوله بمشاعره ، وكمان الشاعر لا منتدح منه القبيلة يعلن مناقبها و يذود عز حياضها و ينافح عن شرفها و يحمى حماها ، وكان الشعر في الحرب كموعيق الجيش تنبر في النفوس الميال للقتال و تبعث على الاستهال ، أما موضوعات النثر فلم تك بهذه المثابة ، فعنى الناس بحفظ الشعر ، ولم يعنوا بحفظ النثر .

٣ ــ الدير ولبد الدقل وسعة الثقافة ، والشعر ولبد الحيال ، والأمة في بادى.
 أمرها خيالها أكد من عقالها .

و يمتاز النثر الحجازى بماوقته للطع وجريانه على الفطرة، فليس فيه تُسكَلَفُ ولا قطرفُ ولا غلو ، ينزع عن قوس البادية، ويمتح من ينابيع البيئة ، ومن ثم فقد جاء قوى اللفظ متين العبارات فحل الاسلوب قصير الفقرات قريب الإشارة .

### **- ۲** -

و إنما نعنى بالدُّرها هنا: النَّر الفي الذي يحتفل به قائله ، ويجود فيه ، ويهذب من حراشبه ، ويعر به عن أجمل ما في نفسه وخواطره من معان وأفكار .

ولا نقصد به ما يحرى على السنة الناس فى شؤون الحياة العادية ، بما نسميه ولفة التخاطب ، التى لا بقصد فيهما إلى جمال فنى ، ولا النثر العلمى لأنه لم يكن للحجازيين فى الحاهلية نثر علمى ، وإنما جد ذلك المظهر فى أواخر عصر بنى أمية وأوائل عصر دولة بنى العباس ، فالنثر العلمى المس لونا من ألوان الأدب ، وإن كان الأدب بعنى به لأنه من آ نار العقلية التى تنشىء الأدب ، إذ هو مغذى الثقافة العقلية والادبية ، ثم هر مما يصقل مواهب الأدب ، ويمده بزاخر المعانى والافكار والموضوعات ، وقد يكون النثر العلمى فى بعض الأحايين أدباً إذا حرص صاحبه فيه على أداء الحفائق بأسلوب بليغ ، وكلام رصين مختار .

والنُّر الفني احجازي ألو ان متعددة :

1 — فنه الكلام المرسل الذى لم تقيد فقراته بوزن أو قافية كخطبة هاشم بن عبد مناف القرشى التى يقول منها: ويا معشر قريش: إنكم سادة العرب أحسنها وجوها وأعظمها أحلاما، وأوسطها أنسابا — يا معشر قريش وينكم جبران بيت الله، أكر مكم الله بولايته ، وخصكم بحواره، دون بنى إسماعيل (١) إلح ، ويسمى هذا النوع نثر امرسلا . ٢ — ومنه ما يحى من الكلام المشور متحدا فى نواصله (١) فى الوزن دون اتفاق فى القافية ؛ ويسمى هذا الملون من النثر من دوجا ، والإنيان به كذلك اردواجا، وقد يسميه البديعيون «موازنة » .

٣ - ومنه ال كلام المسجوع الذى تتحد فو اصله فى الحرف الآخير، وهو ما يسمى القافية، مثل وصية أبي طالب لوجوه قريش حين حضرته الوفاة: يا معشر قريش، فيكم السيد المطاع، وفيكم المقدام الشجاع، لم تتركوا للعرب فى المآثر نصيبا إلا أحرزتموه، ولا شرفا إلا أدركتموه، فلكم بذلك على الناس الفضيلة، ولهم به إليكم الوسيلة؛ والناس لكم حرب، وعلى حربكم الب<sup>(٢)</sup>، ويسمى مثل ذلك سجعا، وقد يسمى ما اتفقت الفواصل فيه فى المزاف والقافية سجما أو ازدواجا، مثل كلام أبيطالب السابق، ومثل قول الحكم فى المنافرة بين هاشم بن عبد منافى وأمية بن عبد شمس والقمر الباهر، والحكوك الزاهر، والغام الماطر، وما بالجو من طائر. لقد سبق هاشم أمية إلى المفاخر (١٠)، ويغلب السجع فى كلام الكهان، وبعض علماء البلاغة هاشم أمية إلى المفاخر (١٠)، ويغلب السجع فى كلام الكهان، وبعض علماء البلاغة وابن الأثير، خلافا للباقلانى وأنصاره، الذين يرون تسمية الجل القرآنية فواصل، ويستدلون على ذلك بقوله تعالى: «كتاب أحكمت آياته، ثم فصلت من لدن حكيم ويستدلون على ذلك بقوله تعالى: «كتاب أحكمت آياته، ثم فصلت من لدن حكيم خبير ، وهذا منع لتبادر الفهم إلى أن القرآن يشبهه شى، من الآثار الآدبية في واكبار له عن أن يقال له سبع م

<sup>(</sup>١) ١/٢٢٢ بلوغ الارب للألوسي.

<sup>(</sup>٢) الفاصلة : الـكلُّمة الآخيرة من الجلة من الـكلام .

<sup>&</sup>quot; (٣) ٣٢٧ / ١ بلوغ الآرب. " (٤) ١/٣٠٨ (أبلوغ الآرب.

# حظ الأدب الحجازي من البشر الفني

### فى العصر الجاعلي

### - 1 -

يختلف الأدباء في النَّر الفني : هل وجد في العصر الجاهلي أو لم يوجد إلا بعده ؟

أما أدباء العربية المنقدمون، والكثير من الأدباء المعاصرين أيضاً، فيؤمنون بأن العصر الجاهلي عرف النثر الهني معرفة كبيرة، وكان للعرب عامة، وللحجاز بين خاصة في ذلك العهد، صور من النثر فستطيع أن فسميها إلى حد كبير نثراً فنياً وكانوا يجيدون هذا الفن الادبي إجادة بالغة.

### ودليلهم على وجود النثر الفني في الجاهلية هو:

١ - كان عند كثير من الامم القديمة كالفرس والهنود وقدماء المصريين نثر فني
قبل الميلاد بقرون كثيرة ، فلم لا يكون للعرب نثر فنى بعد الميلاد بخمسة قرون ؟

٢ - زول القرآن الكريم يوجب الحدكم بأن العرب فى جاعليتهم كان لهم نثر فنى ، وكانوا يجيدونه و يبلغون فيه غاية البيان والفصاحة ، وإلا فكيف يتحداهم الله عزوجل بفن من البيان لم يعرفوه ؟ .

٣ - بقاء بعض صور من النثر الفنى للمرب الجاعليين في مصادر الأدب العربي وأمهات كتبه ، من خطابة حيدة ، ونصائح بليغة ، وإن كان البكثير من النثر الجاهلي قدضاع لمدم تدوينه بالكتابة ، والنثر أحوج إلى التدوين بالكتابة من الشعر ، يسهل حفظه في الصدور ، وتعين القافية والوزن على تصحيحه وروايته ، أما النثر فيشق حفظه ويصعب تناقله . ولم تكن الكتابة معروفة في الجاهلية إلا للقليل من الناس ، الذين كانوا يستخدمونها لأغراض سياسية

وتخارية لا لأغراض أدبية الله والسبب في ذلك أمية العرب وبداوتها وأنها لم تكن المه ذات حضارة أو ثقافة فكرية واسعة . ولذلك كان أكثر أدبها ارتجالا، أو ما يشه الارتجال -

يقول الجاحظ: وكل شيء للعرب فإنما هو بديهة وارتجال وكأنه إلهام ، وليست هناك معاناة ولا مكابدة ولا إجالة فكرة . وإنما هو أن يصرف وهمه إلى الكلام ، وإلى جلة المذهب ، وإلى العمود الذي إليه يقصد، فتأتيه المعانى أرسالا ؛ وتنثال عليه الألفاظ انثيالا . وكان المكلام الجيد عندهم أظهر ، وهم عليه أقدر وأقهر ، وكل واحد في نفسه أنطق ، ومكانه من البيان أرفع ؛ وخطباؤهم أوجز ، والمكلام عليهم أسهل ، وهو عليهم أيسر (1) :

والدليل الرابع على وجود النثر الفي في العصر الجاهلي هو وجود صحائف من الكتب الدينية عند بعض طبقات العرب، من اليهود والنصارى ودعاة الحنيفية دين البهود والنصارى ودعاة الحنيفية دين البهود والنصارى

أما المستشرقون فيرون أن النثر الفي لم بعرفه عرب الجاهلية ، ولم يشهده عصر صدر الإسلام ، وإنما نشأ على بد ابن المفقع المترفى عام ١٤٣ ه في صدر العصر العامي الأولى، وعن ذهب إلى ذلك المسيو مرسيه الفرنسي (٣) ، والمستشرق جب الإنجليزي، وغيرهما .

و يؤيد ذلك بعض الباحثين المعاصرين (٤) ، كالدكتور طه حسين ، ويدعمون ذلك جاذلة منها :

<sup>(</sup>١) ص . الفن ومذاهبه في النَّر المر في الشوقي ضيف .

<sup>(</sup>٢) ٣٦ ج ٣ البيان والتبيين للجاحظ \_ الطبعة الثانية .

<sup>(</sup>٣) راجع من ٢٣ جـ ٩ النَّر الفي لزكي مبارك .

<sup>(؛)</sup> يتفق هؤلاء مع المستشرقين في إنكار وجود النثر الفني عند العرب في الجاهلية . و الكنهم مختلفون معهم في تحديد مبدأ فشاة النثر الفني في الآدب العربي ، فليس ابن المقفع حو أول من ظهر النثر الفني على يدبه كما يرى المستشرقرن ، وإنمها عرفه الآدب العسري في أول القرن النان الهجري ، كما يرى هؤلاء المعاصرون من أذباء العربية .

١ - أن عيشة العرب الأواين لم تكن توجد النثر الفي لأنه لغة العقل ، على حيث محمد والشعر لانه لغة العاطفة والخيال .

٧ \_ عدم انتشار الكتابة في العصر الجاهلي، وهي عماد النثر الفي.

والقرآن – الذي يستدلون به على معرفة الجاهليين للثر الفني ، ووجوده حندهم – لايصح عده من النثركما لايصح جعله شعراً ، لانه نمط أدبي مستقل ليس له شعيه في الآثان الادبية . إ

يقول الدكتور طه: «والواقع أننا لانستطيع بحال من الآحوال - «هما نحرص على أن نكون من أنصار العصر الجاهلي - أن نطه أن إلى أن هذا العصر كان له نثر في أن نكون من أنصار العصر الجاهلي الم يكن له نثر بالمعنى الذى حددته ، ومع ذلك فقد كان له نثر عاص ، لم يصل إلينا: لضعف الذاكرة ، وخلوه من الوزن ، وهذا النثر هو الخطابة (٣) قاول القرن الثانى الهجرة هو الذى شهد ظهور الحياة العقلية ، وهو الذي شهد ظهو الحياة العقلية وهو نشأة النثر الفي (٣) » .

والحق أنه كان للعرب قبل الإسلام، وخاصة الحجازيين منهم، نثر فنى يتناسب مع صفاء أذهانهم وحدة تفكيرهم، ولكنه ضاع لأسباب منها: شيوع الأمية، وقلة التدوين، وبعد ذلك النثر عن الحياة الجديدة التى جاء بها الإسلام، والقرآن السكريم شاهد صدق على وجود النثرالفني قبل الإسلام، ويعطى فكرة عامة عن ازدهاره وقو ته في هذا العصر الجاهلي، وما يقال من أنه ليس نثرا مغالطة لا تجوز على عقل.

وأغلب الظن أن هؤلاء الذين يجعلون نشاة النثر الفنى على يدى ابن المقفع إنما يريدون إسناد ذلك الفضل لآثر وراثانه الفارسية ، وأن أدبنا العربي مدين في ذلك للعقلية الفارسية ، وهـذه شعوبية حديثة نرى مظهرها واضحاً في إنكار -

<sup>(</sup>١) ٢٠ و ٢١ من حديث الشمر والنثر لطه حسين .

<sup>(</sup>٢) ص ٢٦ المرجع نفسه .

فضل العرب، ونسبة كل مكرمة أدبية أو غير أدبية لغيرهم من العناصر الاجتبية . ثم إن الكتابة إنما يحتاج إليها النثر الفنى فى تدوينه لا فى نشأنه كما يسلم بذلك العقل.

ونخلص من ذلك كله إلى إثبات رأينا الذى رأيناه . وهو أن النثر الفى قدوجد قبل. الإسلام وقبل اتصال العرب الثقافي بالفرس واليونان بأمد طويل .

### -- 4-

ولنوضح أخيراً موقف الدكتور طه من النَّر الجاهلي ؛ رى الدكتور :

١ - أنه لم يعرف الجاهليون النير الفي ، وإيما عرفوا الوانا أخرى من النير ،
 من : أسجاع ، وأمنال ، وخطابة لم تمكن شيئاً ذا غناه (١١) وسجع كهان (٢٠) . وهذه بينها وبين النير الفي بون بعيد .

٧ - ويرفض الدكتور قبول ما ينسب لعرب الجنوب من نثر ، من شتى هذه الأنواع النثرية المروية لأن الثر إنما جاء بلغة قريش التى لم بكن لعرب الجنوب بها علم ولانهم كان لهم لغة معروفة كتبوها وتركوا لنا فيها نصوصا منثورة كشفها المستشرقون وهى لا توافق لغة قريش فى شىء . فكل ما يضاف إلى اليمنيين من نثر مرسل أو مسجوع أو خطابة فى الجاهلية عند الدكتور منتحل . أما عرب الشمال فيرى رفض ما يضاف إلى ربيعة وغيرها من عرب العراق والبحرين والجزيرة من نثر ، ويتردد فيما ينسب منه لمل مضر ، وبرى أن الكثير منه منتحل ") .

ونحن لا نو أفق الدكتور على ما ذهب إليه : من إنكار وجوداانثر الفنى فى الجاهلية ولا من التهوين من شأن الحطابة الجاهلية ، وإن كنا نسلم معه بأن بعض النصوص الأدبية من النثر الجاهلي قد انتحل بعد الإسلام .

<sup>(</sup>۱) يرى الدكتور أن الخطابة فن إسلامى خالص ويقول: لا تصدق أنه قد كانت العمرب فى الجاهليسة خطابة متازة، إنما استحدثت الحطابة فى الإسلام ( ص ٣٧٤ الآدب الجاهلي).

<sup>« (</sup>٢) راجع ٣٧٣ - ٣٧٥ الأدب الجامل لطه حسين ط ١٩٢٧ .

<sup>(</sup>٣) راجع ص ٣٦٩ من الآدب الجاهلي وما بعدها .

# مأ ثورات من النثر الحجازي(١)

<sup>(</sup>١) نعد هذا نثرا جاهليا ؛ لأنه قبل تمام الهجرة ، وصاحبة هذا النثر لم تكن أسلمت أو تأثرت بالذرآن السكريم .

<sup>(</sup>٢) برزة هي من النسآء الجليلة التي تظهر للناس ، ويحلس إليها القوم ، وأيضا هي الموقوق برأمها وعفافها .

 <sup>(</sup>٣) مرملين : أى نفد زادهم وأصله من الرمل ، كأنهم لصقوا به ، كما قبل الفقيد
 اللترب . ومسنتين : أى بجدبين ، أصابتهم السنة : وهى القحط .

<sup>(</sup>٤) فنفاجت : التفاج المبالغة في تفريج ما بين الرجلين، وضمير علميه لرسول الله عَيْسَالِلْكُهِ .

<sup>(</sup>ه) يربض الرهط: أى أنه يرويهم حتى يثقلهم ، فيربضوا : فيناموا الكثرة المان المذى شربوه ، و يمتدوا على الارض، من ربض بالمسكان يربض إذا لصق به وقام ملازما له .

<sup>(</sup>٦) ثجا : أي لبناسائلا كثيرا ، والبهاء يريد به جاء المان وهو وبيص رغوته، وجاء لملان ممدود غير مهموز لانه من البهي .

<sup>(</sup>١) لبلت: أي مكثت.

<sup>(</sup>٢) عجافاً: جمع عجفاء وهي المهرولة: وتساوك هزالا: أى تنايل من الهزال والصفف في مشيها. وقوله مخاخهن قليل جمع: منح مثل حباب وحب وكمام وكم ، وإنما لم يقل خليلة أراد أن مخاخهن شيء قليل. قال الشاعر:

إلى الله أشكو ما أرى بحيادنا قساوك مزلى مخبن قليل

 <sup>(</sup>٣) عازب: أى بعيدة المرعى لا تأوى إلى المنول إلا فى الميل . والحيال جمع حائل
 حرجى التي لم تحمل .

<sup>(</sup>٤) الوضاءة : الحسن والبهجة .

<sup>(</sup>٥) الحلق السجية ، والثجلة : عظم البطن وسعته .

<sup>(</sup>٦) الصعلة : صغر الرأس . ولم تور به : أى لم تعبه .

<sup>(</sup>٧) الدعج والدعجة: السواد في العين وغيرها، تريد أن سواد عينيه كان شديدا. والوطف: طول في هدب أشفار العينين. والسطع: طول العنق. والصحل: كالبحة وأن للا يكون حاداً. والزجج: دقة في الحاجبين وطول. وأقرن: أي مقرونهما.

<sup>(</sup>٨) فصل لا نزر ولا هزر : أي ليس بقليل ولا بكثير قاسد .

<sup>(</sup>٩) لا يأس من طول أى أنه لا يؤيس من طوله لا نه كان إلى الطول أقرب منه إلى القصر

وأحسنهم قدرا، له رفقاً يحفون به(١) إن قال أنصتو القوله، وإن أمر تبادروا إلى أمره محفود محشود لا عابس ولا مفند(٢) قال أبو معبد هو والله صاحب قريش الذى ذكر لنا من أمره ما ذكر بمكة ولقد هممت بأن أصحبه ولا فعلن إن وجدت إلى ذلك سبيلاً .

٧ – ومن خطبة هاشم بن عبد مناف حين تنافرت قريش وخزاعة إليه:

أمها الناس:

نحن آل إراهيم ، وذرية إسماعيل ، وبنو النضر بن كنانة ، وبنو قصى ابن كلاب ، وأرباب مكة ، وسكان الحرم ، لنا ذروة الحسب ، ومعدن المجد ، ولـكل فى كل حلف مجب عليه نصرته ، وإجابة دعوته ، إلا ما دعا إلى عقوق عشيرة ، وقطع رحم .

یا بی قصی :

أنتم كفصى شجرة ، أيهما كسر أوحش صاحبه ، والسيف لا يصان إلا بغمده . ورامى العشيرة يصيبه سهمه ، ومن أمحكه(٣) اللجاج أخرجه إلى البغى .

أسها الناس:

الحلم شرف، والصبر ظفر، والمعروف كنز، والجود سؤدد، والجمل سفه، والآيام دول، والدهر ذو غير، والمره منسوب إلى فعله، ومأخوذ بعمله، فاصطنعوا للمعروف تكسبوا المحدودعوا الفضول تجانبكم السفها، وأكرموا الجليس يعمر ناديكم وحاموا الخليط يرغب فى جواركم، وأنصفوا من أنفسكم يوثق بكم. وعليه بمكارم الاخلاق فإنها رفعة، وإياكم والاخلاق الدنية فإنها تضيع الشرف، وتهدم المجد، وإن نهنهة الجاهل أهون من جريرته، ورأس العشيرة يحمل أنقالها، ومقام الحليم عظة لمن انتفع به. فقالت قريش: رضينا بك أبا فضلة (٤).

<sup>(</sup>١) يُحفُّون به : أي يبالفون في برَّه والسَّوَّال عن حاله .

 <sup>(</sup>۲) عفود عشود: أي أن أصحابه عدمونه ويجتمعون عليه. والعابس: السكرية للجام المحيا. والمفند الذي لا فائدة في كلامه لسكر أصابه.

<sup>(</sup>٣) أى أغضبه . (٤) هى كنية هاشم .

ومن أمثلة المحاورات، ما يروى من أنه اجتمع عامر بن الظرب العدواني وحمة بن رافع الدوسي<sup>(1)</sup> عند ملك من ملوك حمير ، فقال : تساء لا حتى أسمع حا تقو لان .

فقال عامر بن الظرب لحمة بن رافع : أين يجب أن تكون أياديك ؟ قال : عند ذي الرثية العديم ، وذي الخلة الكريم ، والمعسر الغريم ، والمستضعف المُضم ، قال : من أحق الناس بالمقت ؟ قال الفقير المختال ، والضعيف الصوال ، والعبي القوال، قال: فن أحق بالمنع؟ قال: الحريص الكاند، والمستمبح الحاسد، والملحف الواجد، قال: فن أجدر الناس بالصليعة ؟ قال : من إذا أعطى شكر ، وإذا منع عذر ، وإذا موطل صبر ، وإذا قدم العبد ذكر . قال : من أكرم الناس عشرة ؟ قال : من إن قرب منح ، وإن بعد مدح ، وإن ظلم صفح ، وإن ضويق سمح ، قال : من ألام الناس؟ قال : من إذا سأل خضع ، وإذا سئل منع ، وإذا ملك كنع ، ظاهره حشع ، وباطنه طبع ، قال : فمن أحلم الناس ؟ قال : من عَفَا إِذَا قَدَرَ ، وَأَجَلَ إِذَا أَنْتَصَّرُ ، وَلَمْ تَطَغُهُ عَزَةَ الظَّفْرُ ، قَالَ : فَمَن أَحرَم الناس؟ قال: من أخذ رقاب الأمور ببديه ، وجمل العواقب نصب عيليه ، ونبذ التهيب وبرأ من ذنبه ، قال فن أحذق الناس؟ قال: من ركب الخطار ، واعتسف العثار ، وأسرع في البدار قبل الاقتدار ، قال ؛ فمن أجود الناس ؟ قال : من بذل المجهود، ولم يأس على المعهود، قال: فمن أبلغ النـاس؟ قال. من جلى المعنى المزيز باللفظ الوجير ، وطبق المفصل قبل التحزيز ، قال : فمن أنعم الباس عيشا ؟ قال : من تحلى بالعفاف ، ورضى بالكفاف ؛ وتجاوز ما يخاف ، قال : فن أشقى الناس؟ قال: من حسد على النعم وتسخط على القسم، واستشعر الندم على فوت ما لم يحتم، قال : من أغنى النماس ؟ قال : من استشعر النماس ، وأبدى التجمل اللناس، واستكثر قليل النعم، ولم يسخط على القسم قال: فن أحكم الناس؟ قال:

<sup>(</sup>۱) عامر من الظرب وحمة من رافع : حكيمات من حكاء العرب فى الجاهلية الذن تفرغوا لصناعة الدكلم والمساجلة بالبيات وتوة البديمة والقدرة على ارتجال الحسكم والغوص على درر للمانى ولالتها ، واصطياد شوارد الافسكار وأوابدها .

من صفت قاد ًكر ، و نظر فاعتبر ، ووعظ فازدجر قال : من أجهل الناس ، قال : مر. رأى الحرق مغنها ، والتجاوز مغرما .

وفى هذا الحوار عى ابن رافع يجبب صاحبه عن هذه الآسئلة كلها أجو بة سداها الحمكة والقول الفصل والآيات البينات والآفكار الرائعات ، تراه يقول له يه أجدر الناس بالصنيعة ذو الخلق الكريم من إذا أعطى صعر ، وإذا منع عذر ، وأولى الناس بالمنع الحريص الكاند ، وأكرم الناس عشرة من إذا ظلم صفح ، وألامهم من إذا سأل أراق ما، وجهه وإذا سئل بخل ، وأحلم الناس وأحزمهم من عفا عند المقدرة وفكر فى العواقب ، وإن أخرق الناس من لم يعد للشيء عدته قبل الإقدام عليه ؛ وأجودهم من جاد بالمجهود ؛ وأبلغهم من عرض المعنى الغزير فى اللفظ الوجيز بوانعم الناس عيشاً من تحلى بالعفاف ؛ وأشقاهم من لم يرض بما وهب الله له وحسد وأمم الناس على آلائهم ، وأحكم الناس المفكر المعتبر ؛ وأجهلهم من ركب متن الشطط وأسرج أفراس هواه .

ويؤخذ على هذه الحـكم كثرة التكرار فى المعنى الواحد؛ وعرضه فى مواطنه متفرقة : وقد كان خليفاً أن تذكر الحـكمة مع الحـكمة التى تتجاور معها وتتزاوج فترى فيها تساؤلا عن الأيادى وعن الصنيعة ؛ والمرادمنهما شيء واحد وعن الحزم والححكمة وعن الكرم والجود وعن الحرق والجهل؛ وكلها معان تدور فى فلك واحد ومع ذلك لم تجىء منسقة ولم تنبوأ أكل حكمة مقعدها إلى جانب الحـكمة التى تلائمها وتنسق معها مشربا وروحا .

أما الأسلوب فيتجلى فيه ذلك الطابع العام للنثر الجاهلي من جزالة اللفظومتانة التركيب وقوة العبارة وإحكام اللسج وقصر الفقرات والجنوح إلى الإيجاز وقلة الروابط بين الجمل، بحيث ترى الحسكمة قد اطردت من غير مناسبة قوية ، حتى إنشاء نستطيع أن نقدم ونؤخر في العبارات ، ولا يتأثر المعنى ولاتضطرب الفسكرة ولا يختل النظم؛ كما يتجلى السجع الذي يغاب على الحسكم والحطب والوصايا وتخرصات السكمان.

هذه الحسكم نفسها هي أكبر مظهر للمقلية العربية؛ والعرب لم يمتحوا من

ينابيع الثقافة ولم ينهلوا من موارد العلوم، ولكن تجاربهم الجة أناحت لهم ألو انا من الافكار الرائعة، والحلجات الناصعة والمعانى العميقة، والتأملات الدقيقة، مامكنهم من صوغ الحكمة وإبراز معالمها، فهم وإن لم يكن لهم علوم منظمة ينتفعون بها - فقد كان لهم من خبرتهم وقوة مداركهم وحدة ذكاتهم وصدق حسهم ومخالطتهم أحيانا بعض الامم التي تتاخهم ما جعلهم ينظمون الحكم عقودا براقة من جمان الأفكار وعقيان المعانى.

ثم نرى المعانى التي عرضت لها هذه الحكم صورة واضحة لخلجات العقل العرج وتأملانه وإدراكانه، فالكرم والبخل والعفة والقناعة والصبر والرضا والبلاغة والحكمة كاما معان تحتل المحكانة الأولى من العقلية العربية، وتتسم بما أفهامهم ومداركهم.

البابالثاني

فنون النثر الحجازى

فى العصر الجاهلي

الفصل الأول

الحكم والأمثال

المثل فى اللغة

فى الآسفار العبربة للعهد القديم ورد اللفظ Masal للدلالة على الحكم والسيادة . ووردت صفة الحكم منسوبة إلى الله تعالى وإلى الناس وإلى الآجرام السماوية . وفى لحسبة الحكم إلى الآجرام السماوية . وردت آيتان فى سفر التكوين (١٦:١) هذا نصهما : دفعل الله النورين العظيمين : النوز الآكبر لحكم النهار ، والنور الاصغر لحكم اللهل والنبدوم . وجعلها الله فى جلد السماء لندير على الارض ، ولتحكم على النهار واللهل ، ولنفصل بين النور والظلمة .

وإذا رجعنا إلى اللغة الآشورية \_ البابلية وجدنا لفظ Masala ومعناه لمع أو سطع . وفي العربية مثل القمر مثولا إذا ظهر . والما المتمنارة المسرجة . وربما استطاع الباحث في الأمثلة أن يفترض \_ على الأفل \_ وجود علاقة أسطورية قديمة بين نود الاجرام السياوية الذي اقرن بالقوة والسلطان وبين معانى اللمعان والظهود .

أطلق اللفظ فى العـبرية إذن على الحـكم والسيـادة مطلقـاً . فقـالوا : ﴿ الحَاكَم Himail ( ولى الحاكم وعينـه ) واشتقوا الاسم على وزن فعـل فقـالوم Musl) Mosel (الحسكم والسلطة والسيادة). وفى العبرية المتأخرة ورد Masal بمنى لمس وقبض ، وقالوا (شعلة النار أمسكت بهم أو انقضت عليهم ، وليس ببعيد أن يكون معنى اللس والقبض جاء تبعًا لمعنى السيادة والحسكم .

أما العربية فلاتستعمل لمعنى الحسكم الفاظاً مشتقة من (م ث ل). وقد اكتفت العربية بمادة (حكم) ومشتقاتها عن مادة (م ث ل) فى الدلالة على الحسكم والسيادة، فى حين نجد لغات سامية أخرى كالعبرية قد استغنت بمادة (م ث ل) عن مادة (حكم) فى الدلالة على الحسكم والسيادة (١) على أنه قد ورد فى مادة (م ث ل) العربية ما يشير من بعيد إلى صلة ما بينها وبين معنى الحسكم والسيادة، وذلك فى قولهم مثل الرجل يمثل مثالة إذا فعنل وحسن حاله.

والمثيل الرجل الفاضل، والأمثل الأفضل. وفي القرآن ، ويذهبا بطريقتكم المثلى ، [ ٢٠ : ٣٣] ، إذ يقول أمثلهم طريقة إنالبتهم الا يوما، [ ٢٠ : ٢٠]، ويقول العرب : امتثل القوم ما قال فلان ، أى أذعنوا وأطاءوا

والتمثال فى العربية، وكذلك amsal — messale — uesl فى الحيثيبة كالها بمعنى (الشيء المصور) ولحن من اليسير — فيما نرى — أن نجد صلة ما بين المعنيين إذا رجعنا إلى المفهوم القديم لمعنى التمثال فى اللغات السامية . فقد أورد القرآن بعض الآلفاظ الدالة على الصور المعبودة ، ومن بينها لفظة تماثيل إشارة إلى معبودات قوم إبراهيم [قرآن ٢١: ٥٠] ووردت كذلك للدلالة على أشياء مصورة اليست مخصوصة بالعبادة [قرآن ٣٤: ١٣] فاللفظ أطلقه العرب القدماء على الصور التي تصنع لأغراض منها العبادة .

وكان السحر من أثم أغراض هـذه الصناعة عند الساميين. فالبابليون أفرغوا في صناعة التماثيل جهداً صخماً لأغراض سحرية .

والساحر البابلي كان يستهدف الغلبة والسيطرة على العوامل المشتومة التي تكتنفه من كل جانب . فـكان إذا أراد أن ينتقم من عدوه وهو غانب عنـه عمد الى صورة ما يصنعها بيـده ثم يحرقها بحرابه أن يشعل فيها النار اعتقاداً منه أن

Hakam , Masal قاموس عبرى مادة (١)

ذلك يصل إلى جسم عدوم. وجملة القول أن النمثال في اعتقاده كان وسيلة تمكنه من السيطرة على الأصل. وهناك طائفة من النمائيل الصغيرة كان يستخدمها العبرانيون في مساكتهم الخاصة ويسمونها الترافيم Teraphim وهي بمثابة حمائل وطلاسم لحماية السكان من الشر والأذى.

قالتمثال فى ذهن السامى القديم ، كان رمز السيادة و الإخصاع : إذ هو الوسيلة إلى الحاية والبقاء ، أو هو السيد القوى الذي يرجى خيره ويخشى من شره .

وهنا نعود إلى المعنى السابق فنفترض أن السامى القديم حين سمى الصورة (مسل mesl) أو تمثالاً ، اشتق اللفظ من معنى الغلبة والسيطرة

ثم نجد فى المسادة اللغوية معانى يبدو أنها متفرعة من معنى (الشيء المصور) من ذلك معنى القيام والانتصاب . قال العرب دمثل الشيء ، إذا انتصب ومنه الحديث دمن سره أن يمثل له الناس قياماً فليتبوأ مقعده من النار » ، ومنه حديث عائشة تتحديث عن أبيها دفنت له قسيها وامتثلوه غرضا » أى نصبوه هدفاً اسمام ملامهم وأقوالهم .

ومن الثيء المصور لمح الناطقون معنى المسابهة والمشاكلة فورد اللفظ فى الساميات (المثل، metal ، Metal ، masal ) بمنى الشبيه والنظير. واشتقو االفعل masal في العبرية ، masalu في الآشورية ،masala في الآسورية ،masala في السريانية ، وكلها أفعال تدل على المشابهة والمشاكلة .

واشتق العرب من المادة لفظاً يؤدى معنى القصاص (المقاب بالمثل) وتفردوا بإطلاق لفظ يدل على معنى القصاص من مادة (م ث.ل) فقالوا (المثال) وقالوا المثل العاكم فلاناً من فلان إذا أقصه منه ، وامتثل منه اقتص . وقد يكون ملشأ هنه التسمية أنهم لمحوا في القصاص معنى المشابهة والمشاكلة وذلك بأن يجمل شخص نظير شخص آخر في القتل . ومن المثال أو العقاب بالمثل ربمها أخذوا معنى التنكيل فقالوا مثل يمثل مثلا ومثلة بالرجل أى نكل به وانتقم منه ، وأصبحت المثلة دالة بذاتها على الآفة والعقوبة التي تقترن بالتشهير . وورد هذا المعنى في التوراة بضع مرات بلفظى masa, meso

فنى التثنية (٢٨: ٢٧) • وتكون دهشاً ومثلاً وهزأة فى جميع الشعوب ، ، وفى القرآن • فأهلكنا أشد منهم بطشاً ومضى مثل الأولين ، (٤٣: ٨) وقوله • فجملناهم سلفاً ومثلا اللآخرين ، (٤٣: ٥٦) وورد عدد من الاحاديث النبوية فى هذا الممنى أما فى الافاجيل فلم يعثر الباحثون على هذا الاستعال (١١) .

# الحكمة والمثل ومدلولهما الاصطلاحي

#### الحكمة:

الحكمة : قول بليغ موجز صائب ، يصدر عن عقل وتجربة وخبرة بالحياة ويتضمن حكما مسلماً ، تقبله العقول وتأنسبه الافتدة ، وتنقادله النفوس والمشاعر (٢) .

وكان للمرب في الجاهلية حكماء شهروا بأصالة الرأى ، وبعد الغور ، ودقة التفكير ، والنظر الصائب . والفهم الصحيح للحياة وأحداثها وتجاربها ، وتنطلق السنتهم بالحكمة البليغة الرائمة ، كلما حدث حادث ، أو نزل خطب ، أو أخذ رأيهم في مسألة .

وكارن العرب يلتجئون إلى هؤلاء الحكماء في الخصومات والمفاخرات

<sup>(</sup>١) الأمثال: لعابدين ٢ - ٧.

<sup>(</sup>٧) والحدكمة في الملغة : المنبع ، وحكمه : منعه مما يريد . ومنه حكمة الدابة \_ وهو ما أحاط بحنكها من اللجام \_ لانها تذللها لواكبها و بمنعها الجماح ، ومنه اشتقت الحدكمة لانها نمنع صاحبها من الآثام والرذائل . راجع أساس البلاغة للوعشري (مادة حكمة ) ا : ١٩٠ ، ومن الممكن أن ترد مادة وج ك م ، في اللغات السامية إلى معنى المنسع والفصل . ومن : فصل الشيء ومنعه ، يشتق معنى التوضيح والتمييز ، وما ورد في القرآن السكريم يرجع إلى معنى القول الفصل ، أى الكلام الواضح البين المتميز ، قال تعالى في موضع من يرجع إلى ثلاثين موضعاً ورد فيها لفظ الحكم ، إن الحديكم إلا لله يقص الحق وهو خيير الفاصلين ، ويفسر الحكم اقترانه بالقصص والفصل وهو الإبانة والتمييز ، والعرب تطاق الحكم والمحكم والمحكم عنا هو الحكم هنا هو الحكم عنا هو الحكم المحكم والمنطقة أو بعبارة أدق القول الفصل .

والمنافرات ومشكلات الأمور، بلكان فى كل قبيلة حكيم تفزع إلى رأيه فى الخطوب، وتستعين بتجاربه فى المشكلات، وتستضىء برأيه فى جميع شئون حباتها. وقد يكثر الحسكاء فى القبيلة، فيكونون عونا لها فى الشدائد، وتحلهم القبيلة من نفسها مكاناً علياً. واشتهرت بعض النساء فى العصر الجاهلي أيضاً بالحسكة، ولهن آثاد تروى، وحكم مخلدة فى صحف الناربخ الادى

والحكم من البلاغة بمكان كسير: لإيجازها ، ووضوحها ، وفصاحتها ، ودقسة معناها ، وروعة تأثيرها ، وخصب خيالها ، وصدق بجاربها الإنسانية ، وهي تكسب السكلام سحرا ، وحلاوة وتجعله مقبولا من الدوق ، قريباً للقلب ، مسلماً به من العقل والشعور والوجدان .

إذا التمسنا تعريف الحكمة عند الفرنجة في بعض الموسوعات الأدبية الحديثة ، نجدها تعرف على هذا النحو :

Aphorim and Maxim may alike be Briefly defined as pittlhy sentences with a general basing on Pite Maxim أي أنها: عبارة جامعة سديدة ذات صلة عامة بالحياة ، إلا أن كلمة عبارة جامعة سديدة ذات صلة عامة بالحياة ، إلا أن كلمة عبارة بالمعادة بالحياة ، إلا أن كلمة المعادة بالحياة ، إلى المعادة بالحياة ، إلى المعادة بالمعادة بالمعادة

ذات مدلول أضيق لأنها تدل على المبدأ الذي يعتنقه المؤلف (الكاتب) ويستهدى به في الحياة أو ينشد به هداية الآخسسرين مثال ذلك أن تقول: إن مبدأ او تسى . • Tao · Lse » هو:

lwould meet trust with trust: Iwould bewise meetsuspicion Mith trust

الفرق بين الحسكمة والحيّل :

وق ـــد تشتهر الحكمة وتذيع بين الناس فتصبح مثلاً. وعلى هذا سار المؤلفون في الامثال ، حيث لم يفرقوا بين ما صدر في حادثة معينة مثل درجع بخني حنــــين، أو ما فاض به لسان حكيم .

والباحثون في الاداب السامية لم يهتدوا إلى نوع الصدة التي ربطت بين هذين الاصطلاحين : حكمة ومثل ، في المراحل الأولى : أكانا لفظين مترادفين أم أن كلا منهما يختص بدلون من السكلام ، أم أن الحكمة كانت أعم وأشمد في مدلولها من المثل . ومهما يكن من شيء ، فقد قرر الاصطلاح العلمي المتأخدر

الذي اتفق عليه الباحثون ، على أن أدب الحـكمة Wisdom Literature أعم من أدب الأمثال ، فـكل مثل حكمة ، وليس كل حكمة مثلا .

المثل وخصائصه : عندما قام الفرنجة بترجمة أسفار التوراة والإنجيل إلى

اليونانية ثم إلى سائر اللغات الأوربية أدركوا أن كلمة masal في العبرية والأرامية ذات مدلول واسع، فاتخدوا التعبير عنها عدة الفاظ، ومنها المحكمتان البونانيتان اللغان تقابلان في الإنجيزية كلمتى (Parable)، (Proverb). وكان الاصطلاح الأول منهما هو اللفظ الشائع المثل عندهم. فإذا عرفوه قالوا: «وهو العبارة التي تتصف بالشيوع والإبجاز وحدة المعنى وصحته، فالإيجاز ركن من أركان المثل عندهم وبذلك حدده أرسطو (۱) ، وهنا يلتقى العرب واليونان القدامي، فأبو عبيد القاسم بن سلام + ٢٢٤ه يرى اجتماع ثلاث خلال في المثل: إليجاز اللفظ وإصابة المعنى وحسن سلام + ٢٢٤ه يرى اجتماع ثلاث خلال في المثل: إليجاز اللفظ وإصابة المعنى وحسن التشبيه، وإبراهيم بن سيار النظام + ٢٢١ هـ ٢٨٩م يقول : « يحتمع في المثل أربعة لا تجتمع في غيره من المكلام: إيجاز اللفظ، وإصابة المعنى، وحسن التشبيه، وجودة الكناية ، فهو نهاية البلاغة ، ثم يأتي الفارابي الفيلسوف فيفرق بين النادرة والمثل بقوله : « النادرة حكمة صحيحة تؤدى ما يؤدى عنه المثل إلا أنها لم تشع في والمثل بقوله : « النادرة حكمة صحيحة تؤدى ما يؤدى عنه المثل إلا أنها لم تشع في والمثل بقوله : « النادرة حكمة صحيحة تؤدى ما يؤدى عنه المثل إلا أنها لم تشع في

وقد عرف المثل بعض نقاد الآدب العربي ومنهم المبرد بأنه وقول سائر يشبه مضربه بمورده، أو يشتبه فيه حال المقول فيه ثانياً بحال المقول فيه أولاً. ويعرفه آخرون ومنهم المرذوقي بأنه وجملة من القول مقتضبة من أصلها

الجمور ، ولم تجر إلا بين الحواص ، وليس بينهـا وبين المثل إلا الشيوع وحده ، .

وهذا يطابق ما ذكره العالم بنتسنBentzen في تقسيم أدب الحسكمة إلى قسمين:

الجلة الجامعة sentence والمثل Proverb

أو مرسلة بذاتهما ، فتتسم بالقبول وتشتهر بالنداول ، فتنقل عما وردت فيه إلى كل ما يصح قصده منها من غير تغيير يلحقها في لفظها . . . . وهذا التعريف

الأخير يجمع الحكمة والمثل . فالمقتضبة من أصلها هي المثل الذي له أصل وقصة أو حادثة معينة ، والمرسلة بذاتها هي الحكمة التي ينطبق بهــ الحكم بعد

طول التجربة والخبرة ، وعليه يسير ابن رشيق ، والميدانى ، وأبو هلال العسكرى وسوام . وقد جمع أبو هلال والميدانى فى كتابيهما كثيراً من ذلك ، وجعلاهما كلما من الامثال ، سواء كانت من النوع الأول أو النوع الثانى .

بيد أن هذا التحديد لا ينطبق إلا على بعض فنون المثل، فقد أطلقالعرب القدام مع إخوانهم الساميين كلمة المثل على عبارات لا يشترط فيها الإيجاز – على الأقل – كالامثال القياسية والامثال الحرافية .

#### أشكال مدلول المثل

وقد أطلق الساميون لفظ (مثل) على فنون من التعبير بعضها موجز وبعضها مطول . أطلقوه على السكلمة الموجزة التى اكتسبت صفة الشيوع والشهرة في الناس ، والسكلمة الجسامعة المركزة الدالة على مهارة الصنعة والقدرة على الألفاذ والتعمية ، وأطلقوه على القطعة الأدبية التى قد تبلغ الفقرة والفقرتين من السكلام والتى تقص نبوءة من النبوءات ، أو تنزع منزع الأنشودة الشعرية . أو ترد قيساساً ومقارنة لتفسير فكرة ، أو توضيح عبارة ، أو تحكى قصة خرافية ذات مغزى .

وفيها بلي أشكال مدلول المثل :

### ١ - أمثال الأحلام والنبوءات:

نظر الناطق القديم إلى أحلام النائم، وتهيؤات السكاهن، وتنبؤات النبى. فعدها أمثالا، فأطلقت النوراة هذا اللفظ على نبوآت بلعام وميخا وحبقوق، ويزعم بدهن الباحثين أن القدامى عدوا هذا الشكل مثلا لأنه كلام فيه تشبيه، وكان السكاهن والعراف فى أشد الحاجة إلى الصورة المجازية يجد فيها بجالا للمواربة والإيماء والرمز والإلفاز. ومجد عدداً من الامثال الملفزة منسوبة إلى أقوال كهان العرب، أمثال عزى سلمة السكاهن، والشعثاء السكاهنة وهى تصف سبعة إخوة، وطريفة السكاهن وهى تخاطب قوم عمرو بن عامر، وكاهنة ذى الحلصة وهى تشكهن بما فى بطن رقبا بنت جشم، والسكاهنة السعدية تخاطب العجفاء وصواحباتها.

#### ۲ - الحثل القباسي :

وأطلق الساميون لفظ مثل على صورة مجازية أخرى ليست عبارة موجزة ولكنها حكاية أو وصف قصد به توضيح فكرة أو البرهنة عليها بطريق المقارنة والقياس والتمثيل. و يمكن أن نسمى هذا المثل والمثل القياسي ، ويسهميه الفرنجة Prrable عرف قديماً في تعالم بوذا ؛ إذ كان المثل القياسي وسيلة تعليمية محببة إليه .

رووا أن بوذا أخذ يوما يشرح تعاليمه لنلامذته فذكر لهم أن المجاهدين فى سبيله سيلقون جزاءهم ولسكنه سيحتفظ لأشدهم تمسكا بتعاليمه بهدية المعرفة ، وأن مثلهم فى ذلك كثل الملك الذى كافأ جنوده بأثياء كثيرة ولكنه احتفظ لأشدهم إخلاصاً بدرة تاجه . . . وكثر استخدامه فى أيدى الأحبار والربانيين فى توضيح التعاليم اليهودية وتفسيرها . ثم نجده فى أفوال الإنجيل والقرآن ورجال الديانتين المسيحية والإسلامية .

والظاهر أن المثل القياسي في الآداب السامية بنوع خاص قد نشأ في أحضان الديانات. وقد يلتقي المثل القياسي بالخرافة حتى يصعب التمييز بينهما، وإن كان بعض علماء اللاهوت يفرقون في الاصطلاح بين المثل القياسي والخرافة.

#### ٣ - المثل الخرافي:

ويصف (توراندريه T, Andrae) الصلة بين اللغز والخرافة بقوله • فى كليهما يتجلى الصباب والرياح كائنات حية، وتتمثل السحب أبقاراً كما فى كتابات رج ـ فيدا، وفى الغاز الألمان . ويبدو الليل والنهار شقيقين يتعهدان ولديهما الشمس والقمر . . .

وحين نطلق كلمة (خرافة) فإنما نقصد ما سماه الفرنجة Fable ، وهو الذى يتخذ أداة تعليمية بنوع خاص . وهذا النوع هو الذى أطلق عليه الساميون كلمة مثل فى أكثر الأحيان ، أطلقها العبرانيون المناخرون على هذه الصورة المجازية سواه أكانت مركزة أم مطولة . فني القرن الأول الميلادي أطلق البهود

كلية masa على عدد من قصص الثمالب وخرافات كو بسم أو كوبسيس .

وأطلق العرب على قصص الحيوان أمثالاً . وفى السريانية تؤدى كلمة matia هذا المعنى نفسه .

# ٤ - المثل الشيئ

وأطلق لفظ ( انثل ) على العبارة الموجزة المعبرة عن رأى الشعب أو انجاهه Folk-Proverp والآداب السامية تحتفظ بعدد ، ن الأمثال الشعبية دونها جاع الأمثال فوصلت إلينا و بن الأمثال الشعبية المصرية القديمة قولهم ، إنها لم تحدث لئا مند أيام رع ، ، ولذلك نجد عدداً كبيراً ، ن هذه الأمثال في التلمود والأه هرية والعربية ، و فلاحظ أن بعض هذه الأمثال لايفهم إلا إذا عرفنا مناسبته وقصته ، فهو مذاته أشبه باللغز الذي يحتاج إلى حل : ولهذا حرص الرواة على إيراد قصص لهذه الأمثال لشرحها و تفسيرها ، وهذه الأرثال في معظم الاحيان لا تعدو ملاحظات بسيطة لا تصل إلى حد التعمق والنامل الفلسني البعيد ، ولا تعدو كلاماً مرسلا على السجية لا صنعة فيه ولا محاولة شعرية ظاهرة في سرد العبارة ، كما أنها لا تلتزم التعبير المجازى دائماً وإن كان لا يخلو عدد كبير منه .

### ٥ – المثل الأدبى :

وأطلق لفظ ( مثل ) على العبارة الموجزة الأدبية Onome التي تتميز عن النوع السابق بأنها تدل على عقل واع وتأمل بميد ، وصنمة ظاهرة في تنميق العبارة وتنسيقها . فن ذلك قول العربي درب عجلة تهب ريثا ورب فروقة يدعى ليثا ، ورب غيث لم يكن عيثا ، وقول سفر الآمثال ( ١ : ٨ - ١٠) واسمع يابني تأديب أبيك ولا رفض شريعة أمك ، لانهما إكليل نعمة لرأسك وقلائد لعنقك ، .

ولا يشترط في هذه الإمثال أن تكون معبرة عن نفسية طبقات الشعب وذوق الجهود بل هي مبادى، وأقدوال يقررها أفراد من الصفوة المثقفة

كالحكاء ورجال الدين، وتصدر عن روية وتفكير واتقان، وهي بهذا كله تختلف عن الأمثال الشعبية. وهَذَا النوع من الأمثال يقترن في ماريخه الطويل بالـكتابة والحكمة والتَعَلَم الديني.

المثل المقولى والمثل السكتابي والفرق بينهما :

قسم بعض الباحثين الامثال العربية إلى قسمين :

( الأول ) المثل الشعبي أو القولى في مختلف صوره وأشكاله .

(والثاني) المثل الكتابي الذي تظهر فيه صنعة التركيب ، ورؤية الكاتب وتأمل المفكر (١).

ومن الملاحظ أن المثل الشعبى الذى يمثل الاتجاه العربي الحالص كان يرسم خطأً واضحاً في الاستمال العام في تاديخ الادبالعربي إلى أن ضعفالنفوذ العربي في أو اخر القرن الأول الهجري .

أما المثل الكتابى فهو يمثل خطأ آخر واضحاً تبدأ بواكير منى الجاهلية . ثم يزدهر بظهور الإسلام ونزول القرآن الحكريم ، وعناية المسلمين بالحكمة والتعليم الدينى والدنيوى ، ويشق هذا الاتجاه طريقه فى خلال العصور ١١٠.

قالمثل العربي القديم لم يخل من آثاركتابية ، ولكنها كانت منحصرة في جانبين : أحدهما ما قام به الكتابيون من الآراميين والفرس من تشجيع لحركة جمع الأمثال و مدوبنها ، وانثاني ما أودعه العرب في أمثالهم من حوادث وأفكار كتابية استمدوها من نصوص مدونة ، أو من الأوساط الكتابية ، التي كانت قشغل مناطق من شبه الجزيرة العربية قبل الإسلام .

وبالرغم من هذا التأثير الكتابى. ظل المثل العربى القديم محتفظا بطابعه، متديزا بصبغته، واستطاع سلطان اللغة أن يخضع هذه الأفكار أو تلك الموضوعات الكنابية فبصوغها فى قالب عربى قديم.

فالتأثير الكنابي في الثل الشعبي القديم – حيثها وجد – تأثير جزبي لا يمس

<sup>(</sup>١) الأمثال في النثر العربي القديم صـ ٢٢ ــ ٢٤.

<sup>(</sup>٢) الأمثال في النثر العربي القديم ص ٢٢ \_ ٢٤.

قالب المثل وصورته ، ولا يطغى على الطابع الإقليمي الذي يميزه .

فالشعبية أو الإقليمية هي الميزة الأولى للمثل الشعبي، وثمة فرق آخر بين المثل الكتابي والقولى وهو تلك النغمة التأديبية التي تسرى في المثل الكتابي قوية واضحة، يصوغها الحكيم في معنى كلى، أو مبدأ إنساني، أو قاعدة عامة. فإذا لجأ إلى المجاز والتصوير، اتخد ذلك وسيلة للعبارة عن المعنى السكلى، أو للإبانة عن تلك النغمة التأديبية. أما المثل الشعبي فغايته فنية غالبا – أو بعبارة أدق – يستهدف وصف جزئية من الجزئيات كحادثة أو شخص، أو هيئة، أو حركة، أو نكتة لفظية.

وفرق آخر يتعلق باللشأة والمورد، فؤرخ المثل الشعبى العربى ينبغى أن يتجه فى فهم صورته ومادته، إلى البيئات العربية التى صدر عنها ، أما المثل الكتابي فهو في خصائصه العامة على الأقل تراث مشترك بين شعوب مختلفة يمثل وحسدة ثقافية بينهم (١).

## حُصِائِصِ المِثلِ العربي في اللغة والأسلوب:

يجنح الاسلوب السامى الاصيل إلى تلاصق العبارات . . فتتألف القطعة الادبية من وحدات Units بسيطة متنوالية أشبه بحبات العقد ، كل منها جوهر فرد فإذا انفصل عن العقد شيء ظل العقد دون أن يضار في جوهر بنائه وفي أساس نظمه وقد يلجأ هذا الاسلوب إلى نوع من التركيب ، ولكنه يستخدم عادة روابط هيئة خفيفة . على حين نجد في الادب اليوناني العبارات الطويلة المركبة Periodes التي تقرابط فيما بينها ترابط أعضاء الكائن الحي أو أجزاء التمال ، يتوقف بعضها على بعض . فإذا انهار جزء منها أثر ذلك في تصميم الهيدكل ، وفي أساس التكوين . فالساميون القدماء قد صنعوا أدبهم على طريقة نظم العقود وليس على طريقة تصميم الميال أو الحكائن الحي ،

و إذا نظرنا إلى الأمثال العربية القديمة ، و تدرجنا معها من المثل الطويل المسهب

Introduction to the Old Testament by Aage Bentzen (1) Vol, 1. P. 110.

كثل الحرافة ، إلى الإشارة المثلية الموجزة ، وجدنا أن أسلوبها المسهب ، أميل إلى النسوية والتلاصق ، تكثر فيه الفواصل ، والقفزات السريعة والحروف العاطفة الحفيفة ، كالواو والفاء ونحوهما ولا يلجأ المثل إلى التركيب إلا في القليل ، ولا يلجأ إلى أدوات الشرط والوصل وما شاكلها من الروابط والثقال ، إلا عند الضرورة القصوى . فني خرافة الحية والفأس نجد ، ثل هذه العبارة و فعمد إلى الفأس : فأحدها ، ثم قعد لها ، فررت به فتبعها ، فضربها فأخطأها ، ودخلت الجحر ، ووقع الفأس بالجبل فوق جحرها فأثر فيه ، ومعظم عبارات هذه الحرافة متلاصقة متكافئة سربعة القفزات ، وفي الامثال المركبة المؤلفة من جملتين أو أكثر نجد التسوية العطفية تسود كقولهم ورب عجلة تهب ريثا ، ورب فروقة يدعى ليثا ، ورب غيشلم يكن عيثا ، وقد لا يصطنع العطف ، وربما استعملوا الجل الحالية كقولهم وأضرطاً وأنت الاعلى ، أو الجمل الشرطية كقولهم ومن عز بر (1) » .

فتركيب الأمثال العربية إذن لا يخرجها عن سمة الإيجاز والتركيز، وإذا أنعمنا النظر في هذه الامثال ألفينا ظاهرة لا مثيل لها في الامثال السامية الاخرى ؛ هدا الإيجاز البالغ الذي يصل أحيانا إلى أن يكون المثل لفظا واحداً أو صفة وموصوفا أو مضافاً ومضافاً إليه، أو جاراً وبجرورا. فمن أمثالهم (أيها) ومعناه نعم. وأصلما (أي ها الله )ثم كثر في كلامهم حتى وصلوا. ومن ذلك قولهم (اللهم) كان أصله – والله أعلم – يا الله أمنا بخير، ثم كثر حتى وصلوا الله بحرف من أمنا.

ومن المضاف عدد من الامثال أوردها الثعالمي في كتابه و ثمار القلوب في المضاف والممسوب ، كقو لهم : غراب نوح ، وذئب بوسف ، وعصا موسى ، وخاتم سليمان ، وبرد محارب ، وعطر منشم ، ومواعيد عرقوب ، وجزاء سنماد إلخ .

وذكروا ما سموه د المكنى والمبنى والمثنى ، وهى أمثال أحصاها حزة الاصفهانى فبلغت ثلاثهائة وسبعين ، والمكنى والمبنى من هذه الامثال هما عبارة

<sup>(</sup>١) الامثال لمابدين صر ٩٩ - ١٠٠ .

عن أسماء للأشخاص والأشياء والمعانى، أطلقها المرب عليها مبدوءة بأب أو أم أو بلت .

ومن أمثال المثنى قولهم : الجديدان لليل والنهار والأسودان للتمر والمساء . والقمران للشمس والقمر .

ومن أمثال المكنى قولهم : أبو الحارث كنية الآسد ، وأبو حِباحب كنية النار التي لا ينتفع بها ، وأم فروة كنية النعجة .

ومن أمثال المبنى قولهم: ابن جلا، وهو لأول النهار، وطامر بن طامر للبرغوث وابن الآيام للرجل الجلد المجرب . وجابر بن حبة للخبز ، وبلت الحبل للصدى . وبلت الشفة للكلمة .

ولعل أمثال المسكنى والمبنى والمثنى هى من جملة الأمثال التى تدفقت على المثل العرب وأساليهم التقليدية العربى القديم بعد أن اشتدت حركة أئمة اللغة فى جمع شواهد العرب وأساليهم التقليدية expressions من أهل البودى العربية ، وقد عد كثير من هذه الأساليب أمثالا، فاقتحمت باب المثل باعتبارها كلاما مأثوراً يعبر عن طرائق مألوفة فى لغتهم (١).

وهذه الحصائص التي أسلفنا ذكرها تشمل الامثال العربية جميعها حجازية كانت أو غير حجازية .

## المثل الحجازى

يعتبر كتاب وأمثال العرب المفضل الصبى أقدم ما وصل إلينا من كتب الأمثال وهو يعالج إلى حد ما أمثالا جاهلية ، أو بعبارة أدقى ، أمثالا تصور فى صياغتها وموضوعها نرعة جاهلية ، وقلما يعثر الباحث فيه على قصص وأدثال تشير إلى واقعة إسلامية .

وهو يشتمل على حوالى مائة وخسين مثلا موجزاً تندرج الكثرة الغالبة

<sup>(</sup>١) الأمثال لعابدين ١٠٥ – ١٠٧.

منها فى قصص، ويبلغ عدد هذه القصص قرابة المائة وتنضمن القصة مثلاً أو أكثر . ويستغرق نصف صفحات كتاب الضي تقريباً الحديث عن وقائع قصص وأمثال

مستمدة من منطقة ( تميم ) بقبائلها المختلفة .

وهناك عدد من القصص يروى ما كان بين اليمامة والمناذرة ، وقصص عن امرى. القيس ، وعدد من القصص يشير إلى أهل هجر (البحرين) ، ومنه ما روى عرف طرفة والمتلس .

وإذا تجاوزنا عدداً من الاخبار ليس فيه إشارة واضحة إلى أسماء ووقائع معينة وهذه لاتزيد على بضعة عشر خبراً، وجدنا عدداً آخر يتحدث عن الغساسنة والحجازبين من سكان الجانب الغربي ، وفي أخبار الغساسنة – وهي حوالي سبعة – إشارة إلى الخصومة التي نشعت بينهم وبين المناذرة ، أو بين بعض عشار قضاعة ، وظاهر أن هذه الاخبار بستمدة من مصادر شرقية أيضاً ، لانها تسجيل لحوادث تهم المناذرة بنوع خاص ، والاخبار الحجازية لا تتجاوز الخسة وأكثرها فكاهات ولبعضها صلة بأهل الحيرة والنزعات الدينية التي يهمهم أن يعرفوها عن الحجاز (١٠) .

مصدر هذه القصص إذن هو الشرق ، أو إذا أردنا التحديد فهو منطقة المناذرة وجهات القبائل التي تقع تحت سلطانهم .

وطبيعى أن تمكون عناية الصبى بأمثال نجد والمناذرة أكثر من عنايته بأمثال المجازيين ، فهو يلتمى إلى قبيلة ، ضبة ، إحدى قبائل المنطقة الشرقية ويعتبر رأى المدرسة الحكوفية الصبية ، وليس بمستبعد أن يسكون المناذرة أنفسهم قد أمروا بتدوين هذه الامثال والآخبار وجمعها ، ثم تداولها الرواة في الجاهلية حتى وصلت إلى الصبى في القرن الثاني للهجرة ، فهى في بجموعها سجل لمفاخرهم وأحوالهم الادبية والاجتماعية ملوكاً ورعية .

<sup>(</sup>١) قسم الباحثون المثل العربي إلى فسمين :

<sup>(</sup> ا ) المثل الشرقي ، وموطنه العراق والبحرين وعمان وحضر موت وتحد ,

<sup>(</sup>ب) المثد الغربى: وبيئته الحجاز واليمن .

ومهما يكن من شيء فما لاشك فيه أن الحجازيين في العصر الجاهلي قد كانت لهم أمثال، مثل ما كان لليمنيين والغساسنة ، والنجديين والمناذرة ، والكن يلاحظ أن أمثال الحجازيين والممنيين والغساسنة أقل من أمثال النجديين والمناذرة ، فما السر في هذا وهل يمكن أن ننصور شعباً كشعب الحجاز – قد أعد لكي يؤثر في الحياة الإنسانية ، عامة وكانت ميزته الكبرى التفوق في الفصاحة واليلاغة ولزعمائه الفصل في الحصومات بين العرب – لم يكن له حظ وافر من هذا التراث الضخم من الأمثال ؟

إننا نعتقد أن بيئة الحجاز قد كانت عامرة بالامثال ، بيد أن الزمن قد عنى على كثير منها ، لانها لم تظفر من العناية والتسجيل والتدوين بما ظفرت به أمثال المذاذرة والبقاع التي كانت تقع تحت نفوذهم ولم تجد من السلطان القائم فى تلك الازمنة من برعاها ويحميها ويحفظها من الصياع . . هذا إلى أن تيارات الدعوات المكتابية كانت تهاجها وتسعى جاهدة لمحوها باعتبارها مظهراً من مظاهر الامجاد الوثنية القوميسة ، وخاصة إذا علمنا أن المسيحية كانت تجد لها ظهيراً قوياً من الروم والفساسنة . ومهما يمكن من شيء ، فثم تراث ضخم من الامثال العربية انبت عن أصله ، ولم تعين بيئته ، حجازية أم نجدية أم غيرها، بأية وسيلة من الوسائل الدكاشفة المديزة كالملجة أو الحادثة أو القائل . . و للحجازيين في هذا التراث العام — كما نرجح — نصيب كبير

ويحدر بنا أن نشير هنا إلى عدد من حكماء الحجاز في الجاهلية ، وقد ذكر نا جملة منهم في فصل سابق – ومن هؤلاء أمية بن عوف الكناني وكان من أتباع الحنيفية ، يدعو إلى ترك الآلهة والقسك بإله واحد ، وكان يعظ العرب في فناء البيت ، ومرعا ابن الظرب العدواني ، وهو حكيم قيس ، وكان متصلا بملوك غسان ، وهاشم بن عبد مناف ، وعبد المطلب ، وأبو طالب من حكماء قريش ، وكان بعض الحكماء يورثون أبناءهم الحكمة ، كما صنع حكماء الشرق القديم ، حين كانوا يلقنون أولادهم تحاليم الحكمة ، فورثت ابنة عامر بن الغارب الحكمة من أبيها . وكانت ذرية هاشم بن عبد مناف حكماء قريش في الجاهلية ، ونعني هشاماً وعبد المطلب وأبا طالب أما في الإسلام فقد اشهر بها على بن أبي طالب ، وعمرو بن العاص كا عرف بها أبوه العاص بن وائل في الجاهلية .

وأمثال الحجاز في الجاهلية كانت – بوجه عام – تستقي من منابع ثلائة :

المنبع لأول: تلك الأمثال التي نطق بها الحجازيون قبل الإسلام وعليها طابع الحجاز المحلى، وارتسمت عليها صورة بيئتهم وعبرت عن طرائفهم في التفكير والتعبير، أو اقترنت محادثة كاشفة أو لهجة بميزة أو تفوه بها زعيم من زعمائهم أو فصيح من فصحائهم.

المنبع الثانى: الأمثال التي قيلت في بيئة المنادرة والمناطق التي كانت تدور في فلكها كنجد وهجر والبحرين، ثم انتقلت إلى الحجاز وشاعت في بيئتهم الاجتماعية ودارت على ألسنتهم واختلطت بأمثالهم الصميمة، وتناولوها بالتغيير والتحوير حتى تلسق مع ميولهم ونزعاتهم ولهجاتهم وقد أصبحت هذه الامثال جزءاً من تراثهم الفنى .

المنبع النالث: الأمثال التي كتب لها الرواج في منطقة الحجاز وكان مصدرها كتابياً تعليمياً، ودات الدلائل على أنها مستقاة من تعاليم قديمة ، أو كتب مقدمة ، ثم أخذت صيغة الأمثال الشعبية . فقد كانت هناك جاليات آرامية وغير آرامية استقر بعضها في مناطق عدة من الحجاز ، في أخصب البقاع حول المدينة ، وأمر ع الواحات بين الحجاز والشام وذاعت في تلك المناطق قصص من التوراة وغير التوراة . وكان من أثر التيارات والدعوات الكتابية أن ضعف إلى حد ما نفوذ الوثنية، وذاعت بعض الأفكار السماوية والتعاليم الدينية . . وكان بعضها في صورة حكم وأمثال .

# أقدم الأمثال:

ومن أمثال العرب القديمة : « السليم لا ينام ولا يديم ، ويضرب لبيان أن الضرر لا يقتصر على منبعه وحده ، بل يتعداه إلى غيره ·

وينسب هذا المثل إلى و إلياس بن مضر ، أبى الحجازيين . وإلياس هو الجد السادس عشر للنبى (ص) ومن إلياس إلى عدنان ۽ أجيال ، فتوسط الاجيال ،ن إلياس إلى عدنان ۽ أجيال ، فتوسط الاجيال ،ن إلياس إلى عصر النبوة = ١٨٠٢٥ - ٤ = ١٨٠٥٥ جيلا ومدتما ١٢٥٨٥ × ٤٠ = ٧٤٦ سنة [ الجيل أربعون سنة ] .

أى أن إلياس كان قبل الهجرة بنحو ٧٤٦ سنة ، وقبل الميلاد المسيحى بنحو ١٣٤ سنة ، وثمت تقدير آخر لتعيين زمن إلياس وهو الاعتماد على سلسلة النسب الطاهر للنبي (ص) الذي يبلغ ما بينه و بين عدنان اثنين وعشرين جيلا . ومدتما ٢٢ × ٠٤ = ٠٨٨ . وبحدف الأجيال الأربعة بعد مضر إلى عدنان يكون الباقى من الناس إلى النبي محمد (ص) ١٨ جيلا . ومدتما ١٨ × ٠٠ = ٧٢٠ سنة أى أن إلياس كان قبل الهجرة بنحو ٧٠٠ سنة وقبل الميلاد المسيحى بنحو ٩٨ سنة (١١) .

والذى يد أن نصل إليه – على افتراض صحة هذا التقدير أو ذاك صحة نسبة المثل إلى إلياس – أن الأمثال السربية عامة ، والأمثال الحجازية خاصة ، ضاربة فى القدم ، وأن عمر هذا المثل أكثر من سبعة قرون ، وأن إلياس أرسله فى القرن الثامن قبل الهجرة .

وحديث هذا المثل فيا ذكر السكلبي (١) عن الشرق بن القطامى ، أن إبل إلياس ندت ليلا فنادى ولده وقال : وإلى طالب الإبل فى هذا الوجه ، وأمر عمرا ابنه أن يطلب فى وجه آخر ، وترك عامراً ابنه لعلاج الطعام قال : فتوجه إلياس وعمرو ، وانقطع عمير ابنه فى البيت مع النساء فقالت ليلى بنت حلوان امرأته لاحدى خادميها اخرجى فى طلب أهلك وخرجت ليلى فلقيها عامر محتقباً صيداً قد عالجه ، فسألها عن أبيه وأخيه فقالت : لا علم لى ، فأنى عامر المنزل وقال للجارية قصى أثر مولاك فلما وليت قال لها : تقرصعى أى انثدى وانقبضى فلم يلبثوا أن أتاجم الشيخ وعمرو ابنه قد أدرك الإبل فوضع لهم الطعام فقال الباس : السليم لا ينام ولا ينيم فارسلها مثلا وقالت ليلى امرأته : والله إن زلت أخندف فى طلبك وآلهة . قال الشيخ فأنت خندف ، قال عامر : وأنا والله كنت أداب فى صيد وطبخ . قال : فأنت طابخة . قال عمرو : فا فعلت أنا أفضل أدركت الإبلى قال : فأنت مدركة وسمى عميراً قعة لانقماعه فى البيت . فغلبت هذه الألقاب على أسمائهم . ويضرب ملا لمن لا يستريح و لا يريح غيره ،

<sup>(</sup>١) الأسس المبتكرة فدراسة الصمر الجاهلي ١٠٥ – ١٠٦٠

<sup>(</sup>٢) الميداني ١: ٢٥٢.

# أثر البيئة في الأمثال الحجازية

تعتبر الأمثال أصدق شيء يتحدث عن أخلاق الآمة وتفكيرها وعقليتها وتقاليدها وعاداتها ، ويصور المجتمع وحياته وشعوره أنم تصوير ، فهي مرآة للحياة الإجماعية والعقلية والسياسية والدينية واللغوية ، وهي أقوى دلالة من الشعر في ذاك ، لآنه لغة طائفة بمتازة ، وأما هي فلغة جميع الطبقات .

قالمثل – إذن – هر صوت الشعب وصورته ، ورسمه ومثله ، يلبع من قلب الجماهير ، ويصب فيها ، والسمة الشعبية ركن من أهم أركان المثل الشعبي . و ويتضع عنصر الشعبية في اشتقاق اللفظ الدال على المثل في اللاتيلية واليونانية . فني اللاتيلية تعصر الشعبية في استقاق اللفظ الدال على المثل في اللاتيلية واليونانية . فني اللاتيلية تدل السكلمة السكلمة الني تقال المام الملا) ويرادفها لفظ تدل السكلمة التي تقال المام الملا) ويرادفها لفظ adaguim ويردونها عادة إلى العبارة adaguim aptum وكاما تدل على هذا العنصر الشعبي ،كا تدل على مغرى خلقى ،و تنطق كلمة adage وكاما تدل على هذا العنصر الشعبي ،كا تدل على مغرى خلقى ،و تنطق

على معرى حلعي او معلى المن العلمة اليونانية التي تقابل كلمة المثل العربية فهي تدل على التعبير الشائع الذي تبذله العامة . التعبير الشائع الذي تبتذله العامة .

ولذا كان من الطبيعي أن تكون الأمثال الحجازية في العصر الجاهلي صورة صادقة لنفسية الحجازيين وحيانهم الحلقية والدينية وأن تنعكس على مرآتها بيئتهم الطبيعية والاجتماعية ، وتصور عاداتهم وتقاليدهم ونزعانهم وميولهم وهزلهم وجدهم، وطرائقهم في التفكير والتعبير ، وماذا عسى أن ينتج من بيئات اشتغل أهالها بالزراعة والتجارة ، وكمانت لهم المصارف ، وضربوا في جنبات الصحراء يحدون القوافل والتجارة ، وكمانت لهم المصارف ، وضربوا في جنبات الصحراء يحدون القوافل الموقرة بالسلع المختلفة لحسامهم ، أو لحساب غيرهم ، حتى أصبح لهم حظ من الثراء والترف والحضارة ، وكمانت بديارهم المواسم والمجتمعات والآسواق التجارية والترف والحضارة ، وكمانت بديارهم المواسم والمجتمعات والآسواق التجارية

والادبية كما امتازوا بجوارهم للبيت الحرام الذى يقصده العرب جميعاً لاداء الشعسار ' الدينية ؟. كل ذلك كمان له أثره العميق فى نفوسهم وفيا ينتجون من أدب بصفة عامة وما يرسلون من حكم وأمثال بصفة خاصة . وهكذا كانت الامثال الحجازية التي وصلت إلينا ترجماناً صادقاً عن حيساة الحجازيين الاجتماعية ، وشمائلهم الحلقية فرى فيها شجاعتهم وبأسهم ، وجرأتهم وفرّ كهم ، فقد ضرب المثل بالبراض الكناني ، فقيل : أفتك من البراض ، وفي قصة المثل المشهور : « عند جهينة الحبر اليقين ، بعمد أن فتك الاخلس ابن كعب الجهني بالحصين بن عمرو ، وقفل راجعاً إلى قومه رأى امرأة تلشد الحصين ، فقال لها : من النت ؟ فقالت : أنا امرأة الحصين . قال : أنا قتلته ، فكذبته وقالت : أما لو لم يكن الحي خلوا ما تكلمت بهذا . فانصرف وفي ذلك يقول :

كصخرة إذ تسائل في مراح وأيمار ، وعلمهما ظنون تسائل عن حصين كل ركب وعند جبينة الخبر اليقين

وسيأتى تفصيل الحديث عن هذين المثلين .

وفى بيئات الحجاز الزراعية كخيبر والمدينة حيث تنتشر النخيل نجد أن الحجازيين قد اتخذوا من « التمر ، مادة للأمثال يعالجون بها أطرافاً من شئونهم المعاشية وحياتهم الاجتماعية ، فقالوا :

و كمستبضع النمر إلى خيبر ؛ ويقال للدلالة على خطا هذا الفعل ، فحيبر مصدر النمر ، والذى يجلب إليها النمر مخطى. أعظم الخطأ مقضى على تجارته بالبوار والسكساد وهذا من بديهبات التجارة ، والشيء يجب أن يوضع فى موضعه ، ويوجه لمن هو فى حاجة إليه ، قال النابغة الجعدى :

وإن امرأ أهدى إليك قصيدة كستبضع تمرأ إلى أرض خيرا وقالوا: دكل خاطب على لسانه تمرة (١) وفى التمرة حلاوة والخاطب عادة يحلو لسانه حتى يحوز الرضا، ويفوز بحبة قلبه، وهو يضرب للذى يلين كلامه إذا طلب حاجة، وقالوا: «التمرة إلى التمرة تمر، وينسب هذا المشل إلى أحيحة بين الجلاح الأوسى وذلك أنه دخل حائطاً له، فراى تمرة ساقطة

<sup>(</sup>١) الميداني ٢ : ٩٨ .

فتناولهـا ، فعوتب في ذاك ، فقال ذلك القول يُريد أن ضم الآحا. يؤدى إلى الجمع . ويضرب في استصلاح المال .

وكان من عادتهم فى الجاهلية أن يقوم مناد على أطم من آطام المدينة حين يدوك البسر، فينادى: «التمر فى البقر. • التمر فى البشر، يحثهم على أن يكثروا من ستى نخلهم فإن من ستى وجد عاقبة سقيه فى تمره، وهذا قريب من قولهم «عند الصباح بحمد القوم السرى، ويراد بالمثلين: أن من عمل عملا كان له ثمرته (١١).

وفى بيئات الحجاز النجارية كمكة مثلا يجـــد الباحث أمثالا تصور حياتهم الاقتصادية كقولهم :

# أفر شمن المجبرين:

والقرش الجمع والتجارة والتقرش التجمع ، ومن هذا سميت قريش قريشا زعم أبو عبيدة أنهم أربعة رجال من قريش وهم أولاد عد مناف بن قصى أولهم هاشم ثم عبد شمس ثم نوفل ثم المطلب بنو عبد مناف ، سادوا بعد أبيهم . لم يسقط لهم نجم ، جبر الله تعلى بهم قريشا فسموا المجبرين وذلك أنهم وفدوا على الملوك بتجاراتهم فأخذوا منهم لقريش العصم ، أخذلهم هاشم حبلا من ملوك الشام حتى اختلفوا بذلك السبب إلى أرض السام وأطراف الروم ، وأخذلهم عبد شمس حبلا من النجاشي الأكبر حتى اختلفوا بذلك السبب إلى أرض الحبشة وأخذلهم نوفل حبلا من ملوك الفرس حتى اختلفوا بذلك السبب إلى أرض الجبشة وأخذلهم نوفل حبلا من ملوك الفرس حتى اختلفوا بذلك السبب إلى أرض فارس والعراق وأخذلهم المطلب حبلا من حمير حتى اختلفوا بذلك السبب إلى بلاد البين ١٦٠ . و انعكست على أمثالهم كذلك صور من عاداتهم الدينية ، وبيئتهم المقدسة فقالوا : وآمن من حمام مكة ، لانه لا يثار و لا يصاد ، وقالوا : أصح من عير أبى سيارة ، وهو رجل من بنى عدوان اسمه عميلة بن خالد بن الأعزل وكان من عير أبى سيارة ، وهو رجل من بنى عدوان اسمه عميلة بن خالد بن الأعزل وكان من عير أبى سيارة ، وهو رجل من بنى عدوان اسمه عميلة بن خالد بن الأعزل وكان

<sup>(</sup>١) الميدانى ١ : ١٤٤ وجهرة الأمثال ١ : ١٨٥ .

<sup>(</sup>٢) الميداني ٢: ٧٧ وقد تقدم ذلك في هذا المكناب عن القالي أيضا .

له حار أسود أجاز الناس عليه من المزدلفة إلى منى أدبعين سنة وكان يقول : أشرق ثبير كيها نغير . وهو أول من سن الدية مائة من الإبل(١) .

وفى مكة تبرز أمثال تصور مبلغ ما وصل إليه بعض القرشيين من الثراء والترف

#### أقرى من حاسى الذهب:

وحاسى الذهب هو عبدالله بن جدعان التيمى سيد مكه فى الجاهلية . وسمى بذلك لانه كان يشرب فى إناء من الذهب . وهو الذى أطعم العرب الفالوذ ، وفيه قال أبو الصلت الثقني :

له داع بمك مشمعل وآخر فوق دارته ينادى الى ردح من الشيرى ملاء لباب البريلبك بالشهاد (۱)

ونجد أمثالا أخرى تصور جودهم وسخاءهم كقولهم :

# أفرى من زاد الركب:

وهذا المثل من أمثـال قريش ضربوه لثلاثة من أجواده: مسافر بن أبي عمرو بن أمية ، وأبي أمية بن المغيرة ، وأسود بن عبد المطلب بن أسد بن عبد العزى . سموا زاد الركب لأنهم كانوا إذا سافروا مع قوم لم يتزودوا معهم وقد ذرنا نبأهم فيما سبق.

ومن أمثال المكين التي تعكى اعتزازهم وتفاخرهم قولهم :

# أنا ان كندِّيهُمَا وكُنداتُها:

وكدى وكدا. جبلان بمـكة والها. راجمة إلى مـكة وهذا مثل يضربه من أراد الافتخار على غيره (١٢) .

ومن أمثالهم التي تصور جمالهم ووسامتهم قولهم :

<sup>(</sup>١) الميداني ١: ٢٧٤ وجهرة الأمثال للمسكري ٢: ١٢٨٠

<sup>(</sup>٢) الميداني ٢: ٧٧.

<sup>(</sup>٣) المداني: ٢: ١٩٧.

أجمل من ذى العامة: وهو مثل من أمثال مكة وذو العامة سعيد بن العاص ابن أمية : وكان فى الجاهلية إذا لبس عمامة ، لا يلبس قرشي عمامة على لونها ، وإذا خرج لم تبق امرأة إلا برزت للنظر إليه من جماله<١١ .

ومن الأمثال العربية قولهم :

كشتير موعُـو بر وكل غير خير (١٠) .

ولا يزال الحجازيون حتى اليوم يذكرون معنى هذا المثل بعد أن حولوه إلى اللهجة العامية ، فيقولون • صوير وعوير ، وإلا ما فيه خير ، و من الامثال الحجازية الشعبية قولهم . « شاهد الثعلب ذنبه ، وقد جاء هذا المثل في خبر لابي بكر الصديق رضى الله عنه (٢) وساد عسبر القرون حتى العهد الحاضر فإذا هو يدور على ألسنة الحجازيين على النحو الآنى :

• قاللوا : مين يشهد لك يا أبو الحصين ؟ قاللوا : ذنبى . . وأبو الحصين \_ كما هو معروف : كنية الثملب .

أما حكمهم وأمثالهم التي تجلت فيها قدرتهم الفائقة على فن التعبير ، وبرزت فيها سمات الوجازة والبلاغة الممتازة حتى دارت على آلالسنة و تأثرت بهـا القلوب فحدهنا أن نشير إلى قولهم : , الحرب سجال ، ، ولا في العير ولا في النفير ، ، , وكل الصيد في جوف الفرا ، ، و والسليم لا ينام ولا ينيم ، ، و ورب زارع لنفسه حاصد سواه ، .

وقديصور المثل الحجازى حادثة أو شخصية جاهلية كقواهم (أندم من أبي عبشان) وهو من خزاعة . يروى أنه أسلم قصى بن كلاب مفاتيح البيت الحرام وهو سكران ، فطار بها من الطائف (وهو موضع اجتماعهم) إلى مكة ، وقال : مماشر قريش ا هذه مفاتيح بيت أبيكم إسماعيل ردها الله عليه كم من غير غدر ولا ظلم وأفاق أبو غبشان فندم ، فقيل : أندم من أبي عَبشان ،

<sup>(</sup>١) الميداني : ٢ : ١٩٨٠

<sup>(</sup>٢) الأغاني ١ : ٢٩٣ دار المكنب.

<sup>(</sup>٢) جهرة الامثال العسكري ٢: ١٨.

ويعلق بعض الباحثين على هذه القصة بقوله: فإذا فرضنا أن هذه القصة قد أشتهرت بين الحجازيين حتى أصبح أبو غبشان فيها مضرب المثل فليس من المحقق أن يحكون هذا التركيب بهذه الصبغة كأن مثلا شائعا بينهم وفرق بين القصة والمثل، وبين معنى المثل وصيغتة بل نرجح أن الرواة للتأخرين قد (ترجموا) عن الشهرة بعبارة من صنع انفسهم، فترجمها بعضهم (أندم من أبي غبشان) وترجمها بعضهم (أحق من أبي غبشان) وترجمها غيرهؤلاء وأولئك (أخسر صفقة من أبي غبشان). فاختلاف التعبير عن القصة قد يحمل الدليل على أن المثل مفتعل، وإن كان مستفادا من قصة مشهورة، فهو متأخر عنها وضعه الواضعون بعد أن اشتهرت القصة. وهذا ما يجعلنا فرجح أن صبغة المثل إسلامية (۱).

ونحن مع تقديرنا الهذا الرأى نرى أن المثل جاهلي صميم إذ من غير المعقول أن نظل هذه الحادثة الحطيرة طيلة هذه الفترة الطويلة دون أن يتناولها الحجازيون، ويضربوا بصاحبها المثل. ومن المؤكد عندنا أن صيغة واحدة من صيغ هذا المثل كانت أسبق إلى الظهور. وان هذه الحادثة لما لها من الحنطر وعمق التأثير في حياتهم الاجتماعية والدينية، قد اشتقت منها الاقوال والامثال بصيغ مختلفة، واختلط الامر بمد ذلك على الرواة فرووا هذه الصيغ جميعها، ولم يحفظوا أقدم الروايات ويفردوها بالنص فالمثل – في رأينا – جاهلي صحيح، وليس إسلاميا مفتعلا.

وبهذه المناسبة نذكر أن الآستاذ أحد السباعى فى كتابه , تاريخ مسكة ، قد سجل جملة من الحسكم والامثال عزاها إلى قريش فى العصر الجاهلى . والواقع أن بعض ما أرده إسلامى القائل والقصة ،كالمثل , عند الصباح يحمد القوم السرى(۱) فقد تفوه به خالد بن الوليد حين نجاهو وجيشه من الهلاك عطشاً ، بعد أن سلك المفازة بين اليمامة والعراق(۲) ، بناء على أمر الخليفة أبى بسكر رضى الله عنه له بأن يتجه إلى العراق .

<sup>(</sup>١) الأمثالي لعابدين ص ٩٢ – ٩٤ .

<sup>(</sup>٢) الميداني ١: ٩٤٤. (٣) وفي السكامل لابن الآثير : بين الشام والعراق .

وبعضها مولد كقولهم : ديبني قصراً ويهدم مصراً (الله ويضرب لمن شره أكثر من خيره وقد ذكره الميداني في أمثال المولدين ، وقولهم د إذا أراد الله هلاك نملة أنبت لها جناحين ه(۲).

و بعضها ليس قرشياً كالمثل : د حسبك من شر سماعه ، (٢) فقد نسبه الميداني لأم الربيع بن زياد العبسى ، ونسبه المفضل لفاطعة بلت الخرشب من بني أنمار بن بغيض .

# الأمثال الحجازية والمصادر الاجنبية :

وقد يحد الباحث في الحجاز أثالا قد دونت في المصادر الشرقية ، كقولهم : مكره أخوك لابطل ، روى الضي : وأخوك ، على الإعراب بالحروف ، ثم نجدها في لهجات بعض المناطق الغربية : ومكره أخاك لابطل ، بالبناء على الآلف ، وورد في الضبي المثل : وإذا عز أخوك فهن ، ، فإذا به يروى : وإذا عز أخاك فهن ، ولكن الجاحظ بعده لحنا .

ثم نلمج السمة الحجازية أحياناً في الأمثال ، حين يختلف الرواة في شرح قصصها ومواردها ، فيردونها إلى مصادر مختلفة ، فق شرح المثل القائل : وحدا حدا وراءك بندقة ، يرى شرق بن القطامي الكوفي أن : وحدا ، علم على قبيلة ، هي حدا بن نمرة ابن سعد العشيرة ، وهم بالكوفة ، وبندقة من مظة : وهو سفيان بن سلمم بن الحكم ابن سعد العشيرة وهو باليمن . أغارت حدا على بندقة فقتات منهم ، أما أبو عبيدة البصرى ، فيرى أن المراد هو هذا الحدا الذي يطير ، والبندقة ما يرمى به ، وهي كرة تطلق من السهم يلعب بها الصبيان ، وهو مثل يضرب في التحذير ،

فعلى قول أبى عبيدة يكون اللفظ جمع حداًه أسقطوا همزته وفى اللسان : «العـامة تقول : حدا حدا بالفتح غير مهموز» فالأقرب أن يكون المثل متأثراً

<sup>(</sup>١) الميداني ٢: ٣٩٣ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ١: ٩١.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ١ : ٣٠٣ .

بلهجة غربية أو هو غرق المورد ، فإن حذف الهمزة في نحو , حدا ، هو ظاهرة بميزة الهجات الحجازية على أنه قد يصمب الاهتداء إلى مصدر المثل في كثير من الاحيان ، كا في شرح : • أنا النذي العربان ، ، فقد أورد ابن المكلى قصة وقعت حوادثها في الحيرة في أيام المنذر بن ماه السهاه . أما ابن سلمة فيشرح المثل بما يدل على أن مصدره حجازى ، إذ يدسبه إلى رجل من خثعم ، حمل علية يوم ذى الخلصة .

ومن الامثال التي يبدو الاثر الاجنبي في صيغتها قولهم : والاقدم فكلاكه وهو كلمة قالها السكاهن عُمرَى سلمة حين أتاه جاعة من ثقيف ، ومعهم عبد المطلب ابن هاشم فجثوا له ، وقالوا : (لاده) أي بسين هذا الشيء ، فأجابهم السكاهن بكلام مبهم ، فقالوا له : (لاده) قال لهم : (إن لاده فلاده) هو رأس جرادة في خرز مزادة الحن . . قال الخليل بن أحمد : (لاده) فارسية الارض ، ورده أبو عبيدة إلى أصل عربي قال : (أريد كذا وكذا ، فإن قيل له : ليس يمكن ذا ، قال : فسكذا وكذا) . وقال الاضعمى : إن معناه إن لم يكن هذا الآن ، فلا يكون بعد الآن . وقال المنذرى : (قالوا معناه إلا هذه ، فلا هذه ، بعني أن الاصل إلا ذه فلا ذه ، بالذال المعجمة) .

وبالرغم من أن حوادث القصة حجازية ، فإن المثل فيها نظن عبارة مأثورة من تلك المصطلحات العتيقة التي تتسرب عادة إلى أهل الحرفة من عصور بعيدة الآماد .

ويرجح بعض الباحثين أن العبارة متأثرة بلهجة آرامية أو فارسية ، وأنها جاءت من جهة العراق .

ولا نلسى طائفة أخرى من الأمثال هي خرافات شعبية ، نشأت وترعرعت في أوساط كتابية غالباً في الفترة التي ظهر فيها الإسلام أو بعده بقليل.

وهنالك نوع من قصص الخلق نجدها منتشرة فى الأوساط الكتابية ، يذيعها المعلمون والوعاظ لبيان حكمة الخالق فى خلقه ، وهنالك عدد من قصص الحلق ذاعت فى الحكتب المقدسة القديمة ، وقد نجح صانعو هــــــذا القصص فى صياغتها بعبادات شعبية .

قالوا: زعمت الأعراب أن النعامة ذهبت تطلب قرنين ، فرجعت بلا أذنين . فلا أذنين . فلا أذنين . فلا أذنه ، فلا أذنه ، فلا أذنه ، فلا أذنه ، ومن أمثالهم ، كطالب القرن جدعت أذنه ، ويروي أن بشاراً تمثل فقال ، ذهب الحمار يطلب قرنين فماد بلا أذنين ، .

وورد المثل في شعر بعض الهذليين المخضرمين ، وهو أبو العيــال الهذلي ، والهذليون مساكنهم في الحجاز ، وهو يشير إلى النعامة لا إلى الحار .

وهناك مثل آراى يهودى يقول: وذهب الجمل يطلب قرنين فرجع بلا أذنين ، وبذلك يتبادل الدور الاثة من الحيوان، ويبدو أن الجمل أقدمها وروداً في المثل، فقد ورد في نص آرامي، كما أن الحمار يمثل خلطا من الناطقين المتأخرين بين المثل الأصلي، ومثل آخر يذكر أذني الحمار.

ثم إن هناك ما يسمى بر الحرافات الحوارية بالتى تعتبر من وسائل تعليم الشعب وتسليته وأكثر هذه القصص الحوارية يتسم بسمة (الحيلة) ومن ذلك الحرافة الحوادية التى رويت عن على بن طالب رضى الله عنه :

يقول الميدانى: يروى أن أمير المؤمنين عليها رضى الله تعمالى عنه قال:

الميما مثلى رمثل عثمان كمثل أثوار ثلاثة كن في أجمة : أبيض وأسود وأحر، ومعهن فيها أسد، فكان لا يقدر منهن على شى ، لاجتماعهن عليه . فقال المثور الآسود والثور الآجر، لا يدل علينها في أجتنها إلا الثور الآبيض، فإن لونه مشهور ، ولونى على لو نسكا، فلو تركنهانى آكله صفت لنها الآجمة . فقالا : دونك فكله . فأكله . ثم قال الأحمر إلى الآسود لتصفو لنها الآجمة . فقال : دونك فكله . فأكله . ثم قال للأحمر إلى آكلك لا محالة . الآجمة . فقال : دونك فكله . فأكله . ثم قال للأحمر إلى آكلك لا محالة . فقال دعنى أنادى ثلاثا . فقال : افعل فنهادى ألا إنى أكلت يوم أكل الثور الآبيض ، ثم قال على رضى الله تعالى عنه : ألا إنى هنت بويوى وهنت بويم قتل عثمان ، يرفع بها صوته ، وهو مثل يضر به الرجل يرزأ بأخيه . وقد ورد هذا المثل في كتباب يرفع بها صوته ، وهو مثل يضر به الرجل يرزأ بأخيه . وقد ورد هذا المثل في كتباب كليلة ودمنة ، ولاحظ هذا أبو هلال . كما أنه ورد مختصراً في خرافات إيسوب . ويعلق الدكتور عبد المجيد عابدين على ذلك بقوله : فإذا صدت رواية هذا المثل عن ويعلق الدكتور عبد المجيد عابدين على ذلك بقوله : فإذا صدت رواية هذا المثل عن ويعلق الدكتور عبد المجيد عابدين على ذلك بقوله : فإذا صدت رواية هذا المثل عن

على بن أبى طالب، وهو أسبق فى التاريخ من ابن المقفع مترجم كليلة ودمئة ، فن الممكن أن نفترض أن المثل عرفه الآراميون ، الذين سكنوا فى الحجاز أو اليمين ، من طريق الترجم السريانية لكتاب كلية ودمنة – وقد ترجم حوالى ٥٧٠ م – أو نقترض أن المثل عرفه الكتابيون فى هذه المنطقة من طريق خرافات إيسوب التي كانت قد عرفها اليهود من قبل و تدارسوها فى مجالسهم ومدارسهم .

وقصة استسقىا، وفد عاد بمكة ومعهم لقان معروفة مشهورة ؛ وسنذكرها فى موضع آخر إن شاء الله ، ونحب أن نشير هنا إلى أن عناصر هذه القصة وثلية قديمة ، لكنها امترجت بعناصر كتابية فيها بعد فى الفترة القريبة من الإسلام .

ولم يلبث أن أصبح لقان مشتهراً بالحكمة الكتابية قبيل الإسلام، بعد أن كان صانع أمثال شعبية ، تكاد تكون عالية من النغمة الكتابية الظاهرة وقوامها الآلفاز ، ويكثو فيها الجاز والإيماء والإشارة ومعاريض المكلام . ولم يكد يظهر الإسلام فى شبه الجزيرة حتى كان عرب الين الذين سكنوا فى الحجاز أو اتصلوا بالجانب الغربى من شبه الجزيرة قد مهدوا لظهور لقان الجديد، لقان القرآنى، فرأينا كعب الآحبار وأصله من يهود المدينة ثم أسلم قد أذاع عدداً من أخبار لقان . ورأينا سويدبن الصامت يقدم الى مكة ، ويعرض على الرسول مجلة لقان . ونكاد نرجح أن هذه المجلة كانت تتضمن شيئاً عن لقان فى صورته الكتابية ، يدلنا على ذلك أن سويداً كان من قرأوا الكتب فى الجماهلية ، وأنه كان من أهل المدينة ، وأن الفظ مجلة (١١) ، عدى أو آر امى الأصار من الأصار من المل المدينة ، وأن الفظ مجلة (١١) ، عدى أو آر امى

الفرق بين المثل اليمني والمثل الحجازي :

بيد أنه يلاحظ أن بعض الصبغ قد ترد في المال فنشير إلى أصله اليمني.

و قد اختلطت الأمثال اليمنية بالأمثال الحجازية ، فقد لبست جميعها ثو باً من العربية الفصحي وأصبح من العسير على الباحث النمييز بينها .

<sup>(</sup>۱) يرى السهيل في الروض الاتف ١: ٢٦٦ أن لفظ جلة مشتق من الجلالة أو الجلال . (۲) راجع جهرة الامثال لاب ملال المسكرى ١ : ٢٨٢ وتاريخ العرب قبل الإسلام لجواد على ١ : ٢٤٢ ، والامثال في النشر العربي القديم ص ٥٠ – ١ ٥ .

ومن ذلك \_ فيها يظن بعض الباحثين \_ صيغة ( فعال، الاسم المؤنث المبى على الكسر، ( وقد جمع الباحث ك فولرز Vollers طائفة من أسماء الأماكن الواردة على وزن فعال المنتهية بالكسر، وروأى أن معظمها يرجع إلى اليمن وما جاورها وصلة اليمن بالحبشة معروفة وإذا رجعنا إلى الحبشة القديمة وجدنا أن فعال faal هى صيغة المؤنث لوزن فعيل ، فيقال حديس ( جديد) ومؤنثه حداس ( جديدة ) ويقال طبيب (حكيم ) ومؤنثه طباب ، وفي أمثالهم ( من دخل ظفار حمر \_ أو تحمر ) وظفار بلد باليمن وحمر تمكلم بالحميرية . وقالوا : ( دوغى جعاد وانظرى أين المفر ) جعار الضبع ، وهو مثل يضرب للذي يهرب ولا يقدر أن يغلب صاحبه ، وقالوا : تيسى جعاد ) يضرب الاستكذاب ولم يعرف أصل هذه الدكلمة . والتيس جبل باليمن ويقال فلان يتكلم بالتيسية أى بكلام أهل ذلك الجبل ("

#### الامثال الغريبة :

وفى الحجاز يصادف الباحث عدداً من الأمثال يتسم بسمة الإغراب، ويستغلق معناه على الفهم. ومن ذلك قول الحجاج بن يوسف الثقنى : « ده درين سعد العشيرة) ويروى (دهدرين وطرطبين). قاله الحجاج لقوم من الفرس فلم يفهموه؛ فقُـسر اللهم، وهو مثل يقال لمن يأتى الباطل استهزاء به ، ولم يعرف الاصمعى أصله ، وقال أبو هلال : إنه كلمة لا معنى لها وقال ابن الأعرابي : (وتركوا تنوين سعد استخفافاً ونصبو دهدرين على إضمارفعل) (٢) ولعل هذا المثل من بقايا لهجة حجازية بائدة كانت تمثل مرحلة سابقة على الطور الادى .

ورم وى أن عمر بن الخطاب جاءه رجل يحمل لقيطاً ، فقــال عمر : ( عسى الغور أبوساً ) والذوير : تصغير غاد ، والابؤس : الشدائد جمع بؤس ، أى لعلك

<sup>(</sup>١) راجع ٤٩، ١٥١٠

Ancient West Arabiau, By C. Radin.

والمؤهر ( : ٩٩ ، والأمثال العربية لعايدين ٦٥ – ٦٦ .

۲۹٥ : ۱ ، ۲۹۵ . ۱ ، ۲۹۵ .

صاحب هذا اللقيط تعريضاً بالرجل ، وقال اللغويون في معناه ، و لعل الغوير يصير أبؤساً ، وقالوا عسى بمعنى كان . وتركيب المثل غريب لأنهذا الاستعال لم يرد فى القرآن الكريم ، وإنما وردت كلمة ، عسى ، مقرونة بأن والفعل ، فلعلها لهجة حجازية سبقت طور العربية الفصحى .

ويرى بعض الباحثين أن عسى تقابل فى الاستعال المكلمة العبرية asah أى دصنع ، ويكون معنى المثل : دصنع الغوير أبؤساً ، أى شدائد و نكبات د (١) والمثل — وإن تمثل به عمر — فهو قديم كما قال أبو هلال . أما رواية الميدانى القائلة بأن أصل المثل من قول الزباء ، فليست صحيحة ، لأنها لا تنطبق على ما ورد فى أقدم نص لقصة الزباء في كتاب الضى (١) .

# طائفة من الأمثال الحجازية أفتك من العراض

هو البراض بن قيس السكناني . ومن خبر فتكه : أنه كان وهو في حيه عياراً فانسكا يحنى الجنايات على أهله ، فخلعه قو مه ، و تبرؤا من صليعه ، ففارقهم وقدم مكه ، فحالف حرب بن أمية ثم نبا به المقام بمكة أيضاً ففارق أرض الحجاز إلى أرض العراق ، وقدم على النعان بن المنذر الملك فأقام ببابه . وكان النعان ببعث إلى عكاظ بلطيعة كل عام تباع له هناك فقال وعنده البراض والرحال — وهو عروة بن عتبة بن جعفر بن كلاب وسمى رحالا لانه كان وفادا على الملوك —: من يجبزلى لطيعتي هذه حتى يقدمها عكاظ . فقال البراض . أبيت اللمن أنا أجيزها على كنانة فقال النعان : ما أريد إلا رجلا يجيزها على الحيين قيس وكنانة . فقال عروة الرحال : أبيت اللمين ، أهذا العيار الخليع يكمل لان يجيز لطيعة الملك ، أنا المجيزه اعلى أهل الشيح والقيصوم من نجد و تهامة . يكمل لان يحيز لطيعة الملك ، أنا المجيزه اعلى أهل الشيح والقيصوم من نجد و تهامة . يكمل لان يحيز لطيعة الملك ، أنا المجيزه اعلى أهل الشيح والقيصوم من نجد و تهامة . فقال : خذها . فرحل عروة بها ، وتبع البراض أثره ، حتى إذا صاد عروة بين ظهرانى

<sup>(</sup>١) الأمثال في النشر العربي القديم ص ٩٧.

<sup>(</sup>٢) أمثال العرب ٦٤ - ٦٨.

قومه بحانب فدك زلت العير فأخرج البراض قدحاً يستقسم بها في قتل عروة ، في عروة به ، وقال : ما الذي تصنع يا براض قال : أستخبر القداح في قتلي إياك ، فقال : استك أضيق من ذاك ، ، فو ثب البراض بسيفه إليه فضر به ضربة خمد منها ، واستاق العير ، فبسبه هاجت حرب الفجار بين حيى خندف وقيس ، فهذه فتك البراض التي بها المثل قد سار ، وقال فيها بعض شعراء الإسلام :

والفتى من تعرقته الليالى والفيافى كالحية النصناض كل يوم له بصرف الليالى فتدكة مثل فتكة البراض<sup>(1)</sup>

# إن العصا قرعت لذي الحلم

عمرو بن مالك بن ضبيعة (١) :

قيل إن أول من قرعت له العصا عرو بن مالك بن ضبيعة ، أخو سمد بن مالك الكنانى ، وذلك أى سعدا أبى النعان بن المنذر ومعه خبل له قادها وأخرى عراها . فقيل له : لم عربت هذه وقدت هذه ؟ قال لم أقد هذه لامنعها ، ولم أعر هذه لاهبها ، مم دخل على النعان فسأله عن أرضه . فقال : أما مطرها فغزير وأما نبتها فكثير . فقال النعان : إنك لقوال ، وإن شئت أنيتك يما تعيا عن جوابه . قال : نعم . فأمر وصيفاً له أن يلطمه ، فلطمه لطمة . فقال : ماجواب هذه ؟ قال : وب يؤدب عبده . قال : الطمه أخرى . فلطمه . قال : ماجواب هذه ؟ قال : ملكت فأسجح ، فأرسلها مثلا . قال : النعان ، أصبت . فامكت عندى وأعجبه مارأى منه فمكث عنده ما مكف . ثم إنه بدا للنعان ، أصبت . فامكت عندى وأعجبه مارأى منه فمكث عنده ما مكف . ثم إنه بدا للنعان أن يبعث رائدا فبعث عمرا أخا سعد فأبطأ عليه فأغضبه ذلك فأقسم أن جاء ذاما للكلا أو حامدا له ليقتلنه فقدم عمرو وكان سعد عندالملك فقال سعد . أناذن أن أكلمه . قال : إذن يقطع لسانك . قال فأشير إليه قال : إذن تقطع يدك ، قال فأقرع له العصا قال فاقرعها ، فتناول سعد عصاجليسه وقرع بعصاه قرعة واحدة فعرف فأقرع له العصا قال فاقرعها ، فتناول سعد عصاجليسه وقرع بعصاه قرعة واحدة فعرف

<sup>(</sup>١) بحم الأمثال الميداني ٢: ٢٤

<sup>(</sup>٢) الميداني ١ : ٣٩ ــ ٢٤ ، وجمهرة الامثال للمسكري ٧ : ١٧٨ .

انه يقول له مكانك ثم قرع بالعصا ثلاث قرعات ثم رفعها إلى السهاء ومسح عصاه بالأرض ، فعرف انه يقول له لم أجد جدبا ثم قرع العصا مرارا ثم رفعها شيئاً وأوما إلى الارض فعرف انه يقول ولا نباتاً ثم قرع العصا قرعة وأقبل نحو الملك فعرف أنه يقول كلمة فأقبل عمروحتى قام بين يدى الملك ، فقال له : أخبرنى هل حمدت خصباً او ذعت جدبا؟ فقال عمرو: لم أذمم هزلا ولم أحمد بقلا ، الأرض مشكلة ، لاخصبها يعرف ، ولا جدبها يوصف ، رائدها واقف ومنكرها عادف وآمنها خانف . قال الملك اولى لك : فقال سعد بن مالك يذكر قرع العصا :

ولم تك لولا ذاك فى القوم تقرع ولا سارح فيها على الرعى يشبع ولا صابهـا غيث غزير فتمرع وقـد كاد لولا ذاك فيهم تقطع

قرعت العصاحتى تبين صاحبى فقال رأيت الأرض ليس بممحل سواء فلا جدب فيعرف جدبها فنجى بهما حوباء نفس كريمة

أو عامر بن الظرب العدواني :

وقال آخرون في قولهم وإن العصا قرعت لذى الحلم ، إن ذا الحلم هذا هو عامر ابن الظرب العدواني وكان من حكاء العرب لا تعدل بفهمه فهما ولا يحكمه حكما ، فلما طعن في السن أنكر من عقله شيئاً ، فقال لبنيه : إنه قد كبرت سنى وعرض لى سهو فإذا وايتموني خرجت من كلامي واخذت في غيره فاقرعوا لى الجن بالعصا ، وقيل كانت له جارية يقال لها خصيلة فقال لها : إذا أنا خولطت فاقرعي لى العصا ، وأني عامر بخشي ليحكم فيه فلم يدر ما الحكم فجعل ينحر لهم و يطعمهم ويدافعهم بالقضاء ، فقالت خصيلة : ما شأنك قد اتلفت مالك، فيرها أنه لايدري ماحكم الحنشي : فقالت أتبعه مباله ، قال الشعبي ، فحدثني ابن عباس بها ، قال فلما حاء الإسلام صارت سنة فيه ، وعامر هو الذي يقول:

بیضا نبین جمیعا تؤاما ب احسبهن صوارا قیاما تشخصاً امامی رآنی نقاما(۱)

اری شعرات علی حاجبی ظللت اهاهی بهرن الکلا وأحسب أنی إذا ما مشه

<sup>(</sup>١) الميداني ١: ٣٩ ، ١٠٠٠

## عند مهيئة الخبر اليقين

خرج حصين بن عمرو بن معاوية بن كلاب ومعه رجلمن جهينة يقال له الاخلس ابن كعب ، وكان الاخدس قد أحدث في قومه حدثًا فخرج هاربًا فلقيه الحصين ، فقال له : من أنت ؟ ثكلتك أمك . فقال له الآخلس : بل من أنت ثكلتك أمك ، فردد هذا القول حتى قال الآخلس : أنا الاخلس بن كعب فأخبرنى من أنت و إلا أنفذت قلبك بهذا السنان، فقال له الحصين: أنا الحصين ابن عمرو الكلاف. ويقال بل هو الحصين ابن سبيع الغطفاني ، فقال له الأخلس : فما الذي تريد ؟ قال : خرجت لما يخرج له الفتيان . قال الاخلس : وأنا خرجت لمثل ذلك ، فقال له الحصين : هل لك أن نتعاقد أن لا نلقي أحداً من عشيرتك أو عشيرتي إلا سلبناه . قال : نعم فتعاقدا على ذلك وكلاهما فا تك يحذر صاحبه ، فلقيا رجلا فسلباه فقال لهما : هل لـكما أن رّدا على بعض ما أخذتما منى وأدلكا على مغنم ؟ قالا نعم ، فقال هذا رجل من لخم قد قدم من عند بعض الملوك بمغنم كثير وهو خلني في موضع كذا وكذا ، فردا عليه بعض ماله وطلبا اللخمى فوجداه نازلا فى ظل شجرة وقدامه طعمام وشراب فحيياه وحياهما وعوض عليهما الطمام فكرهكل واحد أن ينزل قبل صاحبه فيفتك به فنزلا جميما فأكلا وشريا مع اللخمى، ثم إن الآخلس ذهب لبعض شأنه فرجع واللخمى يتشحط في دمه، فقام الجهني وهو الاخلس وسل سيفه لان سيف صاحبه كان مسلولا وقال : ويحك فتحجت برجل قد تحرمنا بطعامه وشرابه. فقال: يا أخا جبينة ، أتذوى ما صعلة وما صعل؟ قال الجهني : هذا يوم شرب وأكل، فسكت الحصين حتى إذا ظن أن الجهني قد نسى ما يراد به قال : يا أخا جهينة هل أنت للطير زاجر ؟ قال : وما ذاك ، قال: ما تقول هذه العقاب الكاسر؟ قال الجهني: وأين راها؟ قال: هي ذه، وتطاول ورفع رأسه إلى السهاء فوضع الجهنى بادرة السيف فى نحره فقــال أنا الزاجر والناصر واحتوى على متاعه ومتاع اللخمي وانصرف راجعاً إلى قومه، فمر ببطنين من قيس يقال لهما مراح وانماد ، فَإَذا هو بامرأة تنشد الحصين بن سبيع . فقال لها : من أنت ؟ قالت أنا : صخرة امرأة الحصين ، قال : أنا قتلته . فقالت : كذبت ما مثلك يقتلمثله ؟

أما لو لم يكن الحي خلوا ما تكلمت بهذا . فانصرف إلى قومه فأصلح أمرهم ثم جاءهم فوقف حيث يسممهم وقال : -

أبي شبلين مسكنه العرين فأضحى في الفلاة له سكون بعيد هدوء ليلنها رنين إذا شخصت لموقعه العيون وأنمار وعلمها ظنون وعند جهينة الحسبر اليقين لصاحبه البيان المستبين إذا طلبوا المعالى لم يهونوا

وکم من ضیغم ورد هموس علوت بیاض مفرقه بعضب وآضحت عرسه ولها علیه وکم من فارس لا تزدریه کصخرة إذ تسائل فی مراح قسائل عن حسین کل رکب فن یك سائلا عنه فعندی جهینة معشری وهم ملوك

ويعترب هذا المثل في الرجل يعرف حقيقة الأمر.

#### رب زارع لنفسه حاصد سواه

قاله عامر بن الظرب وذلك أنه خطب إليه صمصة بن معاوية ابلته فقال: يا صمصعة إنك جنب تشترى من كبدى وأرحم ولدى عندى ، منعتك أو بعتك ، النكاح خير من الآيمة والحسيب كف الحسيب والزوج الصالح بعد أبا ، وقد أنكحتك خشية أن لا أجد مثلك ، ثم أقبل على قومه فقال: يا معشر عدوان ، أخرجت من بين أظهركم كريمتكم على غير رغبة عنكم ولكن من خط له شيء جاءه ، رب زارع لنفسه عاصد سواه . ولولا قسم الحظوظ على غير الجدود ما أدرك الآخر من الأول شيئا بعيش به ، ولكن الذى أرسل الحيا أنبت المرعى ، ثم قسمه أكلا لكل فم بقلة ومن يعيش به ، ولكن الذى أرسل الحيا أنبت المرعى ، ثم قسمه أكلا لكل فم بقلة ومن ولكل شيء راع ولكل وزق ساع ، إما أصف لكم إلا كل ذى قلب واع ولكل شيء راع ولكل وزق ساع ، إما أحكيس وإما أحق وما رأيت شيئا قط إلا معنوعا وما رأيت منه وما رأيت موضوعا إلا مصنوعا وما رأيت جائيبا إلا داعيا ولا غانما إلا خابجا ولا نعمة إلا ومعها بؤس ولو كان يميت الناس الداء الاحبام الدواء ، فهمل لكم في العملم العلم ؟ قبل ما هو ؟ قد قلت فأصهت وأخبرت وأخبرت

فصدة عن فقال: أمورا شتى وشيئا شيا حتى يرجع للبث حيا ويعود لاشيء شيا، ولذلك خلقت الارض والسهاء، فولوا عنه راجعين، فقال: ويلها فصيحة لوكان من يقبلها (().

### كل شاة برملها معلقة

قاله وكيع بن سلمة بن زهير بن إياد وكان ولى أمر البيت بعد جرهم فبنى صرحا بأسفل مكة – عند سوق الحياطين اليوم - وجعل فيه أمة يقال لها حزورة وبها سميت حزورة مكة وجعل في الصرح سلما فكان يرقاه ويزعم أنه يناجى الله تعالى وكان ينطق بكثير من الحير وكان علماء العرب يزعمون أنه صديق من الصديقين وكان من قوله: مرضعة أو فاطمة ووادعة وقاصمة والقطيعة والفجيعة وصلة الرحم وحسن المكلم ، ومن كلامه: زعم ربكم ليجزين بالخير أو ابا و بالشر عقابا، إن من في الأرض عبيد لمن في السماء هلكت جرهم و ربلت إباد ، وكذلك الصلاح والفساد ، فلما حضرته الوفاة جمع إيادا فقال لهم: اسمعوا وصيى السكلم كلمتان والأمر بعد البيان ، من وشد فاتبعوه ، ومن غوى فارفضوه وكل شاة برجلها معلقة فأرسلها مثلا (٢) .

#### صبکة عمی

يقال لقيته صكة عمى وصكة أعمى وهو أشد الهاجرة حراً ، وعمى تصغير أعمى مرخا ؛ قال اللحيانى : هي أشد ما يكون من الحر أى حين كان الحر يعمى من شدته، وقال الفراء حين يقوم قائم الظهرة ، وعمى رجل من عدوان كان يفتى في الحج فأقبل معتمرا ومعه ركب حتى زلوا بعض المنازل في يوم شديد الحر ، فقال عمى : من جامئ على عليه هذه الساعة من غد وهو حرام بني حراما إلى قابل ، فو ثب الناس إلى الظهميرة بضربون أى يسير ون حتى وافوا البيت وبينهم وبينه من ذلك الموضع ليلتان

<sup>(</sup>١) الميداني ١ : ٢٠٠٠

<sup>(</sup>٢) الميداني ٢: ٨٨٠

خشرب مثلاً فقيل، أمّا نا صكة عمى إذا جاء في الهاجرة الحارة، وفي ذلك يقول كرب بن جبلة العدواني :

وصك بها نحر الظهيرة غاثراً عمى ولم ينعلن إلا ظلالها وجأن على ذات الصفاح كأنها نعام تبغى بالشظى رثالها فطوفن بالبيت الحرام وقضيت مناسكها ولم يحل عقالها(١)

## قد كانه ذلك مرة فاليوم لا

قالته فاطمة بنت مر الحثعمية وكانت قد قرأت الكتب فأقبل عبد المطلب ومعه ابنه عبد الله يربد ان يزوجه آمنة بنت وهب بن عبد مناف بن زهرة بن كلاب فمر على فاطمة وهي بمـكة فرأت النبوة في وجه عبد الله فقالت له: من انت يافتي ؟ فقال: انا عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم ، فقالت هل لك ان تقع على واعطيك مائة من الإبل ؟ فقال:

اما الحرام فالمات دونه والحل لاحل فأستبينه فكيف بالآمر الذى تنوينه يحمى الكريم عرضه ودينه

ومضى مع ابيمه فزوجه آمنة وظل عندهايومه وليلتمه فاشتملت بالنبى عليه النبى عليه على النبى على النبى على المرف وقد دعته نفسه إلى الإبل فأناها فلم ير منها حرصا فقال لها : هل ال فيها قلت لى ؟ فقالت : قد كان ذلك مرة فاليوم لا فأرسلت مثلا يضرب فى الندم والإبانة بعد الاجترام ثم قالته له : اى شىء صنعت بعدى ؟ قال : زوجنى الى آمنة بنت وهب فكنت عندما ، فقالت : رأيت فى وجهك نور النبوة فأردت ان يكون ذلك فى ، فأبى الله تعالى إلا ان يضعه حيث أحب ، وقالت :

بنی هاشم قد غادرت من اخیکم امینه از الباه یعتلجان وماکل ما نال الفی من نصیبه بحزم و لا ما فاته بتوانی فاجل اذا طالبت امرا فإنه سیکفیکه جدان یصطرعان

<sup>(</sup>١) تاج العروس ٧: ١٥٤.

وقالت في ذلك أيضاً :

إنى رأيت مخيلة نشأت فتلألات بعناتم القطر لله ما زهرية سلبت ثوبيك مااستلبتوما تدرى(١١

## أى الرجال المهزب ؟

أول من قاله النابغة حيث قال : \_

ولست بمستبق أخاً لا تله على شعت أى الرجل المهذب<sup>(۱)</sup> لقر استبطنتم بأشهب بائرل

قاله العباس بن عبد المطلب رضى الله عنه لأهل مكه أى بليتم بأمر صعب مشهور كالبعير الأشهب البازل ؛ وهو الأبيض القوى ، والبساء في , بأشهب ، زائدة ، يقال : استبطنت الشيء إذا أخفيته (٣) .

#### لا فى العبر ولا في النفير

قال المفضل: أول من قال ذلك أبو سفيان بن حرب وذلك أنه أقبل بعير قريش وكان رسول عَيَّلْكِنْ قد تحين انصرافها من الشام فندب المسلمين للخروج معه ، وأقبل أبو سفيان حتى دنا من المدينة وقد خاف خوفاً شديداً فقال لمجدى بن عمرو: مل أحسست من أحد من أصحاب محمد ؟ فقال : ما رأيت من أحد أنكره إلا واكبين أنيا هذا المحكان وأشاد له إلى مكان عدى وبسبس عيني رسول الله عَيِّلْكِنْ ، فأخذ أبو سفيان أبماراً من أبعار بعيريهما ففتها فاذاً فيها نوى فقيل : علائف يترب ، هذه عيون سفيان أبماراً من أبعار بعيريهما وترك بدراً يساراً وقدكان بعث إلى قريش حين فصل من الشام يخبره بما يخافه من النبي صلى الله عليه وسلم فأقبلت قريش فصل من الشام يخبره بما يخافه من النبي صلى الله عليه وسلم فأقبلت قريش

<sup>(</sup>١) الميداني ٢:١٥ - ٢٥.

<sup>(</sup>٢) الميدان ١: ٢٠ .

<sup>(</sup>٣) الميداني ٢ : ١٥٣ .

من مكة فأدسل إليهم أبو سفيان يخبرهم أنه قد أحرز العير ويأمرهم بالرجوع فأبت قريش أن ترجع ورجعت بنو زهرة من ثلية أجدى ، عدلوا إلى الساحل منصرفين إلى مكة ، فسادفهم أبو سفيان فقال : يا بنى زهرة لا فى العير ولا فى النفير : قالوا : أنت أرسلت إلى قريش أن ترجع ومضت قريش إلى بدر فواقعهم دسول الله ويتياني فأظفره الله تعالى بهم ، ولم يشهد بدراً من المشركين من بنى زهرة أحد : قال الأصمى : يضرب هذا للرجل يحط أمره و يصغر قدره (١) .

### لا قرار على زأر من الاسر

من قول النابغة :

نبئت أن أبا قابوس أوعدني ولا قراد على زار من الأسد تمثل به الحجاج حين سخط عليه عبد الملك ٢٠٠٠

# لا نجمع سيفال في غمر

قال أبو ذؤ بب :

تريدين كيها تجمعيني وخالداً وهل يجمع السيفان ويحك ف عمد (٢٠

## ألذمن الغنيمة الباردة

قال الجاحظ: إن أهل تهامة والحجاز لما عدموا البرد فى مشاربهم وملابسهم إلا إذا هبت الشيال سموا الماء النعمة الباردة ، ثم كثر ذلك منهم حتى سموا ما غنموه والبارد ، تلذذا منهم كتلذذه بالماء البارد (٤) .

<sup>(</sup>١) الميد ني ٢ : ١٧٢ .

<sup>(</sup>۲) الميداني ۲: ۱۷٦ -

<sup>(</sup>٣) لليدائق ٢ : ١٨١ -

<sup>(</sup>٤) الميداني ٢ : ٢٠٣ .

#### الحرب سجال

المساجلة أن تصنع مثل صليع صاحبك من جرى أو سقى · وأصله من السجل وهو الدلو فيها ما. قل أو كثر . ولا يقال لها وهى فارغة سجل · قال الفضل بن العباس ابن عتبة بن أبى لهب :

من يساجلى يساجل ما جداً يملاً الدلو إلى عقد الكرب وقال أبو سفيان يوم أحد بعد ما وقعت الهزيمة على المسلمين : اعل هبل، اعل هبل، فقال عرب با رسول الله ألا أجيبه قال : بلى يا عمر ، قال عمر : الله أعلى وأجل : فقال أبو سفيان : يا ابن الخطاب إنه يوم الصمت ، يوم بيوم بدر، وأن الآيام دول، وإن الحرب سجال . فقال عمر : ولا سواء ، قتلانا في الجنة ، وقتلاكم في النار , فقال أبو سفيان : إنكم المزعمون ذلك القد خينا إذن وخسرنا (1)

#### أكان الشيطان

يضرب فى كل شى. ذهب فلم يوجد له أثر ، وأكلة الشيظان حية فى الجاهلية لا يقوم لها شى. ، تأتى البيت الحرام فى كل حين فتضرب بنفسها الأرض فلا يمر بها شى. إلا أهلكته (٢)

#### قد مهرعت بجلدائه

هو حمى قريب من الطائف لين مستو ، كالراحة ، لا خمر فيه يتوارى به · يضرب للأمر الواضح البين الذى لا يخنى على أحد<sup>(٢)</sup> .

وجلدان بكسر أوله وإسكان ثانية و يالدال المهملة على وزن فعلان ، وهي أرض سهلة ولذلك قالوا : أسهل من جلدان . قال الشاعر :

ستشمظكم عن بطن وج سيوفنا ويصبح منكم بطان جلدان مقفر الما

<sup>(</sup>١) لليداني ١: ٢٢٣ . (٢) لليداني ١: ١٥٠

<sup>(</sup>٢) الميداني ٢: ٥٥ .

<sup>(</sup>٤) تشمظكم: تمنعكم . وج : الطائف . معجم ما استعجم ٢ : ٢٨٩ .

#### أعرى من المشتفرى

خرج الشنفرى هو وتأبط شراً وعمرو بن براق فأغاروا على بحيلة فوجدوا لهم رصدا على الماء ، فلما مالوا له في جوف الليل قال لهما تأبط شرا : إن بالماء رصدا ، و إنى لاسمع وجيب ةلوب القوم ، فقالًا ما نسمع شيئاً وما هو إلا قلبك بجب. فوضع أيديهما على قلبه وقال : والله ما يجب وما كانّ وجابا ، قالوا : فلا بد لنا من ورود الماء ﴿ فَرْجُ الشَّنْفُرِي فَلَمَا رَآهُ الرَّصَدِّ عَرْفُوهُ فَتَرَّكُوهُ حَتَّى شَرَّبٌ مِنَ المَّاءُ ورجع إلى أصحابه فقال: والله مابالما. أحد ولقد شربت من الحوض، فقال تأبط شرا للشنقرى: بلي واكن القوم لايريدونك وإنما يريدونني ثم ذهب ابن براق فشرب ورجع ولم يعرضوا له فقال تأبط شرا للشنفرى : إذا أنا كرعت في الحوض فإن القوم سيشدون على فيأسرونني، فاذهب كأنك تهرب ثم كن في أصل ذلك القرن، فإذا سمعتني أقول خذوا خذوا فتعال فاطلقي. وقال لابن براق: إنى سآمرك أن تستأسر للقوم فلا تنأ عنهم ولا تمكنهم من نفسك تم مر تأبط شراحتي ورد الماء فحين كرع في الحوض شدوا عليه ، فأخذوه وكتفوه بوتر ، وطار الشنفرى أأنى حيث أمره وأنحاز أبن براق حبث يرون فقال تأبط شرا : يامعشر بجيــلة هل اــكم في خير أن تياسرونا في الفدا. ويستأسر الحكم ابن براق قالوا: نعم . ققال وبلك يا ابن براق أما الشنفرى فقد طار وهو يصطلي نار بني فلان وقد علمت ما بيننا و بين أهلك ، فهــل لك أن تستأسر ويأسرونا في الفداء ؟ قال : لا والله حتى أروز نفسي شوطاً أو شوطين فجيل يستن نحو الجبال ويرجع حتى إذا رأوا أنه قد أعيا طمعوا فيله فاتبعوه ونادى تأبط شرا خذوا خذوا فخالف الشنفري إلى تأبط شرا فقطع وثاقه فلما رآه ابن براق وقد خرج من وثاقه مال إلى عنده فناداهم تأيط شرا يا معشر بجيلة أعجبكم عدو ابن براق أما والله لأعدون لكم عدوا ينسيكم عدوه . ثم احضروا ثلاثتهم فنجوا . فـكل هؤلا. الثلاثة كانوا عداتين ولم يسر المثل إلا بالشنفري(١٠).

<sup>(</sup>۱) الميداني ۱ ، ۲۰۰۰

# إد السبع مرتخص وغال

قالوا: أول من قال ذلك أحيحة بن الجلاح الأوسى سيد يثرب ، وكان سبب ذلك أن قيس بن زهير العبسى أناه وكان صديقاً له لما وقع الشر بينه وبين بنى عامر وخرج إلى المدينة ليتجهز لقتالهم حيث قتل خالد بن جعفر زهير بن جذيمة فقال قيس لأحيحة : يا أبا عمرو ، نبثت أن عندك درعاً فبعنيها أو هبها لى . فقال : يا أخا بنى عبس ليس مثلى يبيع السلاح ولا يفضل عنه ولولا أنى أكره أن أستائم إلى بنى عامر لوهيها لك ولحلتك على سوابق خيلى ، ولسكن اشترها بابن لبون فإن البيع مرتخص وغال ، فارسلها مثلا ، فقال له قيس : وما تكره من استلامك إلى بنى عامر ؟ قال : كيف لا أكره ذلك وخالد بن جعفر الذي يقول (١):

فناد بصوت يا أحيحة تمنع ببيت قرير المين غدير مروع ومن يأنه من جائع البطن يشبع وأكرم بفخر من خصالك أدبع

إذا ما أردت العز فى دار يثرب رأينــا أبا عمرو أحيحة جاره ومن يأته من خائف يلس خوفه فضــائل كانت المجلاح قديمــة

## كل الصير في جوف الفرا

قال ابن السكيت: الفرا الحمار الوحشى وجمعه فراء وأصله أن ثلاثة نفر خرجوا متصيدين. فأصطاد أحدهم أرنبا، والآخر ظبياً، والثالث حماراً. فاستهشر صاحب الأرقب، وصاحب الظبى بما نالاه وتطأولا عليه. فقال الثالث وكل الصيدف جوف الفرا،، أى هذا الذى رزقت وظفرت به يشتمل على ما عندكما. وذلك أنه ليس بما يصيده الناس أعظم من الحمار الوحشى. قاله النبى (ص) لابي سفيان يتألفه ويلوح لنا أن المثل قديم ويضرب لمن يفضل على أقرانه (٢٠).

<sup>(</sup>۱) الميداني ۱: ۲۱.

<sup>(</sup>٢) الميداني ٢: ٨٢.

#### إفا النشيد على الحسرة.

قاله الشنفرى قبيل قتله . وذلك أن نفراً من بنى سلامان الذين كان يغير عليهم فيمن تبعه من قبيلته فهم حتى قتل منهم تسعة و تسعين رجلا ، فكنوا له واحتالوا عليه حتى أسروه وأدوه إلى أهلهم : وقالوا له أنشدنا ، فقال ، و إنما النشيد على المسرة ، فذهبت مثلا . ثم ضربوا يده فقطعوها ثم قالوا له حين أدادوا قتله ، أبن نقبرك ؟ فقال :

لا تقبرونی إن قبری محرم علیكم ولكن أبشری أم عامر إذا احتملت الله وفي الرأس أكثری وغودر عند الملتق ثم سائری هندا لك لا أرجو حبساة تسرنی سجیس اللیالی مبسلا بالجرائر (۱۱)

# احمی من حجیر الظمن

هو ربيعة بن مكدم الكنانى ومن حديثه فيها ذكر أبو عبيدة أن نبيشة بن حبيب السلمى خرج عاريا فلق ظعناً من كنانة بالكديد فأراد أن يحتويها فانعه ربيعة بن مكدم فى فوارس وكان غلاماً له ذؤابة . فشد عليه نهيشة فطعنه فى عضده فأتى ربيعة أمه وقال ، شدى على العصب أم سيار فقد رزقت فارساً كالدينار فقالت أمه :

إنا بنى ربيعة بن مالك برزأ فى خيارنا كذلك

من بين مقتول وبين هالك

ثم عصبته فأسقاها ما. فقالت ؛ اذهب فقاتل القوم فإن الما. لا يفوتك فرجع وكر على القوم فكشفهم ورجع إلى الظعن وقال : إنى لمائت وسأحبكن ميتا كما حميتكن حياً أن أقف بفرسي على العقبة واتكى على رمحى فإن فاضت نفسي كان الرمح عهدى فالنجاء النجاء فإنى أرد بذلك وجوه القوم ساعة من النهاد فقطعن العقبة ووقف بإزاء القوم على فرسه متكثاً على رمحه

<sup>(</sup>١) الميداني، وبلوغ الآرب ص ١٤٦ - ٢٠.

ونزفه الدم ففاظ والقوم بإزائه يحجمون عن الإقدام عليه فلما طال وقوفه في مكافه وراوه لا يزول عنه دموا فرسه فقمص وخر دبيمة لوجهة فطلبوا الظعن فلم يلحقوهن، ثم إن حفص بن الاحنف الكنائي مر بجيفة دبيعة فعرفها فأمال عليها أحجاراً من الحرة وقال يبكيه:

لا يبعدن ربيعة بن مكدم وستى الفوادي قبره بذنوب نفرت قلوصى من حجادة حرة بنيت على طلق اليدين وهوب لا تنفرى يافاق منه فأنه شراب خر مسعر لحروب لولا السفار وبعده من مهمه لتركتها تحبو على العرقوب

قال أبو عبيدة قال أبو عمرو بن العلاء : ما نعـلم قتيلا حمى ظعائن غــير ربيعــة ابن مـكدم<sup>(۱)</sup>.

#### أشير امرأ بعض بزه

وهو مثل أرسله ذو الإصبع العدوانى، وقصته أن ذا الإصبع بعد أن زوج بناته الاربع مكثن برهة ثم اجتمعن إليه، فقال للكبرى: يا بنية، ما مالـكم ؟ قالت: الإبل قال: فكيف تجدونها ؟ قالت خير مال ، نأكل لحومها مزعا ونشرب ألبانها جرعا ، وتحملنا وضعيفنا ؛ قال فكيف تجدين زوجك ؟ قالت: خير زوج يكرم الحليلة ، ويعطى الوسيلة ٢٠٠ ؛ قال: مال عميم وزوج كريم . ثم قال للثانية: يا بنية ما مالـكم ؟ قالت البقر ؛ قال فكيف تجدونها ؛ قالت : خير مال، تألف الغناء وتودك السقاء ٢٠٠ ، وتملأ الإناء ، وفساء فى فساء ؛ قال : فكيف تجدين زوجك ؟ قالت : خير زوج يكرم أهله ، ويلسى فضله ؛ قال حظيت ورضيت . ثم قال للثالثة ما مالـكم ؟ قالت : المعزى ؛ قال : فكيف تجدونها ؟ قالت : المعزى ؛ قال : فكيف تجدونها ؟ قالت : المعزى ؛ قال : فكيف تجدونها ؟ قالت : المعزى ؛ قال : فكيف تجدونها ؟ قالت : المعزى ؛

<sup>(</sup>۱) الميداني ۱ : ۲۳۱ .

<sup>(</sup>٢) الوسيلة : ما يتقرب به إلى الغير .

<sup>(</sup>٣) تودك السقاء: تجمل فيه الودك وهو الدسم.

تجدین زوجك؟ قالت لا بأس به لیس بالبخیل الحکر (۱) ولا بالسمح البذر، قال جدوی مغنیة .

ثم قال للرابعة: يا بدية ما ما لكم؟ قالت الصاّن؛ قال وكيف تجدونها؟ قالت: شر مال ، جوف(٢) لايشبعن ، وهيم (٣) لاينقعن ، وصم لايسمعن(٤) وأمر مغوبتهن يتبعن ؛ قال : فكيف تجدين زوجك ؟ قالت : شر زوج ، يكرم نفسه، ويهين عرسه، قال : «أشبه امراً بعض بزه (٥) » . وفي رواية «أشبه أمرؤ بعض بزه ، وأرسله مثلا .

## أساء سمعا فأساء إجابة

قال ذلك سهيل بن عمرو وقد خرج ذات يوم ومعه ابنه أنس فأقبل ابن شريق الثقني وقال لسهيل من هذا؟ قال سهيل : هو ابني فقال ابن شريق الثقني : حياك الله يا فتى ، فقال الفتى : لا والله ما أمى في البيت ، إنها انطاقت إلى أم حنظلة تطحن دقيقا، فقال أبوه : أساء سمماً فأساء إجابة . . . فأرسلت مثلا ،

<sup>(</sup>١) الحكر: المستبد بالشيء.

 <sup>(</sup>٢) جوف : عظام الاجواف .

<sup>(</sup>٣) مم لا ينقمن : عطاش لا يروين .

<sup>(</sup>٤) شبهت الضأن بما لايسمع لبلادتها والعرب تقول : ﴿ أَبِلَهُ مَا يُرَعَى الصَّانَ ﴾ •

<sup>(</sup>ه) الآغاني ص هه - ٩٦ - ٣ ط دار الكتب ، والكامل للبرد ص ٣١٨ - ١ ط أوربا ، والميداني - ١ .

# الفصال إيان

# الخطب والوصايا

تمهيد:

الخطابة فن من فنون النثر، ولون من ألوانه، وهي فن مخاطبة الجمهور الذي يعتمد على الإقناع والاستبالة والتأثير، فهي كلام بليغ يلتى في جمع من الناس لإقناعهم برأى أو استبالتهم إلى مبدأ، أو توجمهم إلى ما فيه الحنير لهم في دنيا أو آخرة.

والحطابة ضروربة لسكل أمة فى سلمها وحربها ، فهى أداة الدعوة إلى الرأى والتوجيه إلى الخير ، ووسيلة الدعاة من الأنبياء والمرشدين ، والزهماء والمصلحين ، فهى ضرورة من ضرورات الحياة الاجتماعية والدينية والسياسية .

وإنما تقوى الخطابة ويرتفع صوتها فى زمن الحرية ، وفى ظلال الديمقراطية ، حيث تستطيع الآمة أن تتنفس بآمالها ومشاعرها ، وتنطلق من قيود الذل والظلم ، إلى حيث تتكلم أفواهما بما تجيش به الحنواطر ، وتضطرم به النفوس ، وتتجه إليه الآمال فى ظلال الحرية ، تتقارع الآواء ، وتتصارع الأفكار ، وتتنازع المبادى ، وتتنافس المذاهب ، وتتعدد الخصومات ، وفى ذلك كله غذاء للخطابة ، ومدد لها وداع إليها .

والحطابة إما سياسية أو اجتماعية أو دبنية ، وقد ازدهرت فى العصر الحديث الخطابة القضائية والبرلمانية . وفن الخطابة قديم وجد فى الآمم القديمة كقدما. المصريين واليونان والرومان .

وكان للخطابة شأن عظيم فى العصر الجاهلى، وكان للخطيب مركز بمتاز لا يقل عن مركز الشاعر ، حتى إن أبا عمرو بن العلاء يقول : إن الخطيب فى الجاهلية كان فوق الشاعر(١).

<sup>(</sup>١) ١٧٠ ج ١ البيان والتهيين .

ولا إحدى المناب ، وأتفه الأمور ، ومن أبرز شما كليم المزة والآنفة ، والنفور من العار لاوهى الآسباب ، وأتفه الأمور ، ومن أبرز شما كليم المزة والآنفة ، والنفور من العار وحماية الجار والحرص على الآخذ بالثأر ، والمباهاة بالعصبية ، والمفاخرة باللسب ، والتشدق بالبيان . فالخطابة إذن ضرورة من ضروراتهم وحاجة من حاجاتهم ، يتخذونها في السلم أداة الممفاخرة والمنافرة ويصطنعونها في الحرب لتثبيت الجنان وتحميس الجبان ، ويعث الحمية في النفوس . وجمع السكلمة وتوحيد الصفوف .

ولهذا علت منزلة الحطيب. وراح الشعراء يفتخرون بالحطابة. ويتغنون بها فيما يتغنون به من المفاخر.

وقد زادها رفعـة أنهـا كانت لسان الأشراف والرؤساء والنابهين من القبائل ، يفضلونها على الشعر الذي غض منه امتهان الشعراء له بالتكسب والارتزاق ·

فازدهار الخطابة إذن فى الجاهلية يرجع إلى الحرية التى لا يحدها سلطان ولانقيدها حكومة، وإلى القتال الدائم بين القبائل وما يتطلبه من تحميش أو حض على ثأر، وإلى حب المفاخرة المتأصل فى العرب، وإلى تأصل ملك البيان فيهم، وقدرتهم على التصرف فى وجوه القول وتشقيق الكلام، وإلى ابتذال الشعر آخر الآمر بالتكسب واختصاص الرؤساء والزعاء بها

وهكذاكانت موضوعاتها تدور حول الحث على الفتال والآخذ بالنار ، والدعوة الى الصلح بالنفير من الحرب وويلاتها ، والمفاخرة بالمكادم والعصبيات ، والسفادة بين القبائل العربية ، أو بينها وبين جيرانها : في التعازى والتهاني والاستنجاد وتأمين السبل وحراسة التجارة . وكان من موضوعاتها خطب النكاح ، كما كانت تتناول الدعوة إلى عبادة الله و توحيده ، والتبشير برسوله كما سنرى في خطب دعاة التوحيد ، مثل : قس بن ساعدة ، وأكثم بن صيني ، والمأمور الحارثي

والخطب الجاهلية قصيرة بوجه عام ، وفي الغالب . ولعل ذلك راجع إلى إيثار الإيجاز ورغبتهم في حفظها وانتشارها . قيل لآبي عمرو بن العلاء : هل كانت العرب تطيل ؟ فقال : نعم ليسمع منها . فقيل له : وهل كانت توجز ؟ فقال : نعم ليحفظ عنها ولسكل مقام .

أما الخطيب فكانوا يشترطون فيه السيادة فى القوم ، والكرم فى الحلق، والعمل بما يقول ، ولا بد أن يكون جهير الصوت ، رابط الجأش ، ثابت الجنان ، قوى الحجة ، فصيح اللسان ، قليل الحركة ، حسن السمت ، جميل المظهر . وكان من عادته أن يقف على نشز (١) مرتفع معتجراً بعامته ، قابضاً بيده على سيف أو عصا ، وذلك كله للتأثير بإظهار الملامح ، وإبعاد مدى الصوت . ومنهم من كان يمسك العصسا فى الحرب .

ويظهر أنهم كانوا يرتجلون القول ارتجالاً ، بلا معاناة ولا مكابدة . وإنما يصرفون الهمم إلى الغرض . فتأتى المسانى متدفقة ، وتنثال الآلفاظ انشيالا ، كا يقول الجاحظ (٢٠) . ويشيع فى الحطابة الجاهلية السجع ، وقصد التجويد والتحبير ، والمأثور من خطب الجاهليين ، قليل أقل من الشعر المروى عنهم ، والسبب فى ذلك صعوبة حفظ النثر بعدم تقيده بوزن أو قافية ، وسرعة نسيانه ، وعدم تدوينه ، لاميتهم وغير ذلك ، بما أدى إلى ضياع الكثير من الخطب . واختلاف الرواية فيما بق منها بطول الدهد وتناقل الرواة .

# دفاع عى الخطابة الحجازية :

يقول الدكتور طه حسين فى الأدب الجاهلى: وكان فى العرب قبل الإسلام خطباء، ولكنى لا أتردد فى أن خطابهم لم تكرب شيئاً ذا غناه، وإنما الخطابة العربية فن إسلامى خالص، وذلك أن الخطابة ليست من هذه الفنون الطبيعية التى تصدر عن الشعوب عفوا: يغنى بها الآفراد لنفسها، وإنما هى ظاهرة الجماعية ملائمة لنوع خاص من الحياة، وكل الحياة الاجتماعية للعرب قبل الإسلام لم تكن تدعو إلى خطابة قوية ممتازة، فالحواضر كانت حواضر تجارة ومال واقتصاد. ولم

<sup>(</sup>١) نشز : مرتفع ، وهذه العادة في غير الوواج.

<sup>(</sup>۲) ويرى بعض الباحثين أن خطبهاء العرب كانوا يذهبون مذهب أصحاب التجويد والتحيير ، وأنهم صاغوها صباغة فنية وهذا بعيد (الفن ومذاهبه في النشر العــــربي صـ ١٢ — ١٤ ( لشوق ضيف ) .

يكن للحياة السياسية فيها خطر بذكر ولم تكن لهم حياة دينية قوية تحتساج إلى إلقاء الحطب كا تمود النصارى والمسلمون و أهل البادية كانوا في حرب وغزو و خصومات الحطاب كا تمود إلى الحوار والجدال لا إلى الخطابة ، فالخطابة تحتساج إلى الاستقرار والثبات والإطمئنان إلى الحياة المدنية الممقدة ، وأنت لا ترى عند اليونان خطابة أيام الملوك ولا أيام البداوة ولا أيام البداوة ولا أيام الملوك ولا أيام

ولسنا نوافق الدكتور طه حسين على هذا النهوين من شأن الخطابة الجاهلية :

١ فقد علمنا أن الامة العربية أمة حربية نوفرت لديها دواى الحطابة من الانفة من العار ، والاخذ بالنار ، والتفاخر بالانساب ، وكانت لها أيام حربية ووقائع لا تلتهى همت إليها حياتهم وطبيعة بيئتهم وبداوتهم ، وهذه المقامات تستدى الخطابة و تحملها قوية مزدهرة ، ولقد كانوا يتنازعون السلطة فى الرفادة والحجابة وغيرهما . وكان اتصالهم السياسى بالامم المجاورة كالفرس والروم مدعاة إلى هذه الحروب والآيام المشهورة الى كان صوت الخطابة فيها قوباً بجانب الشعر .

۲ ـ ومع هذه النهضة السياسية كانوا على جانب من الحضارة اكتسبوه من اليمن
 و هذه الامم المجاورة التي اتصلوا بها واشتبكوا معها في الحروب: فقد تهيأ لهمما ينكره
 الدكتور طه من الحضارة والتنازع السياسي والدين

٣ \_ على أنه لا يعقل أن تظفر الخطابة ، من ضعفها الذي يدعيه ، إلى هذه

<sup>(</sup>١) ٣٧٤ الأدب الجاهلي لطه حسين.

القوة العظيمة التي يعترف بها هو في صدر الإسلام . وإلا فكيف تمكون شيئاً مذكور من شيء لا غنا. فيه ؟

و حلقد انفق علماء الادب الاقدمون على قوة الخطابة الجاهلية وازدهارها ..
 و هذا هو الجاحظ: يصف الخطباء الجاهليين وحركاتهم ومواقفهم. وأزياءهم ومزاياهم،
 ويروى فى ذلك الكثير من الاشعار التى يستشهد بها . فكيف يشيد الجاحظ وأمثاله بشيء لا غناء فيه ؟

كل ذلك يدلنا على أن الخطابة بلغت من الرقى مبلغاً عظيما قبل الإسلام، وخاصة في الحجاز

# خصائص الخطابة الحجارية :

تمتاز الخطابة الحجازية بأن ألفاظها كانت تأتى كــثيرًا سهلة جميلة واضحة كاثرى فى خطب أبى طالب وما شابهها .

ولم يكن الجاهليون يتأنقون في اختيار اللفظ ذي النغمة المنشابهة أو الجرس المتآ لف، وكانوا لا يقصدون إلى المحسنات البديمية أو يتعمدونها ، ويقل الترادف في نثرهم ، إذ كانوا يؤثرون الإبجاز في كلامهم .

وتمتاز هذه الخطب أيضاً بوضوح المعانى وقربها وصدقها، كما رأينا، لأنها تمثل حياتهم البسيطة الواضحة التي لا تعقيد فيها ولا التواء، فهم لا يبالغون ولا يهولون، وإنما يعدرون عما يشعرون به في بساطة ودون تـكلف، فتى فهم اللفظ اتصح معناه دون معاناة في فهمه.

ويغلب على الخطب الحجازية السجع كما فى خطب هاشم وعبد المطلب. وأحياناً تجى، مرسلة أو مترددة بين الإرسال والازدواج أو السجع كما ترى فى خطبة أبى طالب: والحمد لله الذى جملنا من ذرية إبراهيم وزرع إسماعيل. . . الخ. .

وبشيع فى النثر الحجازى بألوانه قصر الجل، والآيجاز، وإيثار الكتابة الغربية على التصريح ، وتكثر فيه الحكم والامثال كا رأينا فى معظمها، وقد تأتى الخطبة كلها حكما وأمثالاً.

و فلاحظ على الحفطب الحجازية الجاهلية ضعف الربط وعدم التماسك بين الجل، وعدم وحدة الموضوع فى بعض الاحيان كما كان أيضاً فى الوصايا، ولعل ذلك راجع إلى الارتجال الذى تقسم به حياتهم، وإلى كثرة الحسم والامثال التي تشييع في خطبهم، والتي لا يمكن الربط بينها، فإننا لو قدمنا بعضها وأخرنا البعض لم يختل المعنى ولا نظام الحطبة.

وأخيراً تتسم الخطب الحجازية الجاهلية بقوة التأثير وحرارة الماطفة . وبالاشراق والحيان والعذوبة والبلاغة والحكمة ، وبالحض على الحير وعلى عمل المعروف .

# أشهر الخطباء الحجازيين في العصر الجاهلي

# 1 \_ كعب بن لوَّى الغرشي (١):

من أجداد رسول الله صلوات الله عليه ، وأحد خطباء العرب المشهورين ، وكان أبوه لؤى كذلك من خطباء العرب<sup>(۲)</sup> ، وكعب فى المذروة من المجد والسيادة فى قريش ومكة والحجاز ، بل العرب عامة ، وكان على الحنيفية البيضاء دين إبراهيم وإسماعيل .

وكانت قريش تجتمع عليه كل جمعة ، فيخطبهم خطبة ، مأمرهم فيها بالإطاعة والفهم والتعلم والتفكر فى خلق السموات رالارض ، والاعتبار بأحداث التاريخ وعظانه ، ويحدهم على صلة الرحم ، وإفشاء السلام ، وحفظ العهد، والتصدق عن الفقراء والايتبام ، ويذكرهم بالموت واليوم الموعود ، ويبشرهم والتصدق عن الفقراء والايتبام ، ويذكرهم بالموت واليوم الموعود ، ويبشرهم بعمد رسول قد قرب زمانه ، وأنه سيكون من ولده ، ويحثهم على اتباعه إن مجمد رسول قد قرب زمانه ، وأنه الحرام ، ويقول الجاحظ فيه . كان يخطب أددكوه ، وأنه يخرج من بيت الله الحرام ، ويقول الجاحظ فيه . كان يخطب

<sup>(</sup>١) راجع ٢٨١ / ٢ بلوغ الارب ، الروض الانف ، الطبرى ، السكامل لابن الاثير ، ٢١١ / ١ صبح الاعشى ، البيان والتبيين للجاحظ ٢٢٦ / ١ (٢) الروض الانف ، ١/٢٣ البيان والتبيين للجاحظ .

العرب عامة ، ويحض كمنانة خاصة على البر ، فلسا مات أكبروا وفاته ، فلم تزل كنائة تؤرخ بموته إلى عام الفيل(١).

٢ - هاشم بن عبد مناف الفرشى :

سيد قريش والحجاز والعرب عامة ، ملك بعد أبيه الرفادة والسقاية وصارت له السيادة على مكة ، وكان يحمل ابن السبيل ، ويؤدى الحقوق ، وضرب بسخانه المثل ، وهو أول من سن الرحلتين لقريش : رحلة الشتاء ورحلة الصيف ، وكان يصنع الطعام

لحجاج بيت الله ، ويسمى ذلك « الرفادة » . ويروى أنه كان إذا أهل هلال ذى الحجة ، قام في الصباح فأسند ظهره إلى الكعبة وخطب العرب وقريشًا . . ومن خطبه هـذه

يا معشر قريش:

إنكم سادة العرب ، أحسنها وجوها ، وأعظمها أحلاماً ، وأوسط العرب أنسابا ، وأقرب العرب بالعرب أدحاما .

يا معشر قريش :

إنكم جميران بيت الله ، أكرمكم الله بولايته ، وخصكم بحواره ، دون بنى إسماعيل، وإنه يأتيكم زوار الله يعظمون بيته، فهم أضيافه، وأحق من أكرم أضياف الله أنتم ، فأكرموا ضيفه وزواره ، فإنهم يأتون شعثا غـبرا البقية(؛) لو كان لى مال يحتمل ذلك لكفيتـكموه ، وأنا مخرج من طيب مالى وحلالى

ما لم يقطع فيه رحم ولم يؤخذ بظلم ، ولم يدخل فيه حرام ، فمن شاء منكم أن يفعل مثل ذلك فعل ، وأسألكم بحرمة هذا البيت أن لايخرج رجل منسكم من ماله

(١) ١/٢٢٦ البيان والتبيين . (٢) ١/٢٢١ بلوع الارب ، الروص الانف ؛ الطبرى ، ابن الأثير ، ٥٨ ٤ / ٢ ابن

لى الحديد ، شفاء الغرام للفاسي .

(٣) جمع ضامر : الجمل المهزول . (٤) السكمبة .

( ۲۰ - قصة الآدب )

لكرامة زوار بيت الله وتقويتهم إلا طيباً لم يؤخذ ظلماً ، ولم يقطع فيه رحم، ولم يؤخذ غصباً .

فكانوا بجتهدون في ذلك ، ويخرجون من أموالهم ، فيضعونه في دار الندوة .

### ٣ - عبد المطلب بن هاشم القرشي :

جد الرسول ، ومن حكام قريش وأشرافها وسادتها ، وكان يسمى وشببة الحمد . لكثرة حمد الناسرله إذ كان مفزع قريش فى الخطوب ، وملاذها فى النائبات ، وملجأها فى المعضلات ، وكان كذلك يدعى والفياض ، لجوده .

وكان من حلماً قريش وحكماتهم وفصحائهم وخطبائهم ، حرم على نفسه الحنر في الجاهلية ، وكان يتلألا النور في وجهه ، وتلوح سمات الخير والمجد والسيادة في أساريره ، وكان يأمر ولده بترك البغى والظلم ، ويحثهم على مكادم الأخلاق ، وينهاهم عن سفاسف الامور ، وكان يقول في وصاياه : من يخرج من الدنيا ظلوم حتى ينتقم منه وتصيبه عقو بة ، وكان يقول والله إن وراه هدده الدار داراً يجزى فيها المحسن بإحسانه ، ويعاقب فيها المسى وبإساءته .

وكان بجاب الدعاء ، وهو أول من تعبد بحراء ، وكان يعبد الله على الحنيفية ، دين إراهيم وإسماعيل ، وكانت قريش تستسقى به عندما يصيب الناس قحط ، وكان إذا رأى هلال رمضان صعد إلى حراء يطعم المساكين .

وقد ورث عبد المطلب السقاية والرفادة والرياسة عن أبيه ، وعقد المعاهدات مع ملوك الشام وأقيال حمير باليمن وصارت رحلته إليهما ، وهو الذى حفر بثر زمزم ، ووضع الحجر فى الركن .

وكان مهيب الجانب، مرهوب السكلمة ، سيدا عظيم القدر ، مطاع الأمر ، بحيب اللسل ، مر به أعرانى ، وهو جالس فى الحجر ، وأبناؤه حوله كالأسد ، فقال : إذا أحب الله إنشاء دولة خلق لها أمثال هؤلاء ، فأنشأ الله تعالى لهم بالنبوة دولة عرضها المشرق والمغرب .

وقد رفض عبد المطلب عبادة الأصنام ، ووحَّد الله ، وأوصى بالوفاء بالنــذر

ونهى عن نكاح المحادم، وقطع يد السارق، ونهى عن قتسل المو،ودة، وحرم الحمر والزنا، ونهى أن يطوف إنسان بالبيت وهو عربان ومن خطبه خطبته عند سيف بن ذى يزن بالحبشة؛ وأجلاهم عن اليمن أتته وفود العرب للتهنئة، وكان فيهم و فد من قريش، وسيدهم هو عبد المطلب بن هاشم فلما مثلوا بين يديه قال عبد المطلب:

إن الله تعالى أيها المالك أحلك محلا رفيعا ، صعبا منيعا ، باذخا شامخا ، وآنبتك منهنا طابت أرومته ، وعزت جرثو منه ، و نبل أصله ، و بسق فرعه ، فى أكرم معدن ، وأطيب موطن ، فأنت – أبيت اللعن – رأس العرب ، وربيعها الذى يه تخصب ، وملكها الذى به تنقاد ، وعمودها الذى عليه العماد ، ومعقلها الذى يلجأ إليه العباد ، سلف عبر سلف ، وأنت لنا بعدهم خير خلف، ولن يهلك من أنت خلفه ، ولن يخمل من أنت سلفه ، نحن أيها الملك أهل حرم الله وذمته وسدنة بيته ، أشخصنا إليك الذى أبهجنا بكشف الكرب الذى فدحنا ، فنحن وفد النهنئة لا وفد المرزئة .

## ٤ - ابو طالب بن هاشم بن عبر مناف (١):

عم الرسول وكافله بعد عبد المطلب ، وراعيه وحاميه ، ولد قبسل مولد الرسول مخمس وثلاثين سنة ؛ وتوفى فى النصف من شوال فى السنة العاشرة من البعثة عن أكثر من خمس وثمانين سنة .

وكان من حكام قريش، ونصر رسول الله وآزره حين قام بالدعوة، وهو الذي رق صحيفة قريش التي علقوها على الـكعبة بمقاطعة بني هاشم، فزادهمذلك بغيا وعدوانا، قال أبو طالب : يا معشر قريش : علام نحصر ونحبس، وقد بان الأمر، وتبين أنكم هل الظلم والقطيعة، ثم دخل هو و أصحابه بين أستار الكعبة وهو بقول : اللهم انصرنا

لى من ظلمنا ، وقطع أرحامنا ، واستحل ما يحرم عليه منا .

<sup>(</sup>۱) ۳۲۶ / ۱ بلوغ الآرب ــ الطبرى ــ ابن الآثير، ابن أبى الحديد الجزء الثالث ۲۱ / صبح الاعشى .

ولمساحضرت أبا طالب الوفاة جمع إليه وجوه قريش وأوصاهم بانباع لمحد، وستأتى هذه الوصية فيما بعد، وله خطبة مأثورة رويت له عند خطبته خديجة لابن أخيه محد بن عبد الله .

#### خطباء مشهورود:

ومن خطباء العرب عامة ومشهوريهم: قس، وأكثم، وكان قس يقيم في الحجاز وكان أكثم يتردد كثيرا عليه .

# ١ - أما قس بن ساعدة الأيادى:

فقد كان من حكاء العرب، وأعقل من سمع به منهم، وأول من كتب من فلان الى فلان، وأول من أفر بالبعث عن غير علم، وأول من قال: أما بعد، وأول من قال: البينة على من ادعى ، والهين على من أنكر، وقد عمر ثمانين ومائة سنة (۱)، و لما قدم وفد إباد على النبي علي الله وفرغ من حو انجهم قال: هل فيكم من يعرف قس بنساعدة ؟ قالوا كلما نعرف، قال: فما فعل ؟ قالوا: هلك ؛ فقال كأنى به على جمل أحر قائما يقول: أيها الناس، اجتمعوا واستمعوا وعوا، كل من عاش مات، وكل من مات فات ؛ وكل ما هو آت آت، إن فى السهاء لخبرا، وإن فى الأرض لعبرا، مهاد موضوع، وسقف مرفوع، وبحار تموج، وتجارة تروج، وليل داج، وسماء ذات أبراج، أقسم قس حقا، لأن كان فى الأرض رضا، ليكونن بعد سخط، وإن قله ـ عزت قدرته حينا، هو أحب إليه من دينكم الذى أنتم عليه، مالى أدى الناس يذهبون فلا يرجعون دينا، هو أحب إليه من دينكم الذى أنتم عليه، مالى أدى الناس يذهبون فلا يرجعون

أرضوا فأقاموا ، أم تركوا فناموا ؟ ! ثم ساق أبو بكر ــ رضي الله عنه ــ شعره في هذه الخطبة ، وهو مشهور ،

(١) وقال المرزبانى: زعم كثير من العلماء أنه عمر سنمانة ؟ وكان حكيما عاقلا حمليما، له نباعة وفضل وقد ضرب به المثل فى الحلم والخطابة قال الحظيئة:

وأنول من قس وأمضى إذا مضى من الرمح إذ مس النفوس نكالها و والمجم الكلام على قس وبلاغته في د بلوغ الآرب ، ص ١٥٥ / ٣ و ٢٢٤ / ٢

وقد رویت هـذه الخطبـة بروایات أخرى فی صبح الاعشی، والبیان والنبیین، والآغانی وغیرها، وفی بعض هذه الروایات: أن الرسول سأل: من یحفظها منسكم؟ فرواها بعضهم له.

# ٧ – وأما أكثم بن صينى التميمى :

فهو وإن كان ايس من القبائل الحجازية ، لكنه تردد على الحجاز كما استفاضت الروايات بذاك ، وطارت شهرته وصار يعد حكيم العرب عامة كما كان من أبلغ حكماء العرب ، وأعرفها بأنسابها ، وأكثرها ضرب أمثال ، وإصابة رأى ، وقوة حجة ، وكان خطيبا مفوها ، وحكما موفقا ، رفيع المكانة في قومه ، يعد من أشرافهم ومن كبار المحكمين فيهم ، وقل من جاراه من خطباء عصره في معرفة الأنساب ، وضرب الأمثال ، والاهتداء لحل المشكلات ، والسداد في الرأى وهو زعيم الخطباء المصاقع "الأمثال ، والاهتداء لحل المشكلات، والسداد في الرأى وهو زعيم الخطباء المصاقع "الذين أو فدهم النعان على كسرى وكلهم خطباء بلغاء ، ولسن مقاول، ولقد بلغ من إعجاب كسرى به أنه قال له : لو لم يكن للعرب غيرك لمكنى .

وقد عاش في الجاهلية وعمر طويلاحتي أدرك مبعث النبي وَيَنْظِيْهُ ، وجمع قومه وحثهم على الإيمان به .

وكان قليل المجاز حسن الإيجاز ، حلو الآلفاظ ، دقيق المعانى ، مولعاً بالآمثال ، لا يلتزم السجع ، بميل إلى الإقناع بالبرهان ، ويعتمد فى خطابته على قوة تأثيره وشدة عارضته (٢) لا على المبالغة والتهويل فهو هو فى وصاياه وخطبه وحكمه قوى الآسلوب بلبغ الآداء عميق الفكرة دقيق المعنى مشرق الديباجة محكم المسج .

ومن صور خطابته ما يروى عنه أنه قال من خطبته أمام كسرى :

إن أفضل الآشياء أعاليها. وأعلى الرجال ملوكهم وأفضل الملوك أعمها نفعاً ،

<sup>(</sup>۱) المصاقع : جميع مصةمع وهو البلميغ أو العالى الصوت أو الذي لا يرتج عليه في كلامه ولا يتمتع

<sup>(</sup>٢) العارضة: البيان واللسن والحلد والصرامة والقدرة على السكلام.

وخير الازمنة أخصبها ، وأفضل الخطباء أصدقها . الصدق منجاة ، والكذب مهراة والشر لجاجة (۱) ، والحزم مركب صعب ، والعجز مركب وطى (۲) . آفة الرأى الحوى ، والعجز مفتاح الفقر ، وخير الامور الصبر ، حسن الظن ورطة (۳) ، وسوء الطن عصمة ، إصلاح فساد الرعية خير من إصلاح فساد الراعى من فسدت بطانته كان كالغاص (٤) بالماء . شر البلاد بلاد لا أمير بها ، وشر الملوك من خافه البرى . الصمت حكم (٥) وقليل قاعله .

ومن وصية لاكثم بن صيني :

تباروا فإن البريبق عليه العدد، وكفوا السنتكم فإن مقتل الرجل بين فكيه، إن قول الحق لم يدع لى صديقاً، الصدق منجاة، لا ينفع التوقى بما هو واقع، فى طلب الممالى يكون العناه، الاقتصاد فى السعى أبق للجام، أصبح عند رأس الامر أحب إلى من أن أصبح عند ذنبه، لم يهلك من مالك ما وعظك، ويل لعالم أمر من جاهله، يتشابه الامر إذا أقبل؛ وإذا أدبر عرفه الكيس والاحق، البطر عند الرخاء حق، والعجز عند البلاء أمن، لا تغضبوا من اليسير فإنه يجنى الكثير، لا تجيبوا فيما لا تسألون عنه، ولا تضحكوا بما لا يضحك منه، حيلة من لا حيلة له الصبر، إن تعش تر ما لم تره، المكثار كحاطب ليل، من أكثر أسقط، لا تجعلوا سراً إلى أمة (٦).

وعزى أكثم ملك العرب عمرو بن هند عن أخيه فقال : أيها الملك ، إن أهل

هـذه الدار سفـر ، لا يحـلون عقـد الترحال إلا في غيرها ، وقد أناك ما ليس

بمردود عنك وارتحل عنك ما ليس براجع إليك، وأقام معك من سيظعن عنك

<sup>(</sup>١) اللجاجة: التمادى في الخصومة والغزاع والنقاش.

<sup>(</sup>٣) الورطة : الهلسكة ، وكل أمر تمسر النجاء منه .

<sup>(</sup>٤) الشرق بالماء .

<sup>(</sup>ه) الحدكم : الحسكمة ، ومنه قوله تعالى , وآتيناه الحدكم صبياً ، ، والمعنى الصمت حكمة وقل من يفعله .

<sup>(</sup>٦) ٢ : ١٢٥ بجمع الأمثال.

ويدعك ، إن الدنيا ثلاثة أيام : فأمس عظة وشاهد عدل ، فجعك بنفسه ، وأبقى لك وعليك حكمه ، واليوم غنيمة وصديق أناك ولم تأته ، طالت عليك غببته ، وستسرع عنك رحلته ، و ند لاتدرى من أهله ؟ وسيا تيك إن وجدك ، فما أحسن الشكر للمنعم ، والتسليم للقادر ، وقد مضت أصول نحن فروعها فما بقاء الفروع بعد أصولها 1 .

وقد أدرك أكثم بعثة الرسول ، وبعث ابنه حبيشا ليا تيه بخبره ، فلما رجع جمعهم وخطبهم قائلا: كما في الجزء الثاني من مجمع الامثال(۱): يابني تميم ، لاتحضروني سفيها ، فإنه من يسمع بخل (۲) ، إن السفيه يوهن من فوقه ، ويثبط من دونه ، لاخير فيمن لا عقل له ، كبرت سنى ، و دخلتني ذلة ، فاذا رأيتم مني حسنا فاقبلوه ، وإن رأيتم مني غير ذلك فقوموني أستقم ، إن ابني شافه هذا الرجل مشافهة ، وأتاني بخبره وكتابه ، يا مر فيه بالممروف ، وبنهي عن المنكر ، ويا خذ فيه بمحاسن الاخلاق ، ويدعو إلى توحيد الله تعالى ، وخلع الاوثان ، وترك الحلف بالنيران ، وقد عرف ذوو الرأى توحيد الله تعالى ، وخلع الاوثان ، وترك الحلف بالنيران ، وقد عرف ذوو الرأى منكم أن الفضل فيما يدعو إليه , وأن الرأى ترك ما ينهى عنه . إن أحق الناس بمعونة منا الفضل فيما يدعو إليه , وأن الرأى ترك ما ينهى عنه . إن أحق الناس ، وإن

<sup>(</sup>۱) دواها أبو هلال العسكرى فى ذيوان المعانى برواية أخرى به ۲ ص ۲۶۷، وزاد أنه خرج إلى النبى صلى الله عليه وسلم فمات عطشا ؛ وأوصى من معه باتباع النبى واشهدهم على إسلامه ونزل فيه ؛ (ومن عخرج من بيته مهاجرا إلى الله ورسوله . ) الآية ، ومن عجب أن نرى أكثر الحسكم العربية منسوبة إليه ، وأن تسكون خطبه ووصاياه كلمها حكما، وقد أتينا على بعضها، وتركنا كثيرامتها الطوله ، وفى الميدان به ١ ص ٧٨ وصية جعت خسة وثلاثين مثلا ، وفى صفحة ١٠٠ به ١ من أمثال العسكرى الحسكم التى بعث بها إلى المنهان من حميصة البارقى فى كتاب وهى تعد بالعشرات . وفى صد ١٠٠ به ١ من أمثال العسكرى خطبة أخرى له جمعت حكما كثيرة ، والنسخة التى نعنيها هى طبع المطبعة الحيرية سنة ١٩١٠ ه .

<sup>(</sup>۲) قال ابو هلال العسكرى؛ من يسمع الشيء ربما ظن صحته، وقيل من يسمع أخبار الناس ومعاييهم يقيع في نفسه المكرو، عليهم، أي أن جانبة الناس أسلم .

يكن باطلا، كنتم أحق الناس بالكف عنه ، وبالستر عليه ، وقد كان أسقف الم نجران يحدث بصفته ، وكان سفيان بن مجاشع يحدث به قبله ، وسمى ابنه محدا ، فكونوا فى أمره أولا ، ولا تسكونوا آخر ا، التواطائعين ، قبل أن تا تواكارهين إن الذى يدعوا إليه محمد ، لو لم يكن دينا ، كان فى أخلاق الناس حسنا ، أطبعونى ، واتبعوا أمرى ؛ أسا ال لسكم أشياء لا تنزع منكم أبدا ، وأصبحتم أعز حى فى العرب ، وأكثرهم عددا ، وأوسعهم دارا ، فانى أدى أمرا لا يجتلبه عزيز إلا ذل ، ولا يلزمه ذليل إلا عز .

إن الأول لم يدع للاخر شيئا؛ وهذا له ما بعده، من سبق إليه غمر (١) المعالى ، والعزيمة حزم، والاختلاف عجز .

فقال مالك بن نويرة (٢٠): قد خرف شيخكم ، فقال أكثم ؛ ويل الشجى من الحلى ( افظر فى ضبط السكامتين وتصريفهما الناج وأمثال أبى هلال ) والهفى على أمر لم أشهده ، ولم يسعنى 1 ؛ \_ بجمع الأمثال ٢ : ٢١٧ –

وأوصى أكثم بن صيني قومه ؛ فقال :

يابني تميم ، لا يفوتنكم وعظى ، إن فانكم الدهـر بنفسى، إن بين حيزومى (٤) وصدرى ، لـكلاما ، لا أجد له إلا أسماعكم ، ولا مقار إلا قلوبكم ، فتلقوه بالسماع مصغية ، وقلوب داعية ، تحمدوا مغبته .

الهدوى يقظان ؛ والعقل راقد ، والشهوات مطلقة ، والحزم معقول ، والنفس مهملة ، والروية (٥) مقيدة ، وإن جهل الترانى وترك الروية يتلف الحدرم، ولن يعدم المشاور مرشدا ، والمستبد برأيه موقوف على مداحض (٦) الزال،

<sup>(</sup>١) لقب ديني لمن فوقى القس ودون المطران كلة يونانية .

<sup>(</sup>۲) غمر : غطی

<sup>(</sup>٣) شاعر فارسى ولاه النبي صدقات قومه ، فلما توفى الرسول فرقهافيهم ، وقتل بأمر خالد بن الوليد ، ولامه أبو بكر وعمر . انظر معجم الشعراء .

<sup>﴿</sup>٤) ضلع القلب، أو ما اكنتف الحلمةوم من جانب الصدر.

<sup>(</sup>٥) الروية ؛ اسم مسدر من روى في الأمر بتشديد الواو ؛ فسكر .

<sup>(</sup>٦) جمع مدحض ، مزلق ، وفعله كخضع .

ومن سمع (۱) سمع به ، ومصارع الرجال تحت بروق الطمع ، ولو اعتبرت مواقع المحن ، ما وجدت إلا مقائل (۱) الكرام وعلى الاعتبار طريق الرشاد ، ومن سلك الجدد (۳) ، أمن العثار وان يعدم الحسود أن يتعب قلبه . ويشغل فكره ، ويؤرث (١) عيظه ، ولا تجاوز مضرته نفسه .

يابنى تميم ، الصبر على جرع الحلم ، أعذب من جنى ثمر الندامة ، ومن جعل عرضه دون ماله ، استهدف (٥) لماذم ؛ وكلم اللسان ! أنكى منكلم السنان ، والكلمة مرهونة ، ما لم تنجم من الفم ، فاذا نجمت ، فهى أسد محرب (١) . أو نار تلمب ، ورأى الناصح الليب ، دليل لا يجوز ، ونفاذ الرأى فى الحرب أجدى من الطعن والضرب (٧) .

# الوصايا

الوصا يا جمع وصية . والوصية ما نوجهه إلى إنسان أثير لديك من ثمرة تجسرية وحكمة أو إرشاد وتوجيه . فهي بمعنى النصيحة .

والوصية من ألوان الحطابة . قاصر على الآهل والآفارب والآصدة من والفرق بينهما أن الوصية نكون من المراة لابنتها ؛ ومن الرجل لقومه أو ابنائه ، عند الارتحال أو الشعور بدنو الآجل أو نحو ذلك ... والخطابة تكون في المشاهد والمجامع العامة والحروب والمعارك وفي المفاخرة والمنافرة ؛ وفي الوفادة على ملك أو أمير ، وفي المواسم والحوادث الجسام .

<sup>( )</sup> شنع .

<sup>(</sup>٢) الظاهر أنه جمع مقتل .

<sup>(</sup>٣) الارض المستوية .

<sup>(</sup>٤) يوقد .

<sup>(</sup>ه) انتصب هدفأ.

<sup>(</sup>٦) حرب كفرح: كلب واشتد غضبه ، وعرب مغضب .

<sup>(</sup>٧) يحمع الامثال ــ وهي بروايات أخرى في جهرة الامثال ٢ : ٢١٢ .

والوصاياكثيرة فى النثر الجاهلى وخاصة الحجازى. وتمتاز بجهالها وتناسب جملها والساليبها . وبرقتها وروعتها . وما يشيع فيها من حكمة ، وصدق تعبير ، ونفاذ فكر، وبعد نظر ، لانها لاتصدر إلا من حكيم بجرب ، اوكبير عرك الحياة ، وعركته الحياة . وربماكانت الوصية فى الادب الحجازى مزيجاً من الشعر والنثركما فى وصية ذى الاصبع العدوانى التى سنذكرها فيها بعد .

وإليك طائفة من وصايا الحجازيين في الجاهلية .

# ١ – وصية ابى طالب لقريش حين حضرته الوفاة :

يامعشر قريش: انتم صفوة الله من خلقه ، وقلب العرب ، فيمكم السيد المطاع ، وفيكم المقدام الشجاع ، الواسع الباع ، واعلموا انكم لم تتركوا للعرب في المهار نصيبا إلا أحرزتموه ، ولاشر فا إلا ادركتموه ، فلكم بذلك على الناس الفضيلة ، ولهم به إليكم الوسيلة ، والناس لكم حرب ، وعلى حربكم إلب (۱) ، وإنى اوصيكم بتعظيم هذه البنية – الكعبة – فان فيها مرضاة المرب ، وقو اما للمعاش ، وثباتا للوطا ، صلوا ادحامكم فان في صلة الرحم منسأة (۱) في الأجل ، وزيادة في العدد ، ازكوا البغى والعقوق ففيهما شرف الحياة والمات ؛ وعليكم بصدق الحديث ، واداء الأمانة ، فان فيهما عبة في الخاص ، ومكرمة في العام .

وإنى اوصيكم بمحمد خيرا ، فانه الآمين في قريش ، والصديق في العرب ، وهو الجامع لدكل ما اوصيتكم به ، وقد جاء با مر قبله الجنان (۱۲) ، وانكره اللسان ، بخافة الشنآن . . وايم الله كأنى انظر إلى صعاليك العرب واهل الاطراف والمستضعفين من الناس، قداجا بوا دعوته ؛ وصدقو اكلمته ، وعظموا امره ، فخاص بهم غرات الموت، وصارت رؤساء قريش وصناديدها اذنابا ، ودورها خرابا ، وضعفاؤها اربابا ؛ وإذا

<sup>(</sup>١) واحد يحتممون عليه بالظلم والمدران .

<sup>(</sup>٢) أى فسحة .

<sup>(</sup>٢) القلب .

أعظمهم عليه أحوجهم إليه ، وأبعدهم منه احظاهم عنده ، قد محصنه العرب ودادها ، وأصفت له بلادها ، واعطته قيادها ، يا معشر قريش : كونوا له ولاة ، ولحزبه حماة ، والله لا يسلك احد سبيله إلا رشد ، ولا يأخذ جديه أحد إلا سعد ، ولوكان لنفسى مدة ، وفي اجلى تأخير ، لكففت عنه الهزاهز ، ولدافعت عنه الدواهي (١) .

# ٧ ـ وصية ذى الإصبع العدواني :

ا إحتضر ذو الإصبع، دعا ابنه أسيدا فقالله: يابنى، إن اباك قد فنى وهو حى، وعاش حتى سم العيش، وإنى موصيك بما إن حفظته بلغت فى قومك ما بلغته، فاحفظ عنى: الى جانبك لقومك يحبوك، و تواضع لهم يرفعوك، و ابسط لهم وجهك يطيعوك، ولانستأثر عليهم بشى، يسودوك، وأكرم صغارهم كما تدكرم كبارهم، يكرمك كبارهم ويكد على مودتك صغارهم، واسمح بمالك، واحم حريمك، واعزز جارك، واعن من أستعان بك، وأكرم ضيفك، وأسرع النهضة فى الصريخ، فإن لك اجلا لا يعدوك، وصن وجهك عن مسئلة احد شيئا، فبذلك يتم سؤددك، ثم أنشأ يقول:

ت فسر به سيراً جميلا
ت إلى إخائهم سببلا
شربوا به السم الثميلا
لإخائهم جملا ذلولا
خيهم وجدت لهم فضولا
ة أن يسيل وأن يسيلا
يبكى إذا فقد ألبخيلا

ااسید إن مالا ملک آخ الکرام إن استطه وان واشرب بکاسهم وإن اهن اللشام ولا تکن إن الکرام إذا تؤا ودع الذی یعد العشیر ابنی أن المال لا

بلد إلى بلد رحيلا

أأسيد إن ازمعت من

<sup>(</sup>١) ٣٧٧ ۽ بلوغ الآدب طبعة ١٩٢٤ء ﴿ ﴿ وَمُوالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

ر أخا أخيك أو الزميلا ت بها الحزونة والسهولا ترجو مودته وصولا<sup>(۱)</sup> فاحفط وإن شحط المزا وادكب بنفسك إن همه وصل الكرام وكن لمن

ومن أمثلة الوصايا الحجازية : وصية أوس بن حارثة لابنه مالك ، وقــد رواها صاحب الأمالي ، وهي مشهورة ٢١ .

# الفصل التالث

# المحاورات والمفاخرات والمنافرات

# وسجع الكهان

المحاورة هي التحاور والنراجع في المكلام والحديث . وهي من ضرورات الاجتماع والحياة

وكان العرب كثيرى المحاورة ، الكثرة خصوماتهم ومفاخراتهم وتنازعم على الشرف وسواه .

وتشمل المحاورات: المنافرة، والمفاخرة. ونحوهما من الجدال في مختلف شئون الحياة والمعرفة . فالمفاخرة : مصدر فاخر. وهي تفاخر القوم بعضهم على بعض، وكافرا يفاخرون بالحسب والشرف والاخلاق الكريمة والعزة والثروة وكثرة العدد.

والمنافرة هي المحاكمة في المفاخرة . وأصلها من قولهم : أينا أعز نفرا،فهي التحاكم إلى المحكمين ، ليفصلوا بينهم ، ويقضوا بالشرف لاحدهم .

ومن أمثلة المحاورة : ما جرى بين هند وأبيها عتبة بن ربيعة فى زواجها قبل أن يروجها من أبى سفيان بن حرب<sup>(۱)</sup> .

ومن أمثلة المحاورات كذلك: محاورة عامر بن الظرب العدواني وحمه بن رافع ، وكذلك قول ضمرة بن ضمرة ، المشهور بالمعيدي ، للنعان ، جو الما على قوله له: و تسمع بالمعيدي خير من أن تراه ، : مهلا أيها الملك ، إن الرجال لا يكالون بالصيعان وإنما المرء بأصغريه : قلبه ولسانه ، إن قاتل قاتل بحتان ، وإن نطق نطق ببيان ، فقال : صدقت ، قه درك !! هل لك علم بالأمور والولوج فيها ؟ قال : والله إني لابرم منها

<sup>(</sup>١) راجع ١٠٤ / ٢ امالي للقالي .

المسحول(١) ، وأنقص منها المفتول ، وأحيلها حتى تحول ، وليس للأمور بصاحب، من لم ينظر في العواقب ، قال . صدقت ، ولله درك! فأخرنى : ما العجز الظاهر ، والفقر الحاضر ، والداء العياه (٢) ، والسوءة السوءاء؟ قال : أما العجز الظاهر ، فالشاب القليل الحيلة ، الملازم للحليلة ، الذي يحوم حرلها ، ويسمع قرلها ، إن غضبت ترضاها ، وإن رضيت تفداها ، وأما الفقر الحاضر ، فالمرء لا تشبع نفسه ، وإن كان من ذهب حلسه ، وأما الداء العياء ، فجار السوء إن كان فوقك قهرك ، وإن كان دونك همزك ؛ وإن أعطيته كفرك ، وإن منعته شتمك ، فإذا كان ذلك جارك ، فأخل له دارك ، وعجل منه فرارك ، وإلا فأقم بذل وصفار ، وكن ككلب هراد وأما السوءة ، فالحيلة الصخابة (٣) الحقيفة الوثابة ، السليطة (٤) العيابة ، التي تمجب من غير عجب ، فالحينه من غير غضب ، الظاهر عبها ، المخوف غيبها ، فزوجها لا يصلح له حال ، ولا ينعم له بال ، إن كان غنياً لا ينفمه غناء ، وإن كان فقيراً أبدت له قلاه ، فأداح ولا ينعم له بال ، إن كان غنياً لا ينفمه غناء ، وإن كان فقيراً أبدت له قلاه ، فأداح الله منها بعلها ، ولا متع الله بها أهلها

ومن أمثلة المفاخرة: ما وقع – على ما قيل – من بعض سادة العرب بين يدى كسرى ، وقد قال لهم : ليتكلم كل رجل منكم بمآثر قومه ، وليصدقن ، وكان حذيفة بن بدر أول متكلم ، فقال : قد علمت العرب أن فينا الشرف الأقدم ، والعز الاعظم ومآر اللصنيع الأكرم ، فقال من حوله : ولم ذاك يا أخا فزارة ؟ قال : ألسنا الدعائم التي لا ترام ، والعز الذي لا يضام ؟ قيل له : صدقت .

ثم قام الأشعث بن قيس ، فقال :

ولقد علمت العرب أنا نقاتل عديدها الاكبر، وزحفها الاكبر، وأنا غيات اللزيات(٠) . فقالوا : لم يا أخاكندة ؟ قال : لانا ورثنا ملك كندة فاستظللنا بأفياته ، وتوسطنا مجبوحه(١) الاكرم، .

<sup>(</sup>١) للفتول على طاقة واحدة (٧) الذي لا يرجى برؤه (٣) كثير اللفط والجلبه .

<sup>(</sup>٤) البذيئة . (٥) اللربات بسكون الراى : جم لربة وهي الشدة .

<sup>(</sup>٦) محبوحة الدار بضم الباء : وسطها . وبحبو مة العيش : رغده وخياره .

ثم قام بسطام بن قيس ، فقال :

• قد علمت العرب أنا بناة بيتها الذى لا يزول ، ومغرس عزها الذى لا يحول . قالوا : ولم ياأخا شيبان ؟ قال: لانا أدركهم للثار ، وأضربهم للملك الجبار ، وأقولهم للحق ، وألدهم للخصم .

ثم قام حاجب بن زرارة التميمي ، فقال : قد علمت العرب أنا فرع دعامتها وقادة زحفها • قالوا : ولم ذاك يا أخا بني تميم ؟ قال : لأنا أكثر الناس عديداً ، وأنجبهم طراً وليداً ، وأعطاهم للجزيل ، وأحملهم للتقيل ، .

ثم قام قيس بن عاصم ، وقال :

و لقد علم هؤلاء أنا أرفعهم في المكرمات دعائم، وأثبتهم في النائبات مقادم (١).
 قالوا: ولم ذاك يا أخا بني سعد ؟ قال: لآنا أدركهم للثار، وأمنعهم للجار، وأنا
 لا ننكل إذا حملنا، ولا نرام إذ حللنا،

يروى أن الأوس والحزرج تفاخرنا : فقالت الأوس : منا غيل الملائسكة ، حنظلة بن الراهب ، ولنا عاصم بن الأفلح الذي حمت لحمه الدبر ، ومنا ذو الشهادتين خزيمة بن ثابت ، ومنا الذي اهتز لموته العرش سعد بن معاذ . فقالت الحزرج : منا أربعة قراوا القرآن على عهد رسول الله لم يقرأه غيرهم : زيدين ثابت ؛ ومعاذ بن جبل ، وابي بن كعب ؛ ومنا الذي ايده الله بروح القدس في شعره حسان ابن ثابت (٢) .

ومن امثلة المنافرات ، واشهرها : منافرة (٣) عامر بن الطفيل : وعلقمة بن علاثة العامريين ، وقد تنازعا الرياسة ومنافرة هاشم بن عبد مناف وامية بن عبد شمس .

<sup>(</sup>١) مقادم : جمع مقدام ومقدامة وهو الشجاع .

<sup>(</sup>٢) ١٨٧ / بلوغ الارب.

<sup>(</sup>٣) راجعها في ١٨٨ / ١ بلوغ الارب .

# منافرة هاشم بن عبد مناف وأمية بن عبد شمس :

لما تولى هاشم أمر مكة بعد أبيه ، وساد قومه ، بما كان عليه من محاسن الآخلاق، وجليل الشيم ، وكال الشجاعة ، وروعة الكلام ، وغاية الفصاحة ، وسوى ذلك من المسآ والمفاخر الجليلة ، حسده ابن أخيه أمية بن عبد شمس ابن عبد مناف عجزاً عن اللحاق به وعى مباراته في صليعه وفي شيمه ، ونشبت العداوة بين أمية وهاشم وأراد منافرته ، فكره ذلك هاشم لنسبه وقدره ، فلم تدعه في قريش حتى نافره إلى الكاهن الحزاعي في خمس نوق سود الحدق ، ينحرها ببطن مكة والجلاء عن مسكة عشر سنين ، فخرج كل منهما في نفر ، ونزلوا على السكاهن ، فقال قبل أن يخبره خبره : والقمر الباهر ، والكواكب الزاهر ، والغام الماطر ، وما بالجو من طائر ، خبره علم مسافر ، من منجد وغائر ، لقد سبق هاشم أمية إلى المفاخر .

فنفر الحزاعي هاشما ، وقال لأمية : تنافر رجلا هو أطول منك قامة ، وأعظم منك هامة ، وأحسن منك وسامة ، وأقل منك لامة ، وأكثر منك ولدا ، وأجزل منك صفدا ؟

فقال أمية : من انتكاث الزمان أن جعلناك حكما ، فأخذ هاشم الإبل فنحرها وأطعمها من حضرها. وخرج أمية إلى الشام فأقام بها عشر سنين .

ومنافرة قريش وخزاعة إلى هاشم وخطبة هاشم فىهذا (١١) ، وكذلك منافرة عامر ابن الطفيل وعلقمة بن علائة العامر بين ، مشهور تان فى كتب الأدب .

# سجع الكمان

ويلبغى أن نشير إلى لون آخر من ألوان النثر الجاهلى ، ونعنى إله ذلك السجع الذى كان الكهان يلتزمونه ، ويحتشدون له ، ويؤثرونه على كل أسلوب ، ويتكلفون فيه ، للتأثير على الناس ، وللتعمية فى الجواب ،

والكهانة هي الإخبار عن الأمور المغيبة ماضية كانت أو مستقلة . وكان

<sup>(</sup>١) راجع ٣٣٧ ج ١ بلوغ الأرب .

عَى العرب كران ، لهم فيهم اعتقاد . . ومن أشهرهم : سطيح ، وشق وطريفة الحبير ، وفاطمة الخثيمية (١) .

وكان العرب يفزعون إلى كهانهم فى كل ما يطرأ عليهم من أمر ، أو يستعصى عطيهم من مشكلات وأزمات وشدائد ، ويستطبونهم فى الأدوا.

وكانت الكهانة منتشرة في الجاهلية قبيل البعثة – وتدور غالباً حول التهشير بلبي بيعث ، وتفسير الرؤى ، ومعرفة ما أشكل من الأمور ، أو خنى من الحوادث .

والكهانة الصادقة على أى حال نوع من الفراسة والإلهام وصدق الحس وصفاء الروح – وكثيراً ما نرى ذلك حتى اليوم .

ويقول الجاحظ: وكان كهان المرب بتحاكم إليهم أكثر الجاهلية ، وكانو ايدعون الكهانة وأن مع كل واحد منهم رئيا من الجن(٢٠) .

وكان كلام هؤلاه الكهان في تدبؤاتهم يدور حـول ما يستفتون فيـه من مسائل ومشكلات.

وكان هـذا الـكلام كله مسجرعاً . وكان الـكمان يعتمدون فيـه على الإغراب. التعمية في الجواب .

ومهما يكن من شيء فإن حرفة الكهانة في ذلك العصر قد أنمرت ضربا طريفاً من الخطابة كان بتكي، على السجع والنوقيع ؛ كما كانت تكثر فيه الافسام، والالفاظ الغريبة، ويتسم بقصر الجمل غالباً.

وقد روى أن النبي يَرْاقِيُّ نهى عن سجع الكهان ، وذلك لمكانه من السكلف والاغراب والغموض، وبعده عن الصدق . وادعائه المشاركة في علم الغيب .

ومن الكواهن والـكاهنات: زبراء، وشق أنمار، وسطيح الذهبي. وفي كتب الآكيب صـور كثيرة للـكمانة تدل على حذق الكهان وبراعتهم

<sup>(</sup>١) كانت فاطمة بمكة ولها قصة مع عبد الله والد الرسول صلوات الله عليه قبل ﴿وَاجِهُ بِآمَنَهُ .

<sup>(</sup>٢) ١٩٥ ج ١ البيان و التببين .

في معرفة طوايا النفوس والكشف عن خبايا الآمور ، ومن ذاك ما يرويه صاحب الآغاني :

كانت هند بلت عتبة ، عند الفاكة بن الخيرة . وكان الفاكه من فتيان قريش وكان له بيت للضيافة بالوز يفشاه الناس من غير إذن . فخلا البيت ذات بوم فاضطحم هو وهند فيه . ثم نهض لمعض حاجنه ، فأقبل رجل بمن كان يغشى البيت ، فولجه . فلما رآها رجع هاربا ، وأبصره الفاكه ، فأقبل إليها فضربها برجله ، وقال : من هذا الذي خرج من عندك ؟ قالت ما رأيت أحداً ولا انقبهت حتى أنهنى ، فقال لهما ترجعي إلى أمك . وتدكام الناس فيها ، وقال الها أبوها : يا بنية ، إن الناس قد أكثروا فيك ، فأنبني نبأك فإن يكن الرجل صادقاً ، دسست عليه من يقنله ، فنقطع عنك فيك ، فأنبئي نبأك فإن يكن كاذباً ، حاكمته إلى بعض كهان البين ، فقالت : لا والله ماهو بصادق ، فقال له : يافاكه ، إنك قد رميت بنتي بأمر عظيم ، فحاكن إلى بعض الكمان .

فخرج الفاكه فى جماعة من بنى مخزوم ، وخرج عتبة فى جماعة من عبد مناف ، ومعهم هند ونسوة . فلما شارفوا البلاد ، وقالوا : فدا نرد على الرجل ، تذكرت حال هند . فقال لها عتبة : إنى اوى ماحل بك هن تذكر الحال ، وما ذاك إلا لمكروه عندك . قالت ، لا والله يا ابتاه . ما ذاك لمكروه ، ولكنى اعرف انكم أتون بشرا يخطى مو يصيب ، ولا آمن ان يسمنى ميسها يكون على مسبة ، فقال لها إنى سوف اختبره لك ، ثم ادخل فى إحليل فرسه حبة بر ، واوكما عايها بدير فاما قده والحل الرجل اكرمهم ونحراهم ، وقال له عتبة : جثناك في امر ، وقد خبات لك خبئا أختبرك به ، وانظر ما هو قال ثمرة فى كرة . قال : اوضح ؛ قال جبة بر ، فى إحليل ، هر ، قال ويقول ، انظر فى امر هؤلاء الله وة ، فجمل يدنوه ن إحداه ن ، فيضر ب بده على كنفها ويقول ، انهضى ، حتى دنا من هند ، فقال لها : انهضى غير رسحاد () ولازانية ، وسنادين ملكا يقال له معاوية ، فنهض إليها الفاكه ، فأخذ بيدها فجذبت يدها من بده ، وقالت ملكا يقال له معاوية ، فنهض إليها الفاكه ، فأخذ بيدها فجذبت يدها من بده ، وقالت عنى ، فوالله لأحرص ان يكون ذلك من غيرك ، فنزوجها ابو سفيان ي حنى ، فوالله لأحرص ان يكون ذلك من غيرك ، فنزوجها ابو سفيان ي -

<sup>(</sup>١) الرسحاء قليلة لحم العجز والفخذين

الشع\_\_\_ر



# البان الأوك في فكرة عامة

عرب

# الشعر الحجازي في العصر الجاهلي

الفصلالأول

نماذج همذا الشعر

-1-

كانت قريش قد تحالفت على بني هاشم لحمايتهم رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقال أبو طالب بن عبد المطلب يذكر تلك المحالفة ويرد عليها :

فلما رأيت القوم لا ود فيهم

وقعد صارحونا بالعداوة والآذي وقد طاعوا أمر العبدو كلزايل (١)

وقد قطعوا كل العرى والوسائل

صبرت لهم نفسي بسمراه سمحة وأبيض عضب من رّاث المقاول (٢)

وأحضرت عند البيت أهلي وإخوتي وأمسكت من أثرابه بالوصائل (٣)

قياما معا مستقبلين رتاجه لدى حيث يقضى حلفه كل نافل (٤)

(١) المزيل: المفارق

(٤) الرتاج : الباب المظبم ، والنافل : المقطوع .

<sup>(</sup>٢) سمحة : أى لينة يريد جا الرمح ؛ والعصب : القاطع يريد به السيف ، والمقاول ؛ ملوك اليمن .

<sup>(</sup>٣) الوصائل: جمع وصيلة وهي حبرات البن ، وكانت تدكسي بها الدكممية ، وأولى عن كساها بها تبع أبو البين ، والمراد بإمساك الوصائل ؛ إمضاء العهد على المقاومة .

أعوذ برب الناس من كل طاعــة ومن كاشح يسعى لنا بمعيبة وبالبيت حق البيت من بطن مكة وبالحجر المسود إذ عسحونه وموطىء إبراهيم فى الصخر رطبة وليلة جمع (٢) والمنازل من مي فهل بعد هذا من معاذ لعائذ يطاع بنــا أمر العــدا اودًّ أننــا كذبتم وبيت الله نترك مكة كذبتم وبيت الله يبزى (١) محمد ونســله حتى نصرع حوله وينهض قوم بالحديد إليكم وينهض يستستى الغام بوجهه يلوذبه الهـلاك من آل هاشم لقد علىوا أن ابننا لا مكذب حـديت بنفسي دونه وحميته

علينا بسوء أو ملح بباطل ومن ملحق في الدين مالم نحارل(١) وبالله إن الله ليس بغافل إذا اكتنفره بالضحى والاصائل على قدميه حافيا غير ناعل وهل فوقها من حرمة ومنازل؟ وهل من معيذ يتقي الله عادل يسدبنا أبواب ترك وكابل ونظمن إلا أمركم في بلابل(٣) ولما نطاعن حوله ونناضل وندهل من أبنائنا والحلائل نهوض الرواياتحت ذات الصلاصل(٠) ثمال اليتامي عصمة للأرامل(١) فهم عنده في رحمة وفواضل لدينا ولا يعني بقول الاباعل ودافمت عنه بالذرا والمكلاكل

<sup>(</sup>١) المكاشح: الذي يضمر العداوة .

<sup>(</sup>٢) جمع : هي المزدلفة ، يجتمع فيها الناس قبل نوو لهم مني .

<sup>(</sup>٢) نترك مكة : أى لا تتركها ، والبلابل جمع إبلبلة ــ بفتح الباءين ــ وهم الهم والوسواس .

<sup>(</sup>٤) يبزى: أى يقهر ويستذل ، وهو من حذف حرف النفي .

<sup>: (</sup>ه) الروايا : جمع راوية ، وهي الناقة التي تحمل الماء ، وذات الصلاصل : بقية لما - في الروايا ـــ القرب .

<sup>(</sup>٦) هذا وصف لرسول الله صلى الله عليه وسلم . الثمال : المجا والغياث .

<sup>(</sup>٧) الحدب: العطف والاشفاق. ذروة الناقة: أعلى سنامها. كاسكلها ما بين محرمها إلى ما مس الارض منها.

## -4-

وكان بين بني النجار وبين خطمة منازعة في حليف لبني النجار من عبس ابن هنيض فالتقوا يوما بالدرك وجمء مع بعضهم لبعض حتى نال بعضهم بعضا بالجراح ولم يكن بهذنهم قالى ومندت بنو النجار حليفها فقال حسان بن ثابت قبل الإسلام في ذلك :

فقدا أمى لموف كابا وبنى الابيض فى يوم الدرك منعوا ضيمى بضرب صائب نحت أطراف السرابيل حملك وبنان نادر أطرافها وعراقيب تقسا كالفلك(١)

فأجابه يزيد بن طعمية الخطمة :

إذ تنادوا يالعرف أركوا ليس سنتين قوى وركك والماء الدرك والمنا جمهم بالصعيداء وفي يوم الدرك قدفوا سيدهم في ورطة قذفك المقلة شظر المعترك(٢) أبلغا عوفا بأنا معقل تمنع الضيم، وفرع مشتبك وإذا منا ملك حاربنا ضمن الحرف لنا قلب الملك(٣)

## -4-

## .وقال حسان في الجاهلية :

ما هاج حسان رسوم المقـام ومظمن الحي ومبنى الخيـام والنوى قـد هـدم أعضاده تقـادم العهـد بواد تهـام

(۱) تحت أطراف الدر أبيل هي لدروع وفي التنزيل وسر أبيل وتقيدكم بأسكم ، أي الهروع . وهتك أي ة لمع وخرق صفة لليفرب الصائب . والصنيم الذل ، وبنان متعلق عنموا أيضا أي منموا ضيمي بطرب صائب وببنان الخ . وتقسا تشتد .

(٢) ركان جمع ركيك وهو من الرجال الفسل الضميف في عقله ورأيه . والصعيداء

والورطة الشدة الموضع العريض الواسع . والورطة الشدة التي يقع فيها الإنسان .

(٣) فرع مشتبك يكى بذلك عن لحز النسب بينهم. وضمن الحرف النج : أى فزع منا لللك فلم يقو على محاربتنا.

فالحبل من شدهناه رث الزمام تذهب صبحاً وترى في المنام مألفها السدر بنه في برام مقارب الخطو ضعيف البغام (١) من بيت رأس عنقت في الحيام من بيت رأس عنقت في الحيام من عليها فرط عام فعام من نغني في بيوت الرخام دب دبي وسط رفاق هيام (١٠ خسا تردى برداء الغلام ترياقة تسرع فتر العظام عنلق الذفرى شديد الحزام لم يثنه الشان حقيف القيام المنا حقيام المنا عام عام عام عام عام المنا حقيام المنا عام عام المنا عام عام المنا المن

قد أدرك الواشون ما حادلوا جنية أرقنى طيفها مل هي إلا ظبية مطفل رجى غزالا فاراً طرفه شحت بصبياء لها سورة عتقها الحانوت دهراً فقد نشربها صرفاً وعزوجة تدب في الجسم دبيباً كا تدب في الجسم دبيباً كا حض أذا ما الشيخ والى بها من خمر بيسان تخيرتها يسعى بها أحر ذو برنس دع ذكرها وانم إلى جسرة دع ذكرها وانم إلى جسرة

<sup>(</sup>۱) للنؤى هو الحفير حول الحبام يدفع عنها السيل بمينا وشمالا ويبعده ، وأعضاده تواحيه ، ورث الزمام أى بال خلق . جنية إنما أراد مرأه كالجنية إما في جمالها وإما في تلونها وابتذالها ولا تركون الجنية هنا منسوبة إلى الجن المذى هو خلاف الإنس حقيقة به ومطفل أى صاحبة أولاد . والنعف من الرملة مقدمها وما استرق سنها . وبرأم اسم موضع . وترجى غزالا ضعيف البغام أى تسوق غزالا صغيرا صوته ضعيف .

<sup>(</sup>٢) مرة هي الخر التي فيا مرازةوهو طعم بين الحلارة والحوضة.

<sup>(</sup>٣) كما دب دبى هو أصغر ما يكون من الجراد والنمل. والرقاق الأرض من غير رمل. وهيام صفة أي ذات راب مخالطه رمل ينشف الماء نشفاً.

<sup>(</sup>٤) بيسان موضع تنسب إليه الحر . وترياقة العرب تسمى الحر ترياقة لانها نذهب بالحم، والترياق في الاصل دواء السموم قال الاعشى:

دفقة المشــــــــــــية زيافة تهوى خنوفا في فضول الزمام تحسبها بجنونة تغتلى إذا لفع الآل رؤوس الإكام (١) قومي بنو النجار إذ أقبلت شهباء ترمى أهلها بالفتام لا نخذل الجار ولا نسلم الـ معولى ولا نخصم يوم الحصام منا الذي يجمد معروفه ويفرج المازبة بوم الزحام (١)

- { -

قال حسان بن ثابت للحادث بن عامر وكان فيمن سرق غزال الكعبة :

لله درك في عز وفي حسب (4) ما إن يجلله حي من العرب (4) أد الغزال فان يخفي لمستلب (6) أين الغزال عليه الدر من ذهب ؟ تبا لدلك من شيخ وون عقب تبا لدلك من شيخ وون عقب

واحار قد كنت ولو لا مارميت به جللت قرمك مخزاة ومنقصة والله البيت ذى الأركان حليته سائل بنى الحارث آلزرى لمعشره بنس البنون وبئس الشيخ شيخهم

= وضمير بها يعود إلى الحر أى يطوف علينا بها رُجل أحر الخ: رمختلق الزفرى أى تام الحلق والجمال شاب طويل. أروع للدعوة أى نشيط خفيف عند الدعوة .

<sup>(</sup>۱) دع ذكرها: انتقال من وصف الحمر إلى وصف ناقته فقوله و وانم ، أى اسند الحديث وارفعه إلى ذكر جمرة وهى الناقة الماضية وجلدية أى شديدة غليظة وعقام لا تلد. وزياقة مختالة فى مشيتها . وتهوى خنوفا أى تميل بيديها فى أحد شقيها من النشاط . ولمع الآل أى إذا شمل وغطى السراب رءوس الإكام .

<sup>(</sup>٢) إذا أقبلت شهباء: أي سنة شهباء ذات جدب وقحط . والقتام الغبار . ولا ' 'مخصم: أي نغاب يالحجة ، واللزبة الشدة .

<sup>(</sup>٣) لولا ما رميت به أى لولا ما وصمت به من المعار وجواب لولا محذوف أى الحكنت شريفا .

<sup>(</sup>٤) جللت قومك مخزاة أى ألبستهم عارا وخزيا والمنقصة العيب.

<sup>(</sup>٥) ياسا اب البيت إلى آخر القصيدة قيل أول من علق المعاليق بالكعبة في الجاهلية عبد المطاب علقها بالغزالين من الذهب اللذين و جدهما في زمزم حين حفرها وكانا معلقين

#### - 6 -

وقالت قتيلة بلت النضر بن الحادث (١) ترثى أخاما :

باراكبا إن الآثيل مظنة من صبح خامسة ، وأن موفق (١٠) أيلم بها ميتا بأن تحية ما إن نزال بها النجائب تخفق (١٠) منى إليك ، وعبرة مسفوحة جادت بواكفها ، وأخرى تخنق (٤) هل يسمعنى النضر إن ناديته أم كيف يسمع ميت لا ينطق (٠) أمحد يا خير ضن ، كي عمق في قومها ، والفحل فحل معرق (٦)

حدة حتى سرة رهما وقصته أن جاءة من قريش كانوا في ليلة من الليالي يشربون الخر وفيهم أبو لهب وهو معنى قول الشاعره بئس الشبخ شبخهم ه وكان معهم القيان ولمسا خنيت أسباب طربهم عمدوا إلى باب له كمبة وسرقوا الفزالين وباعرهما من تجار قدموا حكة بالجروغيرها واشتروا بشدنها جميع مافي العير من الخر والمزة واشتفلوا بالمطرب واللهو شهرا ولم يدر من سرق حق مر العباس بن عبد المطلب في ليلة من الليالي بباب الدار التي قلك الجرعة فيها فسمع القيان يفنين بقصة سرقة الفزالين من باب الحكبة وبيعهما من أهل التافلة وأخبر بها العباس قريشاً فأخذرهم وضربوهم وقطعوا أيدى بعضهم شم إن عبد المطلب أفام سقاية زمزم للحجاج.

- (۱) قنيلة بفت النضر وقيل أخته نشأت فى قومها بنى عبد الدارن قصى من قريش . وكان أخرها أوأبوها النضر مع قريش علىالرسول فى غزوة بدر فأمر الرسول عليه للسلام بقتله وترى أن شمرها على قوته أكرم شمر موتور وأعنه وأكفه وأحلمه .
- (٢) الأثيل : موضع فيه قر النصر في وادى الصفراء بقرب المدينة ، تقول: إن الأثيل عظن أن تبلغه في صبح المابلة الحامسة ، إذا وقفت ولم يمقك عائق .
- (٣) النجائب: جمع نجيبة . وهي جياد الإبل. وخفتان النجائب: شدة اهترازها ، وإن زائدة.
- (٤) منى متعلق بأبلغ ، والمسفوحة : المصبوبة ، أى بلغه منى رسالة ، واذكر له عبرة على فقده سالت ، وعبرة أخرى جدت ، وأخذ حزنها بالحلق فخنقه .
  - (ه) أم هنا الإضراب: أي بل كيف يسمع الخ .
- (٦) الضنه: الاصل ، والولد . والـكر مة: النجيبة . والمعرق: من له أصول واضحة في الـكرم ، الممني أن أمك شريفة وأباك عريق في الجيد .

ما كان ضرك لو مندت؟ وربما من الفق وهو المغيظ المحنق(۱) أو كنت قابل فدية فلينفقن بأعز ما يغلو به ما ينفق(٢) فالنضر أفرب من أسرت قرابة وأحقهم إن كان عتق يمتق(٩) ظلت سيوف بنى أبيه تنوشه لله أرحام هناك تشقق ١(٤) صبراً يقاد إلى المنية متعباً وسف المقيد، وهو عان موثق(٥)

## \_7-

وقال أمية بن أبي الصلت (٦) يعتب على ابن له :

غــذوتك مولودا وعلتك يافعاً تعل بمــا أدنى إليك وتنهل ٢٥٠ إذا لِيلة نابتك بالشــكو لم أبت لشكواك إلا ساهرا أتملل ١٨٠

(٢) أى وما ضرك لو قبلت فدية ، فإلك إن فعلت أنفقنا لفديته أعز وأغلى ما نملك.

(٣) كان تامة: أى وأحتم بأن يمتق إن حصل منك عتق وفكك.

(٤) تنوشه: تقناوله ، ولله أرحام ، تعجب ، أى لم يقتله أحد غير بني أبه فعجبا من ورحام يقطعها أصحابها .

(٥) صبر أى حبسا حتى بقتل ، والمعنى : أنه يقاد للموت بعــد الحبس وهو متعب يرضف رسف المقيد ، أى وهو أسير مو ثق .

(٦) هو عبد الله بن أبى ربيعة الثقفى نشأ بالطائف جاهليا يلتمس المعارف الدينية متعبدا راجيا أن يكون نبى العرب ، حتى إذا كانت بعثة النبى صلى الله عليه وسلم نفسها عليه ، و ناضله مع أعدائه حتى ماتبالطائف سنة ٥ ه . و يمتاز شعره بالسهولة ، والدخيل من الالهاظ ، وتناول الاساطير ، والامور الدينية ، مع المدح والحكمة ، وكان أكثر مدحه فى عبد الله بن جدعان القرشى .

(٧) غذاه: قام بمؤونته ، وعاله: كفله وقام به ، واليافع: من قارب المشرين ،
 عمل : من العلل ، وهو الشرب الثانى . والهل : الشرب الآول ، يريد أنه يسبسغ عليه من
 عممه مرة بعد مرة .

(٨) أتملل : أنقلب على الملة وهي الجرة .

<sup>(</sup>۱) المعنى: إذا كنت كذلك فما كان ضرك لو مننت على أخى وأطلقته فقد يعفو السكرج، وهو منطوعلى الغيظ والحنق.

طرقت به دونی ، وعینی تهمل<sup>(1)</sup>
لتعلم أن الموت حتم مؤجل<sup>(۲)</sup>
إلیها مدی ما كنت فیك أؤمل
كأنك أنت المنعم المتفضل<sup>(۲)</sup>
فعلت كما الجار المجاور یفعل<sup>(۵)</sup>
وفی رأیك التفنید لو كنت تعقل<sup>(۵)</sup>
برد علی أهل الصواب موكل<sup>(۱)</sup>

كأنى أنا المطروق دونك بالذى تخاف الردى نفسى عليك ، وإنها فلما بلغت السن والغاية التي جعلت جزائى منك جبها وغلظة فلينك إذ لم ترع حق أبوتى وسميتنى باسم المفند رأيه تراه معداً للخلاف كأنه

## **- V** -

ومن مدائح المابغة الذبياني في عمرو بن الحارث الغساني ، هذه المدحة الرائعة التي استهلها بوصف ليله النابغي المصروب به المثل ، والتي يصف فيها الجيش بملازمة النصر له ، حتى إن الطير عرفت ذلك ، فهي تتبعه في كل غزاة ثقة منها بأنه سيشبعها من جئت قتلاه :

# كليني لهم يا أميمة ناصب وليل أقاسيه بطيء الكواكب(٧)

<sup>(</sup>١) تهمل: أي يسيل منها الدمع.

<sup>(</sup>٢) الردى : الهلاك ، حتم أى لا مفر منه . مؤجل أى له وقت .

<sup>(</sup>٣) الجبه: مقابله الانسان بما يكره.

<sup>(</sup>٤) أى لينك إذا أبيت أن تعاملني معاملة الآب عاملة بي كا يعامل الجار جاره .

<sup>(</sup>٥) فنده: نسبه إلى سوء العقل ، أى وصمتنى بسوء الرأى والفباوة ، ولو عقلت لعلمت أن الفند حقيق بأن ينسب إليك لا إلى .

<sup>(</sup>٦) ممدا : أي محضرا ومهيئًا ، أى أنه يهيىء الحلاف ، ويقابل به كل شيء كأنه كلف أن يفند آراء أهل الصواب .

<sup>(</sup>۷) كاينى لهم: دعينى وهمى من وكله للشيء أى أسله له، وأميمة: اسم أمرأة تصغير أم، وناصب صفة لهم أى هم ذو نصب أو ناصب صاحبه. وبطىء الـكواكب: أى بطىء غروب كواكبه، توهم أن ليله بطىء الـكواكب وأنه طويل لـكثرة ما يقاسيه فيه من الهموم.

قطاول ، حتى قلت ليس بمنقض وليس الذي يرعى النجوم بآيب(١) وصدر أراح الليل عازب همه تضاءف فيه الحزن من كل جانب(٣) على لعمرو نعمة بعد نعمة لوالده ليست بذات عقارب(٣) وثقت له بالنصر إذ قيل قد غزت كتائب من غسان غير أشائب(١) إذا ما غزوا بالجيش حلق فوقهم عصائب طير تهتدى بعصائب(٥) يصاحبنهم حتى يغرن معارهم من الصاريات بالدماء الدواب(١) راهن خلف القوم خزرا عيونها جلوس الشيوخ في أياب المرانب(٧)

<sup>(</sup>۱) وليس الذي يرعى النجوم بآيب . أي وحتى قبل ليس الذي و البيت ، . والذي يرعى النجوم يريد النجم الذي بتقدمها في كون بمنزلة الراعى لها يؤيد ذلك رواية (وليس الذي يمدى النجوم) ، وإباب النجوم والشمس مغيبها كأنها رجعت إلى مدنها ومسقطها: أي وحتى قبل إن أول النجوم الطالمة في هذا الليل لا تغيب مع أنه سابقها فكان حقه أن يكون أول غائب ، وكل ذلك كماية عن طول الليل .

<sup>(</sup>۲) وصدر . أى وكابنى أيضا لصدر . وأراح الليل : من الرواح ، وعازب : هائب . والممنى : دعبنى أيضا وصدرى المنضاعف الحزن ، الذى أرجع هذا الليل ما كان خائبا من همه . ثم اقتصب المكلام اقتضابا وشرع فى مدح عمرو بن الحارث فقال : على لعمرو .

 <sup>(</sup>٣) عقارب النعمة: تـكديرها بالمن والآذى . والمعنى : على الممرو نعمة حديثة
 بعد نعمة قديمة لوالده لم يكدرهما من ولا أذى .

<sup>(</sup>٤) أَشَائِب: جمع أَشَابِة وهُم الآخلاط، أَى أَن هَذَهُ الكِتَائِبُ كَامِا مِن صَلَّبُ غَسَانَ .

<sup>(</sup>ه) أى إذا غزوا حلقت عليهم جماءات النسور والعقبان والرخم لنأكل ممن يقتلو بمم.

 <sup>(</sup>٦) أى تسير جماعات الطير معهم كأنها تغير باغارتهم على الاعداء ضاريات متدربات لل دماء القتلى .

<sup>(</sup>٧) خررا: جمع أخرر وخرراء ، أى ضيقة العيون خلقة ، أو أنها تتخازر أى تقيض أجفانها لتحدد النظر . جلوس الشبوخ النج : أى أنها عند اشتداد القتال تقيم على أعالى الآرض والهضاب كأنها فى ريشها ووقوفها وتحديد النظر تترقب القنلي جالسة جلوس الشيوخ إذا التفوا بأكسية المرانب يحددون النظر إلى ثبىء بعيد . مراتب : جمع مرتباتى وهو الثوب المبطن بفراء الآرنب .

جوانح قد أيقن أن قبيله إذا ما التقى الجمعان أول غالب(١) لهن عليهم عادة قد عرفها إذاعرض الخطى فوق الكوائب(٢)

- 1 -

وقال أبو صخر الهذلى ، ويقال إنه أغزل شعر قالته العرب:

أما والذى أبكى وأضحك والذى أمات وأحيا والذى أمره الأمر لقد رّكنىأحسدالوحش أدارى أليفين منها لا يروعهما الذعر فياحبها زدنى- جوى كل ليلة وياسلوة الآيام موعدك الحشر عجبت لسعى الدهر بينى وبينها فلما انقضى ما بيلنا سكن الدهر وما هو إلا أن أراها فجاءة فأبهت لاعرف لدى ولانكر

ومن مرائى الخنساء بنت عمرو بن الشريد السامى فى أخويها معاوية وصخر ، قولها فى معاوية :

أربق من دموعك واستفبق وصدأ إن أطقت وان تطبق وقولی إن خير بنی سليم وفارسها بصحراء العقيق وايام لنبا بلوى الشقيق ألا هل ترجعن لنا الليالي إذا حضروا وفتيان الحقوق وإذ نحن الفوارس كل يوم وإذ فينا معاوية بن عمرو على أدماء كالجل الفنيق(٣) أمين الرأى محمدود الضديق فكيه فقد أودى حيدا لفاحشة أنىت ولا عقوق فلا والله لا تسلاك نفسي من النعلين و الرأس الحليق(٤) ولكني رأيت الصبر خيرأ

(١) جواسم: أي مأثلات الوقوع.

<sup>(</sup>٢) أى القنا الخطى المنسوب إلى الخط بلد بالبحرين ، والكوائب : جمع كائبة ، وهى من جسم الفرس ما تحت المكاهل إلى الظهر بحيث إذا نصب عليه السرج كانت أمام القربوس.

<sup>(</sup>٢) الفنيق: الصخم.

<sup>(</sup>٤) كان من عادة النساء حلق الرأس و تعليق النملين حزنا .

## وقولما في صخر :

ألا تبكيان لصخر الندى أعيني جودا ولا تجمدا ألا تبكيان الجرىء الجميـ ل ألا تبكيان الفتى السيدا طويل النجاد رفيـع العا د ساد عشيرته أمردا إذا القوم مدوا بأيديهم إلى المجد مد إليه بدا فنال الذي فوق أيدبهم من المجــد ثم مضي مصعداً يكلفه القوم ما عالهم وإن كان أصغرهم مولدة رَى الحمد يهوى إلى بيته يرى أفضل الكسب أن يحمدا وإن ذكر المجد الفيتـــه تأزر بالمجد ثم ارندي

= 1. -

وقال دريد بن الصمة في رئاء أخيه :

ارث جديد الحبل من أم معبد وبانت ، ولم أحمد إليك نوالها كأن حول الحي إذ متع الضحي أو الآثاب العم المحرم سوقه فقلت لعارض وأصحاب عارض علانيسة : ظنوا بألني مدجج وقلت لهم : إن الاحاليف هذه ولما رأيت الحيل قبلا كأنها

بعاقبة ، أم أخلفت كل موعد ولم ترج منا ردة البوم أو غد بناصية الشحناء ، عصبة مذود(۱) بكاية لم يخبط ، ولم يتعضد ورهط بني السوداه والقوم شهدى سراتهم في الفارسي المسرد مطنبة بين الستار وتهمد حراد يباري وجهة الربح مغتدي (۲)

<sup>(</sup>۱) رث الحبل: بلى ، والمراد العهد. متع الضحى: بلغ آخر غايته. العصبة بفتح بفتح فسكون: الشجرة تعلق في شيء عال لتكون كالحيمة عليه وهو الشجر المتسلق كاللبلاب مثلا. مذود: اسم جبل. الآثاث: شجر. العم: العظيم كابة موضع. لم يخبطه لم تعصب فروعه وتضرب بالعصى فتكسر، لم يتعضد: لم يقطع. عارض: اسم أخللشاعر (۲) الاحاليف: المتحالفون على نصرة بعضهم. قبلا: عيانا ومقابلة.

فلم يستسيوا الرشد إلاضحى ألغد أمرتهم أمرن بمنعرج الوى غوايتهم أنى بهم غبر مهتدى فلما عصونی كنت منهم، وقد أر غويت وإن رشد غزية أرشد وهل أنا إلا من غربة ؟ إن غرت فلم دعاني لم يجدني بقعدد الما دعانی أخی ، والجیل بینی وبینه شدى صفاء بيلنا لم يحدد أخ أرضعتني أمه من لبانها كرقع الصياحى فى النسيج الممدد فجئت إليه ، والرماح تنوشه إلى قطع من جلد بو مجلد(١) وكنت كذات البوريمت فأقبلت وحتى علانى حالك اللون أسود فطاعنت عنه الخبل حتى تنهبت ويعلم أن المرء غير مخلد قتال امرىء آسى أخاه بنفسه فقات: أعبد الله ذاركم الردى ؟ تنادوا، فقالوا:أردتالحيل فارسأ؟ فماكان وقافاً ولا طائش اليد فإن يك عبد الله خلى مكانه برطب العضاه والضريع المعضد(٣) ولا برما إما الرباح تناوحت وتخرج منه صرة القر جزأة وطول السرى درى عضب مهند صبور على الضراء طلاع أنجــد(١) كيش الإزار خارج نصف ساقه مناليوم أعماب الأحاديث في غد قليل تشكيه المصيبات ذاكر

<sup>(</sup>١) غزية حي من بني جشم . القعدد : الجبان يقعدعن نصرة قومه .

 <sup>(</sup>٧) الصباصى . جمع صيصاة ، شوكة يسوى بها الحائك نسجه . البو : ولد الناقة
 والبقرة ، بحشى جلده تبنا فتجد رائحته فيه فتدر اللبن له .

<sup>(</sup>٣) البرم: من لا يدخل مسع القوم فى الميسر ضنا بالجزور ، وكانوا يطعمون كلومها الفقراء. تناوحت الريح: لغبت من كل ناحية وذلك زمن الشتاء. العضاء: المشجر الشائك. العضريع: نبات خبيث لا تقربه الدواب.

<sup>(</sup>٤) كيش الإزار : كناية عن الحفة والنجدة : طلاع أنجد : كناية عن الحنام المعاب .

ارؤیسه کالماً ثم المنتباله منی بسید محمر د(۱) مدار کها منی بسید محمر د(۱) طویل الفتر ا نهای آسیل المنفقله منبف کجن ع النخلة المنتجر د منبف با کناف الجائب فی فتر مدد (۱) و این بالق مشنی القوم بفر و یز دد کذابت ، ولم ایخل بماملکت بدی

إذا هبط الآرضَ الفضاء تزَّيدَتُ وَكَمْ عَارَةً بِاللَّهِ وَالْمِوْمِ قَبْلُهُ عَارَةً بِاللَّهِ وَالْمِوْمِ قَبْلُهُ عَلَمُ اللَّهُ وَكَنَّ مَا اللَّهُ وَكَنَّ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى وَأَنَّقَ بَهُ صَدِّرً وَكُنْتُ مَنَ النَّاسُ وَاحَدًا وَهُوْتُ وَجُدُو يَ أَنْنَى لَمْ أَقَلَ لَهُ :

<sup>(</sup>٧) المصدر : الاسد . الجبيل فهمد : موضعان .

# ويغتلالشابي

# لحة عامة

# عن الشعر الحجازي الجاهلي

#### -1-

ذكر علماء الآدب ومنهم أبو عبد الله محمد بن سلام الجمحى فى طبقات الشعراء به أن الشعر كان أولا فى وبيعة ، وهى قبائل كثيرة ، منها بكر وتغلب وعبد القيس والنمر بن قاسطويشكر وعجل ولجيم وضبيعة وشيبان وذهل وسدوس ، كانوا يقيمون فى الحجاز ، وتهامة الحجاز ، ثم فى نجد ، ثم نزحت بكر وتغلب نحو العراق 111.

ثم تحول الشعر فى قيس وعيلان ، ومن بطونها : عبس وذبيان وغطفان وهو ازن وسليم وعدوان وثقيف وعامر بن صعصمة ونمير وجمدة وقشير وعقيل وخفاجة ، وكانت هذه القبائل فى نجد وأعالى الحجاز . ومن ثم يمكننا اعتبار كثير من شعراء هذه القبائل من شعراء الحجاز ، وعلى رأسهم النابغة الذبياني وزهير .

ثم استقر الشعر فى تميم ؛ وهى قبيلة كبيرة من مضر، ومن بطونها : مازن ، ودارم ، ويربوع ، ومجاشع ، وما لك ، وبهدلة . وكانت تقيم تميم فى تهامة ، ثم نزحت فى أو اسط القرن الثاني - قبل الهجرة - إلى بادية العراق وما يايها جنوبا ، ومنهم أوس من حجر ؛ وكان شاعر مضر فى الجاهلية ، حتى نشأ النابغة وزهير فأخملاه وهما حجازيان فم ظهر الشعر فى بطون مدركة ، وهى : هذيل وأسد وكنانة وقريش والدال ؛ وأغلب حقى لا ، من أهل البادية .

<sup>(</sup>۱) ومن شعرانها: المهلهل، والمرتش الأكبر، والمرتش الاصغر؛ وهو أشعر المرتشين، وسعد بن مالك، وحمرو بن قينة، وطرفة، والمنالس، والاحشى، والمسيب ابن علمس، والحارث بن حازة، وحمرو بن كانوم.

## -4-

وأما الحواضر فكانت قليلة في بلاد العرب، وهي : المدينة، والطائف، ومكة . وقد نبسغ منها في العصر الجاهلي كثيرون ، وأشعر الحواضر في الجاهلية حسان ابن ثابت (١) ولا بأس من أن نذكر الآن أسماء طائفة من الشعراء الحجازبين من أهل الحواض ، أما الحجازيون الآخرون فهم كثيرون فى العصر الجاهلي وسيأتى تفصيل الحديث عن هؤلاء وأولئك فيما يأتى من أبواب وقصول .

وأشهر شعراء المدينة : حسان ، وكعب بن مالك ، وابن رواحة ، وقيس بن الخطيم ، وابن الأسلت ( ٨٤ – ٩٣ طبقات الشعراء ) . وكان فيها جماعة من اليهود الشعراء، منهم : السمو أل ، والربيع بن أبي الحقيق ، وكعب بن الأشرف ، وشريح ابن عمران ، وشعبة بن غريض ، وأبو قيس بن رفاعة ، وأبو الذيال ، ودرهم بن زيد ( ١١٥ – ١٢٠ طبقات الشعرا. ) .

وكان لقريش شعراؤها وشعرها ، وإنكان قليلا في الجاهلية ، يقول ابن سلام : نظرت قريش فإذا حظها من الشعر قليل في الجاهلية ، فاستكثرت منه في الإسلام .

وأشهر شعراء مكة : عبد الله بن الزبعرى ، وأبو طالب ، وأبو سفيان ، ومسافر ابن أبي عمرو بن أمية ، وضرار بن الخطاب ، وأبوعزة الجمحي ، وعبد الله بن حذافة السهمى ، وهبيرة بن أبى وهب بن عامربن عائذ بن عمران بن مخزوم، والزبير ابن عبد المطلب صاحب البيت المشهور :

إذا كنت في حاجة مرسلا فأرسل حكيما ولا توصه (٢) وأشهر شعراء الطانف: أبو الصلت ، وأمية بن أبي الصلث ، وغيلان ، وكنافة أبن عبد ياليل (٣).

<sup>(</sup>١) راجع ٢١، ٢٢ طبقات الشعراء لابن سلام ، ٢٩٥ / ٢ المزهر للسيوطي .

<sup>(</sup>٢) ٦٢ طبقات الشعراء .

<sup>(</sup>٢ ) ١٠٧ – ١١٣ طبقات الشعراء .

#### - 4 -

ومن القبائل الحجازية الشاعرة قبيلة هذيل؛ وكانت اولى القبائل التي يقتدى بها في البلاغة والبيان، وهذيل تمت إلى قريش بالدسب والمصاهرة والجواد، وكانت تعاكى قريشا في انتقاء الأفصح من الألفاظ، عا يسهل على اللسان في النطق، ويحسن عند المتذوق والسامع المتفهم.

والهذايون من مدركة بن إلباس بن مضر بن نزار ، وكانوا يجاودون القرشبين ، فقد كانت قريبا منها ، ومن ثم كان الهذايون والقرشيون قديا. في الفصاحة .

وقد نبغت هذیل من الشعر خاصة ، حتى كان الرجل منهم ربما أنجب عشرة من البنین كلهم شعراه ، یقول ابو الفرج الاصبهانی : «كان بنو مرة عشرة : ابو خراش ، وابو جندب ، وعروة ، والابح ، والاسود ، وابو الاسود ، وعمرة ، وجنادة ، وسفیان، وزهبر ، وكانوا جیما شعرا . دهاة ، ویروی عن الاصمعی انه قال : إذا فاتك الهذلی ان یكون شاعراً او رامیاً فلا خرو فیه .

وحسبك ما جمعه كتاب ( ذبوان الهذليين ) الذى نشرته دار الكتب المصرية بالقاهرة من اعلام الشعراء الهذايين (١) ، وقد طبع فى اوروبا بحوعات ثلاث فى شعراء هذيل وهى :

ر حما بق من اشعار الهذابين ، و يعرف بالبغية ويحترى على سبعة وعشرين شاعراً ٢ - شرح ديوان الهذابين ، لابي سمعيد السكرى ، ويحتوى على تسمعة وعشرين شاعراً .

٣ ـ جمرعة اشعار الهدايين ، المطبوع في ليبزج ، ويشمل سنة شعراء .

ويروى أن الرواة لم بكرة را يأخذون عن لحم وجذام وقضاعة وغسان وإياد وتغلب والغر ، وإنما كانوا يأخذون العربية عن قيس وأسد وتميم وهذيل وبعض كمانة ، وكانوا يأخذون عن قيس وأسد وتميم الاعراب والتصريف والغربب ، من حيت كانوا يأخذون عن قريش وهذيل العصاحة والبلاغة .

<sup>(</sup>١) رهو عن جموعة خلية للشنقيطي ( رقم ٦ أدب ، ش بدار الكتب ) .

ومن شعراه هذيل: أبوذؤيب، وأبو خراش، وساعدة بن جؤية، وأبو العيال، وأبو قلابة، وأبو المثلم، وأبو جندب، ومالك بن خالد، وبدر بن عامر، والمتنخل وأبو كبير، ومعقل بن خويلد، والبريق، وأمية بن أبى عائذ، وصخر الذى، وعمرو فو السكلب، وحبيب الأعلم، وعبد مناف بن ربع، والمعطل، وقيس بن عيزارة، وأسامة بن الحارث، وساعدة بن العجلان، وجنادة بن عامر، وأبو بثينة، والعجلان ابن خليد، وحذيفة بن أنس، وخالد بن زهير، ومالك بن الحادث، وعمرو بن الداخل، وأسامة بن الحادث،

## \_ { -

ويحل أبن سلام شعراء المدينة الفحول خمسة : ثلاثة من الحزرج ، واثنان من الأوس . فمن الحزرج من بني النجار : حسان بن ثابت . ومن بني سلمة . كعب بن مالك . ومن بني الحارث بن الحزرج : عبد الله بن رواحة ، ومن الأوس : قيس بن الحطيم من بني ظفر ، و أبو قيس بن الاسلت من بني عمرو بن عوف . وأشعرهم حسان (١) . ومما يدل على انتشار الشعر في يثرب ، ما يرويه ابن عبد ربه عن أنس بن مالك ، أنه قال : وقدم علينا رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وما في الانصار بيت إلا وهو يقول الشعر ، قيل له : وأنت يا أبا حزة ؟ قال : وأنا ، . ويقول : وفي يهود المدينة و أكنافها شعر جيد (١) .

ويقول : وبالطائف شعراً، وشعرهم ليس بالكثير ، وإنما يكثر الشعر بالحروب التي تكون بين الاحياء ، نحو حرب الاوس والحزرج ، والذى قلل شعر قريش كذلك أنه لم يكن بينهم ثائرة ولم يحاربوا (٢٠) .

#### \_ 0 -

والشعر الحجازى خصائصه الواضحة فى الاسلوب واللفظ والمعنى والحيال والغرض. ويلاحظ اشتماله على كثير من الحكمة وقصص الانبياء ، واحتواؤه على

<sup>(</sup>١) ٨٤ طبقات الشعراء .

<sup>(</sup>٢) 110 طبقات الشعراء . (٣) ١٠٧ للرجع .

فكرة التدين ، إلى جزالته وفصاحته ومثانة أسلوبه ، فى عذوبة ، وقد ترتفع العذوبة إلى منزلة عالية فى اليلاغة .

وتتمثل كذلك فى الشعر الحجازى .. فى الأغلب .. عفية اللفظ وشرف المعنى ونبل الغرض ، فلم يفحش كثير من الشمراء الحجازيين فى قول ولم يسفوا فى بيان ، ولم ينزلوا عن مستواهم الرفيع فى شرفهم وحسبهم ومنزلتهم الاجتماعية العالية ، ويضاف إلى ذلك الطبع وعدم التعجل فى التكلف فى شعر شعراء الحجاز عامة ، إلى العذوبة والرقة لى شعر شعراء الحواضر .

ولقد كان الشعر الحجازى عمثلا للفكر العربى بما فيه من طموح ومن قوة ، ومن شرف وعزة وإياء ، وتطلع وحيرة ، ومعرفة وخيرة وتجربة ، ففيه الكثير من معارف العرب وآرائهم فى الحياة ، وفهمهم لها ، وإدراكهم للتاريخ ، مما سيتجلى فى حديثنا عن عن الشعراء الحجازيين .

ويرى ابن سلام أن شعر قريش كان قلبلا فى الجاهلية (١) . لقلة حروبهم..وقد يرد على هذا بعام الفيل وما ورد فيه من شعر كثير (١) ، وبالخصومات الكثيرة بين القبائل الحجازية ، مما كانت الآيام الحجازية أثرا لها ، وبالخصومات التى وقعت بين الرسول وأعداء الإسلام .

ومن شعراً ، قريش فى العصر الجاهلى : زيد بن عمرو بن نفيل العدوى ، ونبيسه ابن الحبياج ، واين الزبعرى ، وعمارة بن الوليد بن المغيرة الخزومى ، وعدى بن نوفل، وورقة بن نوفل ، وأميمة بنت عبدشمس بن عبد مناف ، ومسافر بن أبي عمرو بن أمية ، وأبو سفيان (٢) .

و بعد فهذه فكرة عامة عن الشعر الحجازى في العصر الجاهلي . أما الحديث المفصل عن هذا الشعر فسينتظم الفصول والآبواب الآتية ، وسنبدأ في الباب التالى بتمحيص الشعر الحجازى الجاهلي حتى تستقيم دراستنا على أسس ثابتة ، إن شاء الله .

<sup>(</sup>١) ٣٢ طبقات الشعراء. ﴿ (٢) ٢٥١ – ٢٦٢ / ١ بلوغ الارب .

<sup>(</sup>٢) راجع مهذب الآغاني ، الجزء الثاني ، في ترجم هؤلاء الشعراء . .

# البابالثاني

# الشعر الحجازي بين الصحة والوضع

-)-

الوضع والنحل من الظواهر الادبية التي لا تقتصر على أمة دون أمة ، ولا عصر دون عصر ، ولاجيل دون جيل ، وإنما هي ظاهرة عامة تشمل الاجيال كافة ، والعصود جيعا ، حتى العصر الحديث ؛ عصر العلم والحضارة فهو لم يخل من هذه الظاهرة ·

وقد سطا الصوص الادب و لا يزالون يسطون على تراث الاموات بل موتراث الاحياء على الله على الله و الحاضر موتراث الاحياء على السواء ، وادعوه لانفسهم دون خجل أوحياء ، وفي عصرنا الحاضر لرى أن قصة ما أو مقالة أو قصيدة قد تنسب لغير كاتبها أو ناظمها ، لغرض التعمية أو التنادر ، أو الإغاظة ، أو الحوف ، أو السرقة ، أو غير ذلك من الاغراض ، عما نشاهده في حياننا الادبية الحاضرة .

وظاهرة النحل ، والانتحال ، قد عرفت في الآدب العربي منذ عهد بميد ؛ عرفتها عهو د الإسلام الآولى ، بل عرفتها الجاهلية نفسها ؛ فقد قال أبو عبيدة : كان قراد بن حيش من شعراء غطفان ، وكان جيد الشعر قليله ، وكان شعراء غطفان تغير على شعره . فتأخذه و تدعيه ، منهم زهير بن أبي سلمي ، ادعى هذه الأبيات :

ما تبتغی غطفان یوم أضلت بجنوب نخل إذا الشهود أحلت نهلت من العلق الرماح وعلت عظمت مصیبتهم هناك وجلت ۴۲

إن الرزية لا رزية مثلب ان الركاب لتبتغى ذا مرة ولنعم حشو الدرع أنت لنا إذا ينعون خير الناس عند كريهة

<sup>(</sup>١) طبقات لحول الشعراء : ١٨٥ - ٢٩٥ .

وروى أن النابغة الجمدى دخل هلى الحسن بن على فودعه ، فقال له الحسن : أنشدنا من بعض شعرك ، فأنشد :

الحمد لله لاشريك له من لم يقلما فنفسه ظلما

فقال له : يا أباليلى ، ما كنا روى هذه الآبيات إلا لامية بن أبى الصلت . قال : يا أباليلى ، ما كنا روى هذه الآبيات إلا لامية بن أبى الصلت . قال : يا أبن وسول الله ، والله إنى لاول الباس قالها ، وأن السروق من سرق أمية شعره (١) . وسألت عائشة ـ أم المؤمنين ـ من صاحب هذه الآبيات :

جزى الله خيراً من إمام وباركت بد الله فى ذاك الأديم الممزق فن يستمع أو يركب جناحى نعامة ليدرك ما حاولت بالأدس يسبق قضيت أمورا ثم غادرت بعدها بوائق فى أكامها لم تفتق وما كنت أخشى أن تعكون وفاته بكفي سبنتي أزرق العين مطرق

فقالوا: مزرد بن ضرار . . قالت عائشة : فلقيت مزردا بعد ذلك ، فحلف بالله ما شهد تلك السنة الموسم (٢) . ﴿

حتى أبو بكر الصديق ـ رضى الله عنه ـ قد نحلوه الشعر . وقد روى الزهرى عن عروة عن عائشة أنها قالت : كذب من أخبركم أن أبا بكر قال بيت شعر في الإسلام الوقد تنبه كثير من الرواة العلماء في القرنين النابي والنااث لأمر الوضع ، حتى لا نكاد نجد أحداً من هؤلاء النقات لا ينص على أن بيتاً أو طائفة من الآبيات موضوعة منحولة .

## -7-

ويمكن تقسيم الشعر الجاهلي من حيث الصحة والوضع إلى ثلاثة أقسام : الشعر الصحيح ، الشعر المنحول ، الشعر المختلف عليه .

(١) الشعر الصحيح:

فأما الشعر الصحيح ، فالواقع أن رواة الشعر قد أجمعوا على كثير من الشعر الجاهلي ولم يختلفوا إلا في بعضه قال . ابن سلام : وقد اختلف العلماء في بعض

<sup>(</sup>١) المرجع السابق: ١٠٦ – ١٠٧ والاغاني ٥: ١٠٠

<sup>(</sup>٢) أبن سعد ٢ / ٢٤١.

الشعر ، كما اختلفوا فى بعض الآشياء ، أما ما انفقوا عليه، فليس لآحد أن يخرج منه ، ه وقال فى إجماعهم على الموضوع من الشعر : « وليس لآحد – إذا أجمع أهـل العلم والرواية الصحيحة على إبطال شىء منه – أن يقبل من صحيفة ولا يروى عن صحفى ، ١١) .

وهذا النص يكشف لنا عن مدى تقريرهم لإجماع الرواة فى رواية الشعر ، سوا. منه الصحيح والمنحول ، فما أجمعوا على صحته قبلناه ، وما أجمعوا على وضعه رفضناه .

ومما اعتمدوا عليه كذلك في صحة الشعر، وجود القصيدة أو الأبيات في ديوان الشاعر أو ديوان القبيلة بما رواه العلماء الثقبات، يقبلون منه ما يجى. في صورة اليقين والجزم، ويقفون أو يشكون فيما اختلف فيه، وربما قبلوا النظر فيه وأصدروا عليه أحكاماً نقدية خاصة وقد أورد أبو القرج الأصبهاني قصيدة لدريد بن السكلي، عدتها ثلاثة عشر مناً ، ومنها قوله:

أمن ذكر سلمى ما عيليك يهمل كالنهل خرز من شعيب مشلشل وماذا ترجى بالسلامة بعدما نأت حقب وابيض منك المرجل وحالت عوادى الحرب بينى وبينها وحرب تعل الموت صرفا وتنهل قراها إذا باتت لدى مفاضة وذو خصل نهد المراكل هيكل المحل وعلق أبو الفرج على هذه الاشعار والاخبار التى وردت فيها بقوله : وهذه الاخبار التى ذكرتها عن ابن السكلى موضوعة كلها ، والتوليد فيها بين وفي أشعارها . ويستدل على وضعها بقوله : وما رأيت شيئاً منها في ديوان دريد بن الصمة على سلئر وايات الله ويا ويايات الله وياي

وقد يحكمون ذوقهم الآدبي الذي صقلته التجربة وطول الدرس والمعاناة في تميين الصحيح من الفاسد من الشعر ، إلى جانب المةاسين السابقين ، وهما :

<sup>(</sup>١) طبقات فحول الشعراء ، ص ٦ .

<sup>(</sup>٢) شلمسل الماء: قطر: المرجل: الشمر؛ يقال: رجل الشمر إذا سرحه المفاضة هنا: الدرع. وذو خصل: يريد فرساً. والمراكل: جمع مركل، وهو حيث تصيررجلك من الدابة. وفرس نهد المراكل: واسع الجوف. والهيكل: الصخم.

<sup>(</sup>٣) الأغاني . ١ : ٣٩ ـ . ، دار الكتب .

- ( ا ) إجاع الرواة .
- (ب) وجود الشعر في ديوان القبيلة أو الشاعر .

وإذا ما اطمأنوا إلى صحة الشعر الذى بوردون وصفوه بعبارات تثبت صحته وقدمه، كما خعل أبو عبيدة حين أورد شمراً جاهلياً ، ووصفه بقوله إنه د الشعر الثابت الذى لا يرد ، ، وكما فعل الواقدى حبن أورد شعرا لحمان ، وعلق عليه بقوله: د ثبت قديمه ، وغير ذلك من العبارات التي تدل على القطع واليقين .

(٢) الشعر المنحول: وأكثر هذا الضرب هو ما وضعه القصاص ايزبنوا به قصصهم، وبتلسوا به الثقة في نفوس السامين أو القارئين، وما وضعه بعض الرواة البثبتوا به نسباً أو يدنوا به على أن لبعض العرب قدمة سابقة .

وقد أرسل الواضعون لانفسهم العنان ، فلسبوا شعراً لاناس لم يقولوا شعراً قط، على أو غلوا فى ضلالهم فوضعوا شعراً على لسان بعض العرب البائدة كماد وتمود ، بل على لسان آدم أبى البشر – عايه السلام – وغيره من الانبياء .

وقد هاجم ابن سلام محمد بن إسحق ، عالم السيرة المعروف ، الذى ضمن سيرته المعاراً كثيرة موضوعة ، فقال فى معرض نقده له : « أفلا يرجع إلى نفسه فيقول : من حمل هذا الشعر ؟ ومن أداه منذ آلاف السنين ؟ والله تبارك و تعالى يقول : «فقطع حابر القوم الذين ظلموا » ، أى لا بقية لهم ، وقال أبضاً : « وأنه أهلك عاداً الأولى ، وثمود فا أبقى » . والشعر إما أن يكون موضوعاً على وجه اليقين القاطع ، أو على الترجيح الفالب : ومن السهل اكتشاف أمره وافتضاح سره فهو لا يكاد يخنى على الباحث .

(٣) الشمر المختلف عليه: وأما الشمر المختلف عليه، فيظهر للقارى، المتعجل عظيما كبر القدر، والحكمة في الواقع ليس بالكرة التي يبدو بهما ، فقد يروى المئقة ديوان شماعر عن روايتين أو ثلاث من الطبقة الأولى ، فيورد كمثيراً من قصائد الديوان والإجاع منعقد على صحتها، ثم يشير في قصائد قليلة إلى أن

هذه القصيدة قد رواها فلان، ولم يروها فلان، أو أن تلك القصيدة قد تنسب إلى فلان وهو غير صاحب الديوان. وقد يجمع هذا الراوية ـــ وهو من الطبقة الثانية أو الثالثة ــ أبياناً متفرقة، ومقطعات صغيرة يضمها عنوان هو دالمنحول من شعر فلانه وهو يقصد بالمنحول ما لم يروه هؤلاء الرواة العلماء الذين رووا هذا الديوان. فإذا ما أحصيت هذه الابيات التي فص في تضاعيف الديوان أنها عما رواه فلان دون فلان، وضمت إليها والمنحول، وجدتها كلها لا تكاد تعد شيئاً مذكوراً إذا قيست بالقصائد التي أجمع الرواة على صحتها (۱).

وأمر آخر جدير بالعناية ، وهو أن كثيراً من النص على و النحل ، لا يمنى أن هذا الشعر منحول موضوع حقاً ، وإنما غاية ما يعنى أن هذا الراوية لعالم يذهب إلى أن هذا الشعر منحول ؛ بينا يذهب غيره إلى أنه صحيح . فمرد الآمر إذن إلى خلاف فى الحديم والرأى مرجعه اختلاف المصادر أو اختلاف المناهج (١٠) . . . فقد ذكر أبو خليفة الفضل بن الحباب ، أنه روى لعباس بن مرداس بيت فى عدنان ، قال :

وعك ابن عدنان الذين تلعبوا عمدحج حتى طردوا كل مطرد

ثم قال: و والبيت مريب عند أبي عبد الله ، يعنى بن سلام ، ولعل ابن سلام ارتاب في البيت لذكره عدنان و ولم يذكر عدنان جاهلي غير لبيد بن ربيعة ، بينا أورده ابن هشام على أنه صحبح غير مريب ، وذكر أنه أخذه عن أبي محرز خلف الأحر ؛ وعن أبي عبدة . وكذلك أورده أبو عبد الله المصعب الزبيرى على أنه صحبح ، ولم يشر إلى ارتبابه كما أشار إلى ارتبابه في غيره من الأبيات التي تذكر الأنساب (٢).

وبما قد يوهم بالنحل والوضع أيضاً اختلاف الرواة في نسبة الشعر ، فتراهم

<sup>(</sup>۱) مصادر الشمر الحاهلي وقيمتها التاريخية، للدكتور ناصر الدين الآسد -۲۷ – ۲۷ :

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ٤٧٣ .

 <sup>(</sup>٣) طبقات غول الشعراء : ١٠ - ١١ ، والسيرة ١ : ٩ ، لوسب قريش : ٥ .

بلسبون بعضه إلى شاعرين أو ثلاثة شعراء جاهليين . والأمثلة على هذا كثيرة جدا . ومن ذلك أن القصيدة التي منها :

من سبأ الحاضرين مأرب إذ يبنون من دون سيله العرما نسبها يونس للنابغة الجمدى ، ونسبها أبو عبيدة لآمية ، ثم سئل خلف الآحر عنها فقال : و للنابغة ، وقد يقال لآمية ، .

ويلاحظ أن الشعر في هذا المثل – وفي كثير غيره – نسب إلى شعرا. جاهليين، وأن الخلاف في نسبته لم يخرجه عن نطاق الشعر الجاهلي: فجاهلية هذا الشعر إذن ثابتة للاشك فيها عند هؤلاء الرواة العلماء، وإن كانوا اختلفوا في الشاءر الجاهلي نفسه (١).

## - 4 -

## الشعر الحجازى فى الحيزان :

وعلى هذا المقياس سندرس الصحيح والمنحول والمختلف عليه من الشعر الحجازى وسنناقش خلال بحثنا طائفة من النصوص وأقوال القدماء ، وآراء الحدثين منعرب ومستشرقين حتى يستقيم لنا رأى محص فى الشعر الحجازى ، وترقى لنا منه بعد ننى المنحول مادة تصلح لان تكون أساساً يعتمد عليه الباحثون فى الادب الحجازى فى العصر الجاهلى .

ونحب أن نشير هنا – قبل المضى فى البحث – إلى أننا قد حرصنا فيها سبق من هذا الباب ، أن تكون الشواهد والنصوص التى أوردناها ، وثيقة الصلة بشعراء حجازيين ، حجازيين ؛ كزهير بن أبى سلمى ، وأمية بن أبى الصلمة ، وحسان بن ثابت ، وعباس بن مرداس .

ولعل أول ما يتبادر إلى ذهن الباحث ، تلك العبارة التي أوردها ابن سلام عن قريش ، إذ يقول : « وقد نظرت قريش ، فإذا حظها من الشعر قليل في الجاهلية « فاستكثرت منه في الإسلام » ، وعقب الدكتور طه حسين عليها بقوله :

<sup>(</sup>١) مصادر الشعر الجاهلي ٧٥ ــ ٤٧٦.

وليس من شك عندى فى أنها استكثرت بنوع خاص من هذا الشعر الذى يهجى به
 الانصار ،

والدكنور طه يعتقد أن السياسة كانت سبباً في انتحال الشعر ، وأن العصبية بين قريش والانصار دعت إلى أن يتزيدكل فريق من أشعار الهجاء في الفريق الآخر . وسود تسع صفسات في مسألة و المهاجاة بين المهاجرين والانصار ، وحدها ، ولكنه لم يذكر في بحثه الطويل كلمة واحدة تنصل بأن فريقاً من الفريقين اختلق شعراً ونسبه إلى شعرائه في الجاهلية .

ويقول الشبخ محمد الخضر حسين فى نقده لهذا الرأى : و وبعد ذلك كله ، ألم يكن من واجب المؤلف ـ وهو أستاذكبير ـ أن يدكر لقر ا كنابه بعض الشعر الذى وضعته قريش فى الإسلام ، ونسبته إلى بعض شعر ائهم فى الجاهلية ، وكان الداعى إلى وضعه السياسة ؟ • (1) .

وقد تحدث صاحب الاغانى بإسناد له ، عن عبد العزيز بن أبي نهشل ، أنه قال : قال أبو بكر بن عبد الرحمن بن الحارث بن هشام ، وجئته أطلب منه مغر ما : ياخال حده أربعة آلاف درهم وأنشد هذه الابيات الاربعة ، وقال سمعت حسانا يدشدها وسول الله صلى الله عليه وسلم . فقلت : أعوذ بالله أن أفترى على الله ورسوله ، ولكن أن شئت أن أقول سمعت عائشة تمشدها فعلت . فقال : لا ، إلا أن تقول سمعت حسانا على دسول الله صلى الله عليه وسلم ، ورسول الله صلى الله عليه وسلم جالس . فأبي على ، وأبيت عليه ، فأهنا لذلك لا نتكلم عدة ليال . فأرسال إلى ، فقال : قل أبيانا

<sup>(</sup>١) في الآدب الجاهلي ، ص ١٣٤.

تمدح هشاما ـ يعنى ابن المغيرة وبنى أمية ؛ فقلت : سمهم لى . فساهم ، وقال : اجعلمه . في عكاظ واجعلها لابيك ، فقلت :

ألا قة قسوم و لدت أخت بني سهم هشام وابو عبد مناف مدره الخصم وذو الرمحين أشباك على القوة والحرم فهذان يذودان وذا من كتب يرمى أسود تزدهى الأقرا ن مناعون للهضم وهم يوم عكاظ منعوا الناس من الهزم وهم من ولدوا أشبوا بسر الحسب الضخم فيان أحلف وبيت الله لا أحلف على إثم لما من أخوة تبنى قصور الشأم والردم بأزكى من بنى ريطة أو أوزن في الحلم

قال: ثم جنت، فقلت: هذه قالها أبي . فقال: لا ، ولكن قل قالها ابن الزبعرى قال : فهى إلى الآن منسوبة فى كتب الناس إلى ابن الزبعرى (۱) . ويعلق الدكتور طه حسين على ذلك بقوله: وفا فظر إلى عبد الرحن بن الحارث بن هشام كيف أراد صاحبه على أن يكذب وينتحل الشعر على حسان ؛ ثم لا يكفيه هذا الانتحال حتى يذبع صاحبه أنه سمع حسانا ينشد هذا الشعر بين يدى الذي ، كل ذلك بأربعة آلاف درهم . ولكن صاحبنا كره أن يكذب على الذي بهذا المقدار، واستباح أن يكذب على عائشة ، وعبد الرحن لا يرضيه إلا الكذب على الذي ؛ فاختصا ، وكلاهما شديد الحاجة إلى صاحبه ، هذا يريد شعرا لشاعر معروف ، والآخر يريد المال؛ فيتفقان آخر الامر على أن ينحل الشعر عبد الله بن الزبعرى شاعر قريش (۲) » .

<sup>(</sup>۱) الاغانى ۱ : ۳۳ ، دار المكتب. واشباك. حسبك، كا فى الامالى. وفى مخطوط الاغانى: أشبال .

<sup>(</sup>٢) في الشمر الجاهل ٥٧ - ٧٦ .

وعلى هذه الرواية وفهذه القصيدة منحولة قطعا ، وذكر محمد بن طلحة : أن قاتل هذه القصيدة هو عمر بن أبي ربيعة الله . ومن العجيب أن ابن سلام على تشدده ودقته في ميزان التحقيق العلمي لم يشر إلى هذه القصيدة \_ وقد أوردها في كتابه \_ بما يفيد أنها منحولة أو موضوعة أو مشكوك في صحة نسبتها إلى ابن الزبعري (٢) .

وذكر ابن سلام أبا طالب د فقال : انه كان د شاعرا جيدالـكلام، وأبرع ما قال-قصيدته التي مدح فهما النبي صلى الله عليه وسلم ، وهي :

و آبیض یستسقی الغمام بوجهه ربیع الیتامی عصمة للأرامل ثم قال: , وقد زید فیها وطولت . رأیت فی کتاب کتبه یوسف بنسعد صاحبنا

منذ أكثر من مائة سنة ، وقد علمت أن قد زاد الناس فيها ، فلا أدرى أين منتهاها . وسألنى الاصمعى عنها . فقلت : صحيحة جيدة . قال اندرى أين منتهاها ؟ قلت : لا أدرى ... ، (٣) . وقد ذكر ابن هشام ما صح له من هذه القصيدة وهو أدبعة و تسعون بيتا . وقال أبن كثير عنها : إنها قصيدة بليغة جدا لا يستطبع أن يقو لها إلا من نسبت إليه ؛ وهى أفحل من المعلقات السبع وأبلغ فى تادية المعنى ، وقد شرح الشيخ حمرة فتح ألله منها أدبعة وأربعين بيتا فى كتبا(ه) .

وذكر ابن سلام بيتين قال: إن الناس يروونهما لابي سفيان بن الحارث، ثم قال: (٠) « واخبرنى اهل العلم من اهل المدينة : ان قدامة بن موسى بن عمر بن قدامة بن مظعون. الجمعى قالهما وبحلهما ابا سفيان ؛ وقراش ترويهما فى اشعارها .

ونما يؤكد صحة النص الأدبى ؛ ما يظاهره من اخبار واحباديث تنبت روايته الصحيحة . ومثال ذلك ما رواه ابو وداعة ؛ حيث قال : درايت رسول الله (ص) وابا بكر رضى الله عنه عند باب بنى شيبة ، فر رجل وهو يقول :

<sup>(</sup>١) الإغاني ١: ٢٤

<sup>(</sup>٢) طبقات فحول الشعراء ٢٠٠ – ٢٠١.

<sup>(</sup>٣) طبقات فحول الشعراء . ٢٠٤ .

<sup>(</sup>٤) المواهب العتجية ، ج ١ ، ص ١٤٨ – ١٦٤ -

<sup>(</sup>٥) طبقات فحول الشمراء : ٢٠٨ - ٢٠٩

بأيها الرجل المحول رحله ألا نزلت بآل عبـ الدار هبلتك أمك لوزلت برحلهم منعوك من عدم ومن إفتار

فالنفت رسول (ص) إلى أبى بكر فقال: أمكذا قال الشاعر؟ قال: لا والذي جعثك بالحق ، لكنه قال:

ألا نزلت بآل عبد مناف منعرك من عدم ومن أقراف حتى يعود فقيرهم كالكانى حتى تغيب الشمس في الرجاف(١) يأيها الرجل المحول رحله هبلتك أمك لو نزلت برحلهم الخالطين فقييم بغنيهم ويكالون جفانهم بسيوفهم

**خبسم رسول الله (ص). وقال : هكذا سمعت الرواة ينشدونه .** 

وقد ذكرنا ـ فيما سيق ـ طرفاً من نقد ابن سلام لابن إسحق . والآن نسوق هذا النقد كاملا :

قال ابن سلام " : وكان ممن أفسد الشعر وهجنه وحمل كل غناه منه : محد بن إسحق بن يسار - مولى آل مخرمة بن عبد المطلب بن عبد مناف - وكان من علما الناس بالسير . . . فقبل عنه الناس الاشعاد ، وكان يعتذر منها ، ويقول : [لا علم لى الناس أوتى به فأحمله] . ولم بكن ذلك له عندا . فكنب في السير أشعار الرجال الذين لم يقولوا شعراً قط ، وأشعار الذساء فضلا عن الرجال ، ثم جاوز ذلك إلى عاد وعود ، فكتب لهم أشعاراً كثيرة ، وليس بشعر ؛ إنما هركلام مؤلب معقود بقواف، أفلا يرجع إلى نفسه فيقول : من حل هذا الشعر ؟ ومن أداه منذ آلاف السنين ؟ والله تبارك و تعالى يقول : وفقط حدار القوم الذين ظلوا ، ؛ أى : لا بقية لهم ، وقال أيضاً : (وأنه أهلك عاداً الأولى ، وثمود فما أبتى ) ، وقال فى عاد : (فهل ترى لهم من باقبة ؟ ) ،

<sup>(</sup>١) الأمالى للقالى ١ : ٢٤١، والرجاف: البحر .

<sup>(</sup>٢) طبقات فحول الشعراء: ٨-٩

وقال ابن سلام كذلك (1): « ولأبى سفيان بن الحارث شعر كان يقوله فى الجاهلية، فسقط ولم يصل إلينا منه إلا القليل . ولسنا نعد مايروى ابن اسحق له ولا لغيره شعرا . ولأن لا يكون لهم شعر أحسن من أن يكون ذلك لهم . .

ويقول في موطن ثالث (٢): د فيلو كان الشعر مثل ماوضع لابن إسحق ومثل مارواه الصحفيون، ماكانت إليه حاجة، ولا فيه دليل على علم . .

وأكثر ماأورده ابن اسحق من شعر ينسب لشعراء حجازيين وفى دراسة هذا الشعر وتحقيقه يتضح لنا كثير من الصحيح والمنحولي المختلف عليه من شعر الحجاز عامة، وشعر قريش خاصة. وقد عنى بذلك ابن هشام في سيرته المعروفة.

## \_ { -

# استدمالات ابن هشام على ابن إسحاله :

وقد تتبع بعض الباحثين كل ماأخذه ابن هشام على ابن اسحق و نقده فيه ، فوجده لا يعدو واحدا من أمور أربعة :

الأول: أنه يورد أبيات الشعرالي أوردها ابن إسحق وينسبها إلى من فسبها إلبه ابن إسحق، ثم يضيف أنها قد تنسب كلها أو بعضها إلى غيره. وقد تنكرد منه ذلك في ثمانية وعشرين موضعا (٣). ونكنفي بذكر بعضها على سبيل المثال:

لهن ذك مايروى لامية بن أبي الصاح ما يروى لغيره أيضا . فقد أورد أبياتا هن

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢٠٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١١.

<sup>(</sup>٣) نذكر فيا يلى أرقام صفحاتها ، كما وردت في سيرة ابن هشام على سبيل الحصر

<sup>144 . 45 . 44 . 444 . 444 . 444 . 445 . 445 . 445 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 444 . 44</sup> 

<sup>(</sup> ٢٣ - نعة الأدب)

وأورد كذلك أبياتاً نسبها إلى ورقة بن نوفل بن أسد فقال الاهشام (٥): ديروى الامية بن أبي الصلت البيتان الأولان منها وآخرها بينا في قصيدة له ، وقد أورد أبياته وواها ابن إسحق ونسبها إلى سيف بن ذى يزن الحميرى ، فعقب عليها ابن هسام يقوله (٦): ووهذه الابيات في أبيات له ، وأنشدنى خلاد ابن قرة السدوسى آخرها بهتا الاعشى بنى قبس بن تعلبة في قصيدة له وغيره من أهل العلم بالشعر بنكرها له » . وأورد ثلاثة أبيات من الرجز نسبها إلى [ رجل من العرب ] فقال ابن هشام (٧): ومن الناس من بنحلها امرأ القيس بن حجر الكندى » . وذكر إ . حق بينا نسبه إلى أعشى بنى قبس بن تعلمها امرأ القيس بن حجر الكندى » . وذكر إ . حق بينا نسبه إلى أعشى بنى قبس بن تعلمه هو قوله (٨):

بين الخورنق والسدير وبارق والبيت ذى الكعبات من سنداد فقال ابن هشام: دوهذا البيت للأسود بن يعفر النهشلي . . . فى قصيدة أه -وأنشدنيه أبو محرز خلف الأحمر:

<sup>4.0017 = 1</sup> ind (1)

<sup>(</sup>٣) المصدر الدابق ١ : ٦٧

<sup>(</sup>٥) السيرة ١ : ٧٤٧

<sup>(</sup>٧) السيرة ١٠: ٨٨ ــ ٨٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١ : ٦٢ (٤) السمرة ٢ : ٢٤٢

<sup>(</sup>۱) السحة ۱: ۲۲ – ۲۲

<sup>(4) (</sup> Impo ( - 77 — )

<sup>(</sup>٨) السيرة (١٠١١

أهل الحورنق والسدير وبارق والبيت ذى الشرقات من سنداد وذكر ابن إسحق أبيا تا نسبها إلى عبد الله بن الزبعرى ، فقال ابن هشام(۱) : «وتروى للأعشى بن زرارة بن النباش ، وكذلك ذكر أبيا تا لحسان فقال ابن هشام(۷) «ويقال بل قالها عبد الله بن الحارث السهمى ، .

وأورد أبياناً لحسان بن ثابت فعقب عليها ابن هشام بقوله (٣): • و آخرها بيتا يروى لابى خراش الهذلى ، وأنشدنيه له خلف الاحر . وتروى . . الابيات أيضاً لمعقل بن خريلد الهذلى ، . . . وذكر أبياناً نسبها ابن إسحق لحسان بن ثابت شاعر وسول الله (ص) ، ثم عقب عليها ابن هشام بقوله (٤): • أنشدنيها أبو زيد الانصارى لكعب ابن مالك ، .

وأما الضرب الثانى: من تعقبه ابن إسحق ، فهو إبراده الحادثة التاريخية ، كا وردت فى سيرة ابن إسحاق ، حتى إذا وصل إلى الشعر الذى قيل فى هذه الحادثة أسقطه ولم يثبته ، لانه لم يصح عنده ولعل ذلك قد تحرر منه فى مواطن كثيرة ، لانه ذكر فى المقدمة أنه ترك أشعاراً ذكرها ابن إسحق ولم ير أحداً من أهل العلم بالشعر يعرفها . غير أنه لم ينص على تركه الاشعار إلا فى موضعين اثنين ، فقد أو ره بالشعر يعرفها . غير أنه لم ينص على تركه الاشعار إلا فى موضعين اثنين ، فقد أو ره مسير أبى كرب تبان أسعد إلى يثرب وغزوه إياها ، فلما أن وصلى إلى شعر خالد بن عبد العزى الذى فيه (ه) :

حنقاً على سبطين حلا يثربا أولى لهم بعقاب يوم مفسد قال ابن هشام: (الشعر الذى فيه البيت مصنوع، فذلك الذى منعنا من إثباته). وكذلك أورد ما ذكره ابن إسحق من نذو عبد المطلب ذبح ولده، وحذف ما جاء في أثناء هذا الحديث من شعر، وقال(٦): (وبين أضعاف هذا الحديث وجولم يصح عندنا عن أحد من أهل العلم بالشعر).

<sup>(</sup>١) السيرة ٢: ١٦ (٢) السيرة ٢: ٧٠.

<sup>(</sup>a) السيرة ١ : ٣٤ (٦) السيرة ١ : ١٦٤

وضرب ثالث من تعقيبانه: يذكر فيسه أبياناً من الشعر الذي أورده أبن إسحق ويكتني بها ولا يورد باقيها ، ثم يقول إن ذلك ماصح له منها . وقد تكرر منه ذلك في ثمانية مواضع (1) منها: أن ابن إسحق أورد أبياتاً لعكرمة بن عامر بن هاشم بن عبد مناف ، وقد اجترأ أبن هشام بثلاثة أبيات منها ، وقال (2): «قال أبن هشام هذا ما صح له منها ، .

وروى ابن إسحق أبياتاً كثيرة لأبى الصلت بن أبى ربيعة الثقنى ، ومع أن ابن هشام قال إنها تروى لابنه أمية و فقد قال أيضاً (٢٠) و هذا ماصحله مما روى ابن إسحق منها إلا آخرها بيتاً قوله :

تلك المسكارم لاقعبان من لين شِيبا بمساء فعادا بَعند أبوالا فانه للنابغة في قصيدة له .

وذكر ابن سلام أن هـذا البيت ترويه عامر النابغة ، والرواة بجمعون على أن أيا الصلت بن أبى ربيعة قاله . وقد أتى به مثلا على أن الشاعر قد يستزيد فى شعره بيتاً قاله قائل قبله ؛كالمتمثل حين يجىء موضعه من غير أن يقصد اجتلابه أو سرقته .

وأورد ابن اسحق قصيدة أبى طالب ، فذكر ابن هشام منها أربعة وتسمين بيتاً ، ثم قال أن ، همذا ما يصح لى من هذه القصيدة وبعض أهل العلم بالشعر ينكر أكثرها ، .

والضرب الرابع : مثل ما يؤثر من أن ابن هشام كان يورد الشعر الذى أورده ابن إسحق كاملا لا يخرم منه بيتاً ثم يذكر أنها منحولة ، وقد تـكرد

アミー・アー・ハイ: ー・アマー アクタ・リア・リ・ミ・アハ・ロア: リテ (1)

<sup>(</sup>٢) السيرة ١: ٣٥٠

<sup>(</sup>۲) السيره ۱ : ۲۸ – ۲۹ - أ

<sup>(</sup>٤) السيرة ١ : ٢٩٩ .

منه ذلك فى سنة و ثلاثين موضعاً ١١١ : ويكاد بلغزم فى تعبيره عن شكم أربعة أنواع من العبارة :

- (۱) يورد ما رواه ابن إسحق من شعر لآبى بكر الصديق (۱) وعبد الله ابن الزيمرى (۹)، وسعد بن أبى وقاص ، وحزة بن عبد المطلب ، وأبى جهل ، وهند بلت أثاثة ، وحسان بن ثابت ، وميمونة بلت عبد الله ، وكعب بن الأشرف ، وعلى بن أبى طالب ، والزرقان بن بدر ، والحارث بن هشام ، ويعقب على كل قصيدة يوردها لمؤلاء بقوله وأكثر أهل العلم بالشعر ينكرها له ، (۱) .
- (ب) ويورد ما رواه ابن إسحق من شعر لمالك بن الدخشم (°) ، ومكرز بن حفص ، وعبيدة بن الحارث بن عبد المطلب ، وضرار بن الحطاب ، والحارث بن هشام ، وهند بلت عتبة ، وحسان بن ثابت ، وعبدالله ن لزبعرى ، وعروب العاص ، وخبيب بن عدى ، ومسافع بن عبد مناف ، ويعقب على كل قصيدة يوردها لهؤلاء بقوله « وبعض أهل الشعر بنكرها له » .
- (ح) وإذا كان قد ذكر في العبارات الآولى أكثر أهل العلم بالشعر، وفي العبارات الثانية بعض أهل العلم بالشعر، فني عبارة ثالثة يقول إنه لم بر أحدا من أهل العلم بالشعر يعرف هذه الآبيات ، .

<sup>(</sup>٢) السيرة : ٢ : ٢٤٢ (٣) السيرة ٢ : ٢٤٢ .

<sup>(</sup>٤) السيرة ٢ : ١٥٥٠، ٢٤٦، ٢٠٨ : ٨٤٢، ٣ : ٤٤ ، ٣ : ٢٠٠ ؛ ١٦٢ ،

<sup>11-1:4:4 4:5.44.504:4:144</sup> 

<sup>(•)</sup> Y: 3.7.0.7.7: 37. PY. A31.3 VI. 7. 4.7. 13. 73. AVI.

ومن ذلك أن ابن إسحق روى عن محمد بن سعيد بن المسيب خبر وفاة عبد المطلب بن هاشم ، وبحكاء بنا ته الست عليه ، وهو : صفية ، وبرة ، وعائدكة ، وأم حكيم البيضاء ، وأميمة ، وأروى ، وقد بحت عليه كل واحدة بشعر أورده ابن هشام ، ثم عقب عليه بقوله (١) و ولم أو أحداً من أهل العلم بالشعر يعرف هذا الشعر ، إلا أنه لما رواه عن محمد بن سعيد بن المسيب كتبناه » .

وكذلك روى ابن إسحق قصيدتين ، الأولى : لعلى بن أبى طالب فى يوم بدر ، والثانية : نقيضتها وهى للحارث بن هشام بن المغيرة ، وقد أوردهما ابن هشام وقال : دولم أد أحداً من أهل العلم بالشعر يعرفها ولا نقيضتها ، وإنما كتبناهما لانه يقال إن عمرو بن عبد الله بن جدعان قتل يوم بدر ولم يذكره ابن إسحق فى القتلى ، وذكره في هذا الشعر ١٢٥.

وروى ابن إسحق أبياتاً لعلى بن أبي طالب، فأوردهما ابن هشام ، وقال وقالما وجل من المسلمين يوم أحد غير على ، فيما ذكر لى بمض أهل العلم بالشعر ، وام أر أحداً منهم يعرفها لعلى ، (٢٠) .

(د) وقد نص فى موضع واحد على اسم عالم من علما. اللغة والشعر والآخبار، هو: أبو عَبيدة ؛ وذلك أنه أورد قصيدة من اثنى عشر ببتاً ، رواها ابن إسحق لعمر و ابن معد يكرب، ثم قال إن أبا عبيدة أنشده الآبيات الثلاثة الأولى منها، وفيها خلاف فى رواية بعض ألفاظها ، وأنه لم يعرف سارها ١١٠).

وثمة مآخذ أخرى استدركها ابن هشام على ابن إسحق ، ولهم تدخل فى الضروب الاربعة السالفة . وهي :

۱ - يروى ابن إسحق قصيدة لأمية بن أبى الصلت يبكى زمعة بن الأسود وقتلى بنى أسد ويوردها ابن هشأم كما رواها ابن إسحق، ويمقب عليها بقوله: , هذه الرواية لحذا الشعر مختلطة ليست بصحيحة البناء ، ولكن أنشدنى أبو عرز خلف الأحر وغيره، وروى بعض ما أم يرو بعض ، ثم يورد القصيدة مهذه الرواية الآخرى، صحيحة البناء مستقيمة الوزن (٥٠).

<sup>(</sup>۱) ۲: ۲۷۹ · (۲) السيرة ۲: ۱۱ · (۲) السيرة ۳: ۱۷۸ ·

ويروى ابن إسحق قصيدة من ثلاثة عشر بيتاً للعباس بن مرداس ، وقد حواها كلها متنابعة على أنها قصيدة واحدة \_ إذ أنها ذات وزن واحد وروى واحد مواوردها على ذلك ابن هشام ، ثم عقب عليها بقوله : (قال ابن هشام : من قوله فر أبلغ هو ازن أعلاها وأسفلها ) ألخ ، في هذا اليوم ، وما قبل ذلك في غير هذا اليوم . ومما مفصولتان ولكن ابن إسحاق جعلهما واحدة )(١١) .

ويحذف ابن هشام بيتاً أو أبياناً من قصيدة رواها ابن اسحق، لالشك في صحة الشعر ونسبته ، وإنما لأن الشاعر أذن ع فيه . وكذلك أبدل كلمات من شعر دواه ابن إسحق ، لأن الشاعر ( تال فيها من النبي عليه الله إلى الصلت ؛ لأنه ( نال فيهما من أصحاب رسول الله عليه الله إلى الله ) .

ع - وله أحياناً تعليقات على ما يورد من الشعر من حيث العروض أو من حيث جمال الشعر . فن ذلك أن يذكر كلاما لرقى من الجن هو: (ألم تر للى الجن وإبلاسها، وإبساسها، من دينها ؛ ولحوقها بالقلاص وأحلاسها)، ثم يعقب عليه بقوله: (قال ابن هشام: هذا كلام سجع وليس بشعر) (٢) وذكر قولهم: (لا عيش الاعيش الآخرة، طلهم ارحم الانصار والمهاجرة)، وعقب عليه بقوله: (هذا كلام وليس برجز) (١). ويورد كذلك أبيات سبيعة بنت الاحب، ومطلعها:

# أبنى لا تظلم ، كة لا الصغير ولا الكبير

ثم قال: يوقف على قوافيها لا تمرب (٠) وأورد أبياناً على السكاف المكسورة برواها ابن إسحق لابى سفيان بن الحارث بن عبد المطلب، ثم عقب عليها بقوله: ( بقيت منها أبيات تركناها لقبح اختلاف قوافيها ) .

<sup>(</sup>١) السيرة ٤ : ٨٤ . (٢) ٢ : ١١ ؛ ٢٧ .

<sup>· (</sup>۲) السيرة ١ : ٢٢٢ — ٢٢٤ · (٤) السيرة ٢ : ٢٠٤٠ ،

٠ (٥) السيرة ١ : ٢٧ .

وبورد أبياناً لحسان بن ثابت يذكر عدة أصحاب اللواه يوم أحد ، ثم يعقب علما بقوله : وهذا أحسن ما قيل ،

ويورد أبياتاً رواها ابن إسحق لابي أسامة معاورة بن زهير بن قبس ، ويعقب عليها بقوله (۱) : و وهذه أصح أشعار أهل بدر )(۲) .

هذا ما ذكره ابن هشام عن الشعر الجاهـــــلى الذي رواه ابن إسحق في سيرته ومعظمه شعر حجازي .

- 0 -

وأورد ابن سلام ما يروى عن الصعبى ، عن ربسى بن خراش من أن عمر بن الحطاب قال: أى شعرا كم الذى يقول :

فألفيت الآمانة لم تخم-ا كـذلك كان نوح لا يخون

وعلق عليه بقوله : هذا غلط على الشعبي أو من الشعبي ، أو من ابن خرش .

أجمع أهل العلم على أن النابغة لم يقل هذا ، ولم يسمعه عمر ، ولـكنهم غلطواً بغيره من شعر النابغة وقد عد الجاحظ أيضاً البيت السالف من منحول شعر النابغة (٢٠).

وكذلك ذكر مرجوليوث هذا البيت ، أثناء حديثه عن الآدلة التي ساقها لإثبات نظريته فى أن الشعر الذى نقرأه على أنه شعر جاهلى ، إنما نظم فى العصور الإسلامية . ويرى أن النابغة كان يعرف قصة نوح بتفصيلاتها ، ويمقب على ذلك بقوله : (ويبدو أن القرآن هـو المصدر الوحيد عن هـذا الآمر ) ، ثم يورد بيت النابغة ، ويقول : وهنا إشارة إلى الصفة (أمــين ) وهى فى القرآن من صفات

<sup>(</sup>١) السيرة ٣: ٢٢٣ ، ١٥٦ ، ٢٥٠

<sup>(</sup>٢) راجع فى هذا الموضوع: (مصادر الشعر الجاهلي وقيمتهـ التــاريخيـــــة ). ٢١ ـــ ٢٠:

<sup>(</sup>٢) الحيوان: ٢: ٢٤٦.

• نوح ، ، ويعنى بذلك الآيات : (كذبت قوم نوح المرسلين إذ قال لهم أخوهم نوح الا تنقون : إنى لسكم رسول أمين ) (1) .

وقد ذكر ابن سلام حسان بن ثابت ، فقال عنه : (٧) , إنه كمثير الشعر جيده . وقد حمل عليه ما لم يحمل على أحد . لما تعاضمت قريش واستبت وضعوا عليه أشعار 4 كثيرة لا تنتى (٣) . .

وذكر أبو عمرو بن العلام، أن ذا الأصبع العدواني قال يرثى قومه (١) :

وليس المرء في شيء من الإبرام والنقض إذا يفعل شيئا خا له يقضى وما يقضى جديد العبش ملبوس وقد بوشك أن يفضى

ثم نص على أنه لا يصح من أبيات ذى الاصبع الصادية هـذه إلا الابيات التي أنشدها ، وأن سارها منحول بينها نرى أبا الفرج نفسه يورد من هذه القصيدة غير الابيات المتقدمة نحواً من أربعة وعشر بن بيتا آخر (٥) .

وذكر الجاحظ في الحيوان، قول غيلان بن سلة :

ثم علق على ذلك بقوله : وهذا الشعر عندنا للمسيب بن علس ، فهو إذن يجزم بأن هذا الشعر محمول على غيلان ، ولكن دون حجة أو دليل .

ولننتقل بعد مذا لدواسة لاميتي الشنفري وتأبط شرآ .

<sup>(</sup>١) راجع مقالة مر-وليوث عن أصول الهمر العربي ، في عدد يوليو ١٩٢٥ من المجلة الملكية الآسيوية .

<sup>(</sup>٢) طبقات الشمراء : ١٧٩ ــ تعاصبوا : تراموا بالافك والشتيمة .

<sup>(</sup>٣) الأغاني: ٢٠١

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ٣: ٣٥

<sup>(</sup>e) للصدر نفسه: ۱۰ : ۱۰۷ - ۱۰۸ - ۱۰۸

لأمية العرب بين الشنفرى وخلف الأحر: فأما لأمية الشنفرى فقصيدة مشهورة تحسمى لامية العرب وقد قال أبو على القالى (١) كان أبو محرز \_ وهي كنية خلف بن حيان الرواية الشهير بخلف الاحمر \_ أعلم الناص بالشعر والماغة وأشعر الناس على مذاهب العرب. حدثنى أبو بكر بن دريد: أن القصيدة الملسوبة إلى الشنفرى التي أولها:

أفيموا بني أي صدور مطيكم فإنى إلى قوم سواكم لاميل

له ، وهي من المقدمات في الحسن والفصاحة والطول ، فـكان أقدر الناس على خافية .

ومن العجيب أن أبا بكر بن دريد على تفضيله خلفا على الأصممى وجعله الأول عبراً والثانى ثماداً ، قد ذكر أن خلفا هو قائل هذه اللامية ، ولكن بما يضعف هذا الاتهام ويرجح أن القصيدة الشنفرى ، أن ابن سلام ينص على علم خلف بالشعر ، وينص كذلك على توثيقه فى الرواية . ثم لا يكننى بأن يجمل ذلك رأيا خاصاً به ، وإنما يذكر أن هذا الرأى هو إجماع علماء البصرة ، قال ابن سلام (أجمع أصحابنا أنه كان أفرس الناس بعبت شعو ، وأصدقه لساناً ، كنا لا نبالى إذا أخذنا عنه خبراً او أنشدنا شعراً ألا نسمعه من صاحبه ) ، ولرأى ابن سلام قيمة خاصة إذ أن ابن سلام أنشدنا شعراً ألا نسمعه من صاحبه ) ، ولرأى ابن سلام قيمة خاصة إذ أن ابن سلام أبن سلام لم يكتف بكل هذا الذى قاله فى توثيق خلف ، وإنما أضافى إليه أقوا الا أبن سلام لم يكتف بكل هذا الذى قاله فى توثيق خلف ، وإنما أضافى إليه أقوا الأخرى ذهب فيها إلى أن خلفاكان ناقدا الشعر الجاهلى ، يميز صحيحه من فاسده وينص أخرى ذهب فيها إلى أن خلفاكان ناقدا الشعر الجاهلى ، يميز صحيحه من فاسده وينص يزيد الباهلى وكان خلاد حسن العلم بالشعر ، يرويه ويقوله فقال له : بأى (٢) شيء ترد يزيد الباهلى وكان خلاد حسن العلم بالشعر ، يرويه ويقوله فقال له : بأى (٢) شيء ترد هنه ؟ قال . نعم . قال : أفتعلم فى الناس من هو أعلم بالشعر منك ؟ قال : نعم . قال : فعم . قال : فعم . قال : أنعم . قال : أنه م . قال : أنه ، قال . أنه ،

<sup>(</sup>۱) الأمالي ١ : ٢٥١

 <sup>(</sup>۲) طبقات الصمراء : ٨

وهو يصوره أيضا أنه – فى شكه فى بعض الشعر الجاهلى – لا يقطع ولا يجزم، وإنما يقول: إن همذه الآبيات أو تلك القصيدة , يقال ، إنها لفلان ؛ فن ذلك أن ابن سلام سأله عن بيت من الشعر:من يقوله ؟ فأجابه : «يقال للزبير بن عبد المطلب(١).

ولقد تجنى بعض الرواة على خلف ، حتى إنهم وضعوا على لسانه شعراً ورجزاً ، ثم نسبوا إليه أنه وضع ذلك الشعر ونحله الشعراء القدماء .

قال الجاحظ(٢): و ولقد ولدو اعلى لسان خلف الآحمر، والأصمعي، أدجازاً كثيرة، فما ظنك بتوليدهم على ألسنة القدماء؟،، وكل ذلك يرجح رأينا في أن هذه القصيدة قد نظمها الشنفري، ولم ينحله إياها خلف الأحمر.

## لامية تأط شرا:

وقد اختلف النقادكذلك في نسبة اللامية التي مطلعما :

إن بالشعب الذي جنب سلم لقتيلاً دَّمه ما يطلُّ

فلسبها بعضهم ؛ كأبى تمام فى حماسته (٣) ، إلى تأبط شرا ، ولم يشر إلى أنها قد تقسب إلى غيره . و نسبها بعضهم إلى الشنفرى (٤) ، ولم يشر كذلك إلى أنها قد تقسب إلى غيره . ونسبها بعضهم إلى ابن أخت تأبط شرآ ، قالها فى خاله .

وسواء أكانت هذه القصيدة لتأبط شرا أم لابن أخته أم الشنفرى ، فهى جاهلية صحيحة وليست منحولة . وهؤلاء جميما كانوا يضطربون فى بيئة حجازية – فاظم هذه القصيدة إذن – وأيا كان هذا الاختلاف – جاهلى حجازى، بيد أن عقدة هذا الموضوع فيما ذكروه من أن خلفا هو ناظم هذه القصيدة ، وقد نحلها تأبط شرا

<sup>(</sup>١) طبقات الصمراء: ٢٠٥

<sup>(</sup>٢) الحيوان ١٨١٤ - ١٨٨

٣٤٨: س ١ - (٢)

<sup>.(</sup>٤) الأغاني ٦: ٨٦ – ٨٨ ، وأمالي المرتضى ١ : ٢٨

فلنبدأ بمناقشة أقرال منذهب إلى أنها منحولة، ثم نعقب بما يثهت رأينا من الآخبار والاقوال .

قال التعريزى ، قال : قال النمرى(١) : ومما يدل على أنها لحاف الآحر قوله فيها و جل حقى دق فيه الآجل ، ، فإن الآعرابي لا يكاد يتغلغل إلى مثل هذا . قال أبو محمد الآعرابي (٣) : هذا موضع المثل ( ليس بعشك فادرجي ) وليس هذا كما ذكره ، بل الآعرابي قد يتغلغل إلى أدق من هذا لفظا ومعنى . وليس من هذه الجهة عرف أن الشعر مصنوع ، لكن من الوجه الذي ذكره لنا أبو الندي (٢) .

قال: ( مما يدل على أن هذا الشعر مولد أنه ذكر فيه سلما ، وهو بالمدينة ، وأين تأبط شراً من سلع ؟ وإنما قتل في بلاد هذيل ورمى به في غار يقال له رخمان ) . وفي هذا النقض دليل على إحساس الاقدمين أنفسهم بضعف قول من قال إن هذه القصيدة لخلف نحلها تأبط شراً أو ابن اخته ، وما هو هذا المعنى الفلسنى العميق الذى لا يستطيع أن يتغلغل إليه الاعرابي ؟ إنه كما قالو ا قصف بيت في القصيدة كلها وهو قوله : جل حتى هق فيه الآجل . فإذا كشفت عن هذا المعنى لم تجده يعنى شيئا غير قوله : إن و فاة هذا الرجل لامر عظيم يصغر بإزائه كل عظيم من الامور . فأى عمق في هذا القول لا يدركه الاعرابي ومن هو دون الاعرابي أنه .

بيد أن الدليــل الذي أقامه أبو الندى على أنقــاض هذا الدليــل؛ لإثبات أن هــذه القصيده مصنــوعة ، وهو أن الشاعر ذكـر سلماً وسلع : جبل المدينــة ،

<sup>(</sup>١) أحد شراح حاسة أنى تمام المتقدمين . قبل التبريوي .

<sup>(</sup>۲) هو الحسن بن أحمد . المعروف بالاسود الفندجاني . علامة نسابة . عارف بأيام العرب وأشعبارها . من وجال آخر القبرن الرابع والنصف الأول من القبرن الحامس ( ترجته في نزمة الالباء : ۲۲۹ ؛ ومعجم الادباء ۷ ، ۲۲۱ — ۲۲۰)

 <sup>(</sup>٣) هو محدين أحد؛ أبو الندى؛ كان أبو محمد الأعرابي يكثر من الرواية عندو الاعتماد
 عليه ( محم الادباء ١٧ : ١٥٩ — ١٦٤ ) .

<sup>(</sup>٤) المرشد إلى فهم أشمسلو العرب وصناعتها. تاليف : الدكستور عبد الله العلميب ص : ٧٧ ــ ٧٧ التعلميق رقم : ١

منقوض أيضاً . فإن سلعاً \_ كا ورد فى القاموس ، مادة سلع ، وفى معجم البلدان : اسم لعدة مواضع \_ ومنها كما نص الاقدمون أنفسهم جبل بهذبل \_ وقد وضح نقض هذا الحبر الذى يتهم خلفاً بوضع هذه القصيدة ونحلها الشنفرى أو تأبط شراً أو ابن أخته ، حيث قد رجح لدينا أن أكثر هذه القصيدة لا يمكن أن يكون موضوعا متكلفاً منحولاً .

ويحدر بنا – بعد هذا – أن نوردكيف النبس الأمر على القوم في هذه القصيدة، فقد أورد الحالدبان إنى عشر بيتاً من هذه القصيدة ونسباها للشنفرى، ثم قالا : وقد خمم قوم من العلماء أن الشعر الذي كتبنا للشنفرى هو لحلف الآحر ، وهذا غلط . وضن نذكر الحنو في ذلك : أخبرنا الصولى ، عن أبى العيناء ، قال : حضرت مجلس العنيى ، ورجل بقرأ عليه الشعر الشنفرى ، حتى أتى على القصيدة التي أولها :

فقال بعض من كان في المجلس؛ هذه القصيدة لحلف الآحر. فضحك العتى من قوله، فسألناه عن سبب ضحكة ؟ فقال . والله ما لآل أبي محرز خلف من يعرفه القصيدة ببت واحد، وما هي إلا للشنفرى ، وكان لها خبر طريف لم يبق من يعرف غيرى . قلنا . وما خبرها ؟ قال ، جلسنا بوماً بالمربد، ونحن جماعة من أهل الآدب ، وممنا خلف الآحر نتذاكر أشعار العرب ، وكان خلف الآحر أروانا لها وأبصرنا بها ، فتذاكر نا منها صدراً ، ثم أفضينا إلى أشعارنا ، فحضنا فيها ساعة ، فيينا خلف ينشدنا قصيدة له في روى قصيدة الشنفرى هذه وقافيتها بذكر فيها ولد أمير المؤمثين عليهم الرحة ، وما نالهم وجرى هليهم من الظلم ، إذ هجم علينا الآصمى ، وكان منحرفا عن أهل البيت ، وقد أنشد خلف بعض الشعر ؛ فلما نظر الآصمى ، وكان منحرفا عن أهل البيت ، وقد أنشد خلف بعض الشعر ؛ فلما نظر الآصمى قطع ماكان ينشده من شعره و دخل في غيره إلا أنه على الوزن والقافية ، ولم يكن فينا أحد عرف هذا الشعر ولا رواه للشنفرى ، فتحيرنا لذلك وظنناه شيئاً عمله على أحد عرف هذا الصرف الآصمى قلنا له ، قد عرفا غرضك فيا فعلت ، وأقبلنا نظريه المديمة ، فلما انصرف الآصمى قلنا له ، قد عرفا غرضك فيا فعلت ، وأقبلنا نظريه المديمة ، فلما انصرف الآصمى قلنا له ، قد عرفا غرضك فيا فعلت ، وأقبلنا نظريه ، قلم المديمة ، فلما انصرف الآصمى قلنا له ، قد عرفا غرضك فيا فعلت ، وأقبلنا نظريه المديمة ، فلما انصرف الآصمى قلنا له ، قد عرفا غرضك فيا فعلت ، وأقبلنا نظريه المديمة ، فلما انصرف الآصمى قلنا له ، قد عرفا غرضك فيا فعلت ، وأقبلنا فاطريه المديمة ، فلما انصرف الآصم من الناه ، قد عرفا غرضك فيا فعلت ، وأقبلنا في المديمة ، فلما المديمة

ونقرظه ، فقال : إن كان تقريظ كم لى لآنى عملت الشعر ، فما عملته والله ، ولكنه الشنفرى يرثى تأبط شراً ، ووالله لو سمع الأصمعى بيناً من الشعر الذى كنت أنشدكو ما أمسى أو يقوم به خطيباً على منبر البصرة فيتلف نفسى : فادعا، شعر ، لو أردت قول مثله ما تعذر على ، أهون عندى من أن يتصل بالسلطان ، فألحق باللطيف الحبير . قال أبو العيناء : فسألنا العتبي شعر خلف الذى ذكر فيسه أهل البيت ، فدافعنا مدة هم أنشد :

قَدَكَ منى صارم ما يفل وابن حزم عقده لا يحل ينثنى باللوم مر عادليه ما يبالى أكثروا أم أقلوا وهى ٧٤ بيتاً أوردها كلها ، ثم قال ) : كتبنا هذه القصيدة بأسرها لانها في سادتنا عليهم السلام ، ولانها أيضاً غرببة لا يكاد أكثر الناس يعرفها (١) .

## شعر أمية بن أبى الصلت الدينى :

ومن أشهر من شك فى شعر أميسة بن أبى الصلت الدكتور طه حسين ، والواقع أن الدكتور طه حسين ، لم يشك فى شعر أمية وحده إنما أمسك بمعول الشك بهدم به الشعر الجاهلي و لا سيا ذلك الذى ينسب إلى ربيعة ، واليمن . وقد شك بخاصة فى شعر شعراء سماهم بأسماتهم وهم : امرؤ القيس ، وعلقمة وعبيد بن الأبرص ، وعرو بن قيئة ، ومهلهل ، وعمرو بن كلثوم ، وطرفة ، والحارث بن حلزة والمتلس ، والأعشى . . . وقد قال أما شعراء مضر ، فقد وقف منهم موقفاً وسطاً بين القبول والرفض . ، . وقد قال فى كتابه وفى الشعر الجاهلي ، الذى أحدث ضجة كعرى فى الأوساط الادبية والدينية بمصر وغير مصر .

ولنا فى شعر مضر رأى غير رأينا فى شعر اليمن وربيعة ، لأننا نستطيع أن نؤرخه ونحدد أوليته تقريباً ، ولاننا نستطيع أن نقبل بعض قديمه دون

<sup>(</sup>۱) حاسة الحالديين (مخطوط فى دار الكتب المصرية رقم ۸۷ه أدب) م ورقة : ۱۲۰ – ۱۲۲

أن تحول بيننا وبين ذلك عقبة لغرية عنيفة ، وإذن فنحن نستطيع أن نستأنف هدذا البحث في سفر آخر ، وسترى أن الشعراء الجاهليين من مضر قد أدركوا الإسلام كلهم أو أكثرهم ، فليس غريباً أن يصح من شعرهم شيء كثير الله ، وقد وفي بوعده فذكر في كتابه : «في الأدب الجاهلي ، وأيه في الشعر المضرى الذي يتلخص في قوله : «ونحن لا نقف من الشعر المضرى الجاهلي موقف الرفض أو الإنكار ، لأن الصعوبة الملغوية التي اضطرتنا إلى أن نرفض شعر الربعيين واليمنيي لا تمقرضنا بالقياس إلى المضريين ، فقد بينا غير مرة أننا نعتقد أن لغة القرشيين قد ظهرت في الحجاز ونجمه المضريين ، فقد بينا غير مرة أننا نعتقد أن لغة القرشيين قد ظهرت في الحجاز ونجمه قبيل الإسلام ، وأصبحت لغة أدبية في هذا القسم الشمالي من بلاد العرب ، وإذن فليس. يبعد حبوجه من الوجوه حبان يكون الشعراء الذبن نجموا في هذه الناحية ، قد قالوا الشعر في هذه المقا القرشية الجديدة ، بل نحن لا نشك في هذا ولا نترده في القطع به . . . (۱) ،

لسنا نشك في أن قد كان لمضر شعر في الجاهلية ، ولسنا نشك أيضاً في أن هدذا الشعر قديم العهد ، بعيد السابقة ، أقدم وأبعد عايظن الرواة ، والمتقدمون من العلماء . ولكنفا لا نشك أيضاً في أن هذا الشعر قد ذهب ، وضاعت كثرته ، ولم يدق لنا منه إلى شيء قليل جداً لا يكاد يمثل شيئاً ، وهذا المقدار القليل الذي بتى لما من شعر مضر ، قد اضطرب ، وكثر فيه الحاط والتكلف والنحل ، حتى أصبح من العسير جداً \_ إن لم يدكن من المستحيل \_ تلخيصه وتصفيته .

وبلخص الدكتور طه حسين موقفه من الشمر الجاهلي بقوله :

د إننا نرفض شعر اليمن فى الجاهلية ، ونكاد نرفض شعر ربيعة أيصاً . . . وأقل ما توجبه علينا الأمانة العلمية ، أن نقف من الشعر المضرى الجاهلي ، لا نقول موقف الرفض أو الإنكار ، وإنما نقول موقف الشك والاحتياط ، ٢٠٠ .

<sup>(</sup>١) في الشعر الجاهلي ، ص ١٨١ - ١٨٧ ، الطبعة الأولى ١٩٢٦

<sup>(</sup>٢) الادب الحاهلي، الطبعة الرابعة ، ص ٢٧٥ – ٢٧٦

<sup>(</sup>٣) في الادب الجاهل: ٧٧١ ، ٢٧٥ .

وقد كان الباحثون من الفرنجة يرون خطأ وإنما أن القرآن تأثر باليهودية والنصرانية ، ومذاهب أخرى كانت شائمة في البلاد العربية وما جاورها . ولحكهم رأوا أن يضيفوا إلى هذه المصادر مصدرا عربيا خالصاً ، والتمسوا هذا المصدر من شعر العرب الجاهليين ، ولا سيا الذين كانوا يتحنفون منهم . وزعم «كليان هوار ، – في خصل طويل نشرته أه المجلة الاسيوية سئة ١٨٠٤ – أنه قد ظفر من ذلك بشيء قيم ، واستكشف مصدرا جديدا من مصادر القرآن ؛ هذا الشيء القيم وهذا المصدد عليه بن الى الصلت . وقد اطال (هرار) في هذا البحث وقارن بين عندا الشعر الذي ينسب إلى امية بن ابي الصلت و بين آيات القرآن ؛ وانتهى من هذه المقارنة إلى نتيجتين :

الأولى: أن هذا الشعر الذى ينسب إلى أمية بن ابى الصلت صحيح ؛ لآن هناك خروقاً بين ما جا. فيه وما جا. في القرآن من تفصيل بعض القصص ، ولوكان منتحلا للحانت المطابقة تامة بينه وبين والقرآن، وإذا كان هذا الشعر صحيحاً فتجب في رأى الاستاذ (هوار) أن يكون النبي قد استعان به قليلا او كثيرا في نظم القرآن.

الثانية : أن صحة هذا الشعر واستعانة للني به في نظم القرآن قد خملتا المسلمين على محاربة شعر أمية بن أبي الصلت ومحوه ؛ ليستأثر القرآن بالجدة ، وليصح أن النبي قد أضرد بتلقى الوحى من السها.

وعلى هذا النحو العجيب استطاع (هوار) او خيل إليه انه استطاع أن يثبت أن هناك شعرا جاهليا صحيحاً وان هذا الشعر الجاهلي قد كان له في رايه الخاطي، ثمر في القرآن .

ويعلق الدكتور طه حسين على ذلك بقوله ته والغرب من أمر المستشرة بن هذا الموضوع أنهم يشكون فى ضحة السيرة نفسها ، ويتجاوز بعضهم الشك إلى الجحود ، فلا برون فى السيرة مصدرا تاريخب اصحبحا ، وإ ا مى عندهم طائفة من الآخبار والاحاديث تحتاج إلى التحقيق والبحث العلمى الدقيق طميناز صحبحها من منتحلها ، هم يقفون هذا الموقف من السيرة ويغالون فى هذا

الموقف، ولـكنهم يقفرن من أمية بن أبي الصلت وشعره موقف المستيقن المطمئن مع أن أخبار أميّة ليست أدنى إلى الصدق ولا أبلغ في الصحة من أخبار السيرة .

فما سر هذا الإطمئنان الغريب إلى نحو من الآخبار دون النحو الآخر ؟

أيمكن أن يكون المستشرقون أنفسهم لم يبرءوا من هذا التعصب الذي يرمون به الباحثين من أصحاب الديانات؟

ويقف الدكتور طه حسين من شعر أمية نفس الموقف الذى وقفه من شعر المجاهليين جميعاً ، فيقول : ووحسى أن شعر أمية بن أبى الصلت لم يصل البنا إلا من طريق الرواية والحفظ لاشك في صحته كما شككت في صحة امرى القيس والاعشى وزهير، وإن لم يكن لهم من النبي موقف أمية بن أبى الصلت،

مم إن الموقف نفسه ، يحملني على أن أرتاب في شعر أمية بن أبي الصلت ، فقد وقف أمية من النبي موقف الحصومة ، هجا أصحابه ، وأيد مخالفيه ، ورثى أهل بدر من المشركين ، وكان هذا وحده بكني لينهى عن رواية هذا الشعر ، وليضيع هذا الشعر كاضاع الكثير من الشعر الوثني الذي هجى فيه النبي وأصحابه حين كافت الحصومة شديدة بينهم ، وبين مخالفيهم من العرب الوثدين واليهود ، وليس يمكن أن يكون من الحق في شيء أن النبي نهى عن رواية شعر أمية لينفرد بالملم والوحي وأخبار الغيب . فاكان شعر أمية بن أبي الصلت إلا شعراً كغيره من الشعر ، لا يستطع أن ينهض المقرآن . وماكان علم أمية بن أبي الصلت بأمور الدين إلا كملم أحبار اليهود ورهبان النصارى ، وقد ثبت النبي لأولئك وهؤلاء الدين إلا كملم أحبار اليهود ورهبان النصارى ، وقد ثبت النبي لأولئك وهؤلاء الشعراء واستطاع أن يغلبهم ؛ فأمر النبي مع أمية بن أبي الصلت كأمره مع هؤلاء الشعراء والمكثير بن الدين المحروء فاهضوه وألبوا عليه .

ومن هنا تستطيع أن تفهم مايروى من أن النبى أنشد شيئاً من شعر أمية فيه دين وقعنف ، فقال : « آمن لسانه و كفر قلبه » . آمن لسانه لأنه كان يدعو إلى مثل ماكان يدعو إليه النبى ، وكفر قلبه لآنه كان يظاهر المشركين على صاحب هدا الدين محمد على الأمين ، فأمره كأمر هؤلاء اليهود الذين أيدوا النبى ووادعوه ، حتى إذا المحمد الأمين ، فأمره كأمر هؤلاء اليهود الذين أيدوا النبى ووادعوه ، حتى إذا المحمد الأمين ، فامره كأمر هؤلاء اليهود الذين أيدوا النبى والدعوه ، حتى إذا المحمد الأمين ، فامره كأمر هؤلاء اليهود الذين أيدوا النبى والدعوه ، حتى إذا المحمد الأمين ، فامره كأمر هؤلاء اليهود الذين أيدوا النبى والدعوه ، حتى إذا المحمد الأمين ، فامره كأمر هؤلاء اليهود الذين أيدوا النبى والدعوه ، حتى إذا المحمد المحم

خافوه على سلطائهم السياسي والاقتصادي والديني ظاهروا عليه المشركين من قريش

ليس إذا شعر أمية بن أبي الصلت بدعاً في شعر المتحنفين من العرب أو المتنصرين. أو المنهودين منهم ، وليس يمكن أن يكون المسلمون قد تعمدوا محوه إلا ماكان منه هجا، للنبي وأصحابه و نعياً على الاسلام ؛ فقد سلك المسلمون فيه مسلكهم في ذيره من الشعر الذي أهمل حتى ضاع .

ولكن فى شعر أمية أخباراً وردت فى القرآن :كاخبار تمود، وصالح، والناقة، والصبحة. وبرى (هواد)أن ورود هذه الاخبار فى شعر أمية مخالفة بعض المخالفة لما جاء فى القرآن دليل على صحة هذا الشعر من جهة، وعلى أن النبى كما يزعم كذباً هو ار قد استتى منه أخباره من جهة أخرى .

ولكن من الذي زعم أن ماجاء في القرآن؟ من الآخباركان بجمولاً من قبل ومن الذي يستطيع أن ينكر أن كثيراً, من القصص القراني كمان معروفا بعضه عند اليهود وبعضه عند النصاري و بعضه عند العرب انفسهم؟ ولم يكن من العسير اذن أن يعرفه المتصلون بأهل الكتاب .

ثم كان النبى وامية متعاصرين ، فلم يكون النبى هو الذى أخذ عن أمية و لا يكون المبة هو الذى أخذ عن أمية و لا يكون المبة هو الذى أخذ عن النبى ؟ ثم من الذى يستطيع أن يقول إن من يتحمل الشعر ليحاكى القرآن ، الوم أن يلائم بين شعره وبين نصوص القرآن ؟ اليس من الممقول أن يخالف بينهما ما إستطاع ليخفى الانتحار ويوهم أن شعره صحيح لا تكلف فيه و لا تعمل ؟ بلى ال

ر. بي الخص طه رأيه في شعر أمية وغيره من المتحنفين ، فيقول(١) : -

د ونحن نعتقد أن هذا الشعر الذي يضاف إلى امية بن ابي الصلت وإلى غيره من المتحنفين الذين عاصروا النبي أو جاءوا قبله ، انتحل انتحالا ؛ انتحله المسلمون ليثبتوا ان للإسلام قدما ، وسابقة في البلاد العربية . ومن هنا لانستطبع أن نقبل ما يضاف إلى هؤلاء الشعراء والمتحنفين إلا مع شيء من الاحتياط والشك غير قليل \* -

<sup>(</sup>١) في الشعر الجاهلي ٨١ - ٨٦:

ونحن مع الدكتور طه حسين في دفاعه القوى البليغ عن القرآن في هذا الموضع من كتابه، ضد بعض المستشرقين الذين اصطنعوا هذ. الاسلوب الشين للتشكيك في القرآن، واتخذوا من البحث في شعر أمية بن أبي الصلت تـكاة للنبل من الإسلام. ولكننا لسنا معه في الشك في شعر أمية بن أبي الصلت جملة و تفصيلا، وإن كنا نعتقد أن كثيراً من شعر أمية قد ضاع، فقد وقف الحجاج بن يوسف الثقني \_ يوما \_ على المنبر، فقال: « ذهب قوم يعرفون شعر أمية ، وكذلك اندراس الـكلام!! ،، وبين الحجاج وأمية نحو من ثمانين سنة ، كما أن طائفة منه قد تعرضت النحل والوضع وقد نص النقاد على بعض مواضع الانتحال، فالاصمعى ينفي عنه القصيدة المسوبة إليه التي منها:

من لم يمت غبطة يمت هرما الموت كأس فالمرم ذائقها وينسبها لرجل من الحوارج، ونقد قوله (الموت كـأس).

أما من نسب هذه القصيدة لامية فهو الزبير بن بكار عن شيوخه وعن الحسن البصرى أيضاً .

وقد سبق أن ذكر فا حديث النسابغة الجعدى مع الحسن بن على ، حين أنشده صيدته :

الحمد لله لا شريك له من لم يقلها فنفسه ظلماً فقال له الحسن : يا أبا ليلى ، ما كنا نروى هذه الابيات إلا لامية بن أبي الصلت . قال : يا ان رسول الله ، والله إنى لاول الناس قالها .

كا نلاحظ أن بعض شعر أمية مشكوك فى نسبته إليه، وقد نص بعض المؤرخين على شعر له يروى لشعراء آخرين، كما فعل ابن هشام فى تعقيباته على ابن اسحق(١). والقصيدة التى منها :

من سبأ الحاضرين مأدب إذ يبنون من دون سيله العرما

<sup>(</sup>١) راجع السيرة ١ : ٢٠ ، ١١ ، ٢٠ ، ٢٤٢ ؛ ٢٤٧ .

فسجا يونس للنابغة الجعدى، ونسجا أبو عبيدة لامية ؛ ثم سئل خلف الاحر عنها فقال: للنابغة، وقد يقال: لامية.

واختلاف الرواة فى نسبة الشعر الجاهلي لا يعنى أن هذا الشعر منحول، لأن هذا الحلاف لا يخرجه عن نطاق الشعر الجاهلي. ومعنى هذا أن جاهلية هذا الشعر لا شك فيها عند الرواة ؛ وإنما الحلاف فى قاتليها . ومن الممكن ترجيح نسبة القصيدة لشاعر بعينه إذا كانت مشاكلة لشعره ، وتبدو فيها شخصيته .

وكان الجاحظ يقول إذا ما شك في نسبة الشعر : (وقال أمية إن كان قالها) .

وما ذكره الدكتورطه من أن النبي مَلِيَّاتِينَ نهى عن رواية شعر أمية ، وأن هذا وحده كاف لآن يضبع هذا الشعر ، يرده ما جاء فى الحديث الصحيح ، من أن النبي استشهد رجلا شعر أمية ، فظل بنشده حتى أنشد مائة بيت ، ولو صح أن النبي نهى عن شعره لكان هذا النبي مقصوراً على قصيدة أمية التي رئي بها قتلي قريش فى وقعة بدر . على أنا نجد هذه القصيدة التي يقولون إن النبي مَلِيَّاتِينَ نهى عن روايتها واردة فى بعض كتب السير وللخازى وقد رواها ابن هشام فى نحو ثلاثين بيتاً . . . .

وبنكر الدكتور طه حسين كل ما يروى من الشعر والآخبار المهدة للبعثة النبوية مع أن افظار بعض علماء العرب وكهانهم وأحبار اليهود ورهبان النصارى لبعثة نبي عربى من المسائل التي ذكرها القرآن . ثم ما الذي يمنع أن يسبق نبوة محمد وللهالله الوخير يتصل بها؟ ليس هناك ما يمنع من ذلك ، ١١ وإنما شأن هذه الاشعار والاخبار الممهدة لرسالة النبي السكريم شأن الاشعار الجاهلية كلها ، أن توضع على محك النقد الصحيح ، ويفحص ما يرد في هذا الصدد فحصاً دقيقاً حتى يتميز صحيحه من فاسده ، ويتخذ مكانه من الوضع أو الصحة . وكذلك فعل العلماء الثقات فحكوا على جانب من ذلك بالوضع والنحل ، كالاخبار والاشعار المعزوة إلى قس بن ساعدة .

على أننا لا يمكن أن نتجاهل – كما يقول نيكلسون – أن قدرا كبيرا من المشاعر الدينية بمثل في الشعر الجاهلي، وإذا كان قد سبق قول بعض العلماء بأن بعض تلك القصائد منحول، فإن هذا القول لم يعد قائماً ، والفضل في تقويعنه أولا إلى فون كريمر، وسير شارلس ليال، وفاهاوزن، لانهم أثبتوا:

(أ) أن الشعور الديني الذي تمثله هذه القصائد ليس في كثير من الحالات إسلاميا في لهجته .

- (ب) وأن الموضوعات التي ورد فيها ليست من الإسلام .
- (ج) وأنه نتيجة طبيعية لتأثير المسيحية واليمودية الذي عم انتشاره(١).

ولننتقل بعد هذا الدراسة الدواوين الشعرية ، وهي على نوعين : دواوين القبائل والدواوين المفردة .

#### - A -

## دواوبن الفيائل الحجازية :

فأما ( دواوین القبائل ) فتطلق علی الله المجموعات الشعریة التی تشتمل کل ضمیمة منها علی شعر شعراء القبیلة وما یتصل بذلك من أنساب و أخبسار وقصص و أحادیث . . و هذه الدواوین تسمی مرة د كتباً ) و مرة أخرى د أشماراً ، . وقد عد طائفة منها : د ابن النديم ، فی د الفهرست ، ، والآمدى فی د المؤتلف و المختلف ، .

أما ابن النديم فقد ذكر تسعة وعشرين ديواناً من دواوين القبائل العربية عامة ، فسب ثمانية وعشرين منها إلى صافعها أبي سعيد السكرى ، وواحداً منها إلى ابن المكلي. وأما الآمدى فقد ذكر منها ستين ديواناً لم ياسبها إلى جامع أو صافع من الرواة العلماء ، ما عدا إشارة إلى ديوانين منها ، وهما : وأشعار بني تغلب ، و و أشعار الرهاب، فقد قال عن الآول في معرض حديثه عن ابن جعيل التغلبي . دوله فيها تنخلته من أشعار بني تغلب مقطعات حسان ، ، كما قال عن الثاني ، ووجدت في أشعار الرهاب

<sup>.</sup> Niholson.p 140 (1)

عن المفضل وحماد . . . الخ ، ، مما يشير إلى أن ديوان الرباب كله – أو جله – عن المفضل وحماد ، هـذه الوفرة العـددية في دواوين القبائل ، ما هي إلا غيض من فيض .

فالسكرى لم يصنع من دواوين القبائل العربية إلا جزءاً ، إذ لم يتحله ان يستوعب القبائل كاما ، وأبو عمرو الشيبانى ذكر له البغدادى ديوان بنى تغلب ، وديوان بنى عادب ، ولم يذكر له ابن النديم شيئاً : مع أنه – كا روى ابنه عمرو – جمع أشعار فيف و ثمانين قبيلة ،كل قبيلة وحدها فى ديوان مستقل (1) . فكان كلما عمل منها قبيلة وأخرجها المناس كتب مصحفاً وجعله فى مسجد الكوفة ، حتى كتب نيفاً وثمانين مصحفاً بخطه . هذا فضلا عما صنعه الرواة الثقات الآخرون بمن لم نذكرهم ، أمثال : معمر بن المثنى ، وخالد بن كاشوم الكلى ، ومحمد بن حبيب .

ومع هذا الجهود الضخم الذى بذله العلماء الثقات في جمع أشعار القبائل ، وكثرة الأسماء التي ذكرتها المصادر ، فإن ابن قتيبة يقول : ووالشعراء المعروفون بالشعر عند عشارهم وقبائلهم في الجاهلية والإسلام أكثر من أن يحيط بهم محيط ، أو يقف من وراء عددهم واقف ، ولو أنفد عمره في التنقير عنهم ، واستفرغ مجهوده في البحث والسؤال ، ولا أحسب أحدا من علمائنا استغرق شعر قبيلة حتى لم يفته من تلك القبيلة شاعر إلا عرفه ، ولا قصيدة إلا رواها(٢) ، وما أشد أسف الباحث ، إذا ماعلم أن هذا المكنز الثمين من دواوين القبائل العربية ، لم تبق لنا منه أيدى الضياع إلا ديواناً واحدا هو : «ديوان هذيل ، الذي سلتحدث عنه عاقليل .

والذى يهمنا فى همذا البحث هو دواوين القبائل الحجازية التى استطعنا تجريدها عما ذكره الآمدى وابن النديم ؛ فقد ذكر الآمدى ثمانية عشر ديواناً حجازياً ، كما ذكر ابن النديم تسعة دواوين حجازية انفرد بديوان واحد منها هو : «أشعار بنى غزوم» واشترك مع الآمدى فى ثمانية منها ، وهى : أشعار أشجع ، وأشعار بحيلة ، وأشعار بنى عدوان ، وأشعار بنى فزارة ، وأشعار فهم ، وأشعار كنانة ، وأشعار مزينة ، وأشعار هذيل . كما انفرد الآمدى بذكر عشرة دواوين .

<sup>(</sup>١) الفهرست : ١٠١ .

## وهذا ثبت بأسما. دواوين القبائل الحجازية :

## ثبت بأسماء دواوين القبائل الحجازية

. ۱۱ – أشعار فهم ا \_ كتاب أشجم. ١٢ ـ كتاب بي قريظة . ۲ \_ کـناب بجملة . ۱۲ – أشعار بني مخزوم . ۳ – كـتاب جهينة . ۱۳ - کتاب کنانه . ءِ – کتاب بل و ١٥ \_ كتاب بني مرة بن عوف یم ـ کناب خثمم . ١٦ – كتاب مزينة . و \_ كيتاب خزاعة . ١٧ ــ كتاب نهد . ۷ \_ كتاب بني سليم ٠ ۱۸ – کتاب بنی هاشیم . ٨ ـ كناب عدوان . ١٩ - شعر هذيل ٠ م کتاب بی عدرة .

. ۱ – کـتاب فرارة .

ونحب أن نلاحظ أننا أغملنا بعض الأسماء المشتركة بين القبائل الحجازية وغير الحجازية ؛ كمني عدى دوبني سعد.

#### \_ 9 \_

## ديوال الهندليين :

والديوان الوحيد الذي بتى لمنا من دواوين القبائل الحجازية ، بل من دواوين القبائل الحجازية ، بل من دواوين القبائل العربية كافة ، هو ديوان الحذليين .

قال أبو سعيد: وقيل لحسان بن ثابت الأنصارى – رضى الله عنه –: أى الناس أشعر؟ فقال: رجل بأذنه، أم قبيل باسره؟ قال: بل قبيل بأسره، قال: هذيل فيهم نيف وثلاثون شاعرا أو نحو ذلك، وبنو سنان مثلهم مرتين ليس فيهم شاعر واحد،

وإذا فهمنا من هذالنص أن جميع من روى له شعر من هذيل. نيف وثلائون شاعراً أو نحو ذلك، ، يكون ديوان هذيل الذي بين أيدينا قد ضم بين دفتيه جميع هؤلا. الشعراء ؛ إذ أن ديوان الشعراء الهذليين فيه نحومن أربعين شاعراً . بيد أن أكثر من نصفهم قد روى لـكل منهم أقل من خسة وعشرين بيتا ، بل إن بعض هؤلاء لم يروله إلا ببتان أو ثلاثة أو أربعة . أما الشعراء الذين تجاوز شعرهم مائة بيت فسبعة فقط . وإذا كان غير محتمل أن يسمى حسان ـ فى عبارته المتقدمة \_ من لم يقل إلا البيتين أو الثلاثة أوالاربعة \_ شاعراً ، فنحن إذن بين اثنتين : إما أن يكون عدد الشعراء كاملا أو مقاربا ، ولمكن ماروي لهم من الشعر ناقص غير مستوفى ، وإما أن يكون كثير من الشعراء لم يذكروا فى الديوان الذى بين أيدينا .

وكلا الأمرين ينتهيان بنا إلى نتيجة واحدة ، هى : أن ما بين أبدينا من شعر هذيل. غير كامل(١٠) .

ويؤكد ذلك ما قبل عن الإمام الشافعي (٢) عن أنه دكان يحفظ عشرة آلاف بيت من شعر هذيل ، بإعرابها وغريبها ومعانبها ، والذي بين أيدينا من هذا الشعر – في أطول رواياته – لا يكاديبلغ ثلاثة آلاف بيت .

والشعر الذي بين أيدينا للم ذلين أقل من نصف ما كان محفظه الشافعي ، كما أن بعض. العلماء قد استدركوا ما فات السكرى ذكره من شعر هذيل ، ومنهم ابن جني الذي ألف كنتاب و التمام في تفسير أشعار هذيل ، مما أغفله أبو سعيد الحسن بن الحسين السكرى – رحمه الله – وحجمه خمسائة ورقة ، بل يزيد على ذلك (٣).

وقد طبع ديوان هذيل في مجموعتين: الأولى في أوروبا ، والثانية في مصر .وهناك أربع مجموعات:

1 ـ • شرح أشعار الهذايين ، صنعة أبى سعيد الحسن بن الحسين السكرى ، طبعت في لندن سنة ١٨٥٤ م ؛ بتحقيق وتقديم المستشرق جودفرى وزكو جارتن

<sup>(</sup>١) مصادر الشعر الجاهلي ، للدكتور ناصر الدين الأسد ، ص : ٦٥٣

<sup>(</sup>٢) ابن حجر: قوالى التأسيس بمعانى ابن ادريس، المطبعة الغامرة ببولاق سنة ١ - ٩٣

من: ٥٩ -

<sup>(</sup>٣) ياقوت: إدشاد ١٢ : ١٠٩ -

٢ - ﴿ أَشَعَارُ الْهَذَلِينِ مَا بَتَى مَنْهَا فَى النَّسَخَةُ النَّذَنِيَةَ غَيْرُ مَطْبُوعٍ ، ﴿ مَابِعَتُ فَبُرِلُمِنَ النَّهِ اللَّهِ الْمُعَارِقِ مَا لَمُعَالِمُ اللَّهِ الْمُعَالِمِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُنْعُلِمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنِهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُنْ ا

۳- ددیوان آبی ذویب ، ، وهو الجزء الاول من ، بحموع دواوین من أشعار الحذلیین ، نشره المستشرق الالمانی یوسف هل ، وطبعه فی هانوفر سنة ۱۹۲۹ .

ع ـ « أشعار ساعدة بن جوية ، وأبي خراش ، والمتنخل ، وأسامة بن الحارث ، ، وهو الجزء الثانى من ، مجموعة أشعار الهذليين ، نشرها يوسف هل ، في ليبزج سنة ، ١٩٣٣ .

وقد طبعت المجموعتان الأولى والثانية عن نسخة مخطوطة مضبوطة قديمة محفوظة في ليدن ، كتبت في سنة ٢٥٥ - ٥٣٩ هـ ، كتبها محمد بن على بن إبراهيم برن زبرج العمالي عندن ، كتبت في سنة ٢٥٥ - ٥٣٩ هـ ؛ وكان إماما في النحو وعلوم العربية ، مشهور المجودة الحط مع الصحة والضبط ، وقد نقلها من نسخة بخط السمسمي المتوفى سنة ٢٤٤ هـ ، والممروف باتقان الحط والتحقيق ، والذي ذكر العتابي في آخر المخطوطة أنه قابلها أيضا بنسخ اخرى ، منها فسخة بخط شيخه الجواليقى ، ونسخة بخط الحيدى (١) .

وقد روى هذه النسخة أبو الحسن على بن عبد الله الرمانى ٢٩٦ ـ ٣٨٤ م. عن أبى بكر أحمد بن محمد بن عاصم الحلوائى (بينه وبين أبى سعيد السكرى نسب قريب، فروى عنه كتبه وكانت كثيرا ما توجد بخطه) (٢) ، عن أبى سعيد الحسن بن الحسين السكرى (المتوفى سنة ٢٠٥٥ ه).

وهكذا تلتَهى رواية هذه النسخة إلى السكرى . غير أنها ناقصة ، والموجود منها هو هو الجزء الثانى فقط ، وهو المطبوع فى لندن سنة ١٨٥٤ م ، وفى برلين سنة ١٨٨٤ م ، وهى تظهر لنا صدق الاقدمين فى وصفهم السكرى بأنه كان الغاية فى الجمع .

<sup>(</sup>١) انظر وصف المخطوطة في مقدمة وشرح أشمار الهذليين ، ص : ٤ .

<sup>(</sup>٢) ياقوت : ارشاد ۽ : ١٨٧ - ١٨٨ ، وانباه الرواة : ١٨ .

وقد اعتمد السكرى في جمعه ديوان هذيل على ثلاث روايات ، هي :

- (1) رواية بصرية: الرياشي، عن الأصمى، عن عمارة بن أبي طرفة الهذلي.
- (ب) وروّاية كوفية : محمد بن حبيب ، عن ابن الأعرابي وأبي عمرو الشيباني .
- (ج) ورواية جمعت بين الروايتين: محمد بن الحسن الأحول، عن عبد الله بن إبراهم الجمعي (١) .

وقد نص السكرى على كل قصيدة انفرد بها بمض هؤلاء الرواة دون غيرهم، وترك القصائد التي أجموا جميعاً عليها من غير أن ينص على روايتها ، وحسبنا أمثلة خليلة توضح ذلك :

- (۱) فقد أورد تسعة عشر بيتا لمالك بن الحارث، اتفق الرواة جميعاً على فسبة الأبيات السنة الأولى منها له، ثم اختلفوا بعد ذلك ؛ فهم من جعل بقيتها قصيدة منفصلة فسبوها لتأبط شرا برد بهاعلى مالك بن الحارث، ومنهم من جعلها كلها قصيدة واحدة منسوبة إلى مالك ، ولذلك قال السكرى عند البيت التاسع منها : « هذا آخر ما في رواية الجمحى وأبى عبداقة ، قالا : فأجابه تأبط شرآ الفهمي ثم العدوى به ؛ وأما أصحاب الأصمى فيجعلونها قصيدة واحدة وبروونها لمالك بن الحارث إلى آخرها ،
- (ب) وأورد قصيدة لحبيب الاعلم ، وقال في مقدمتها : « لم يروها أبو نصر ، ولا أبو عبد الله ، ورواها الباهلي والجمحي ، .
- (ج) وأورد قسيدة لساعدة بن العجلان ، وقال فى مقدمتها : « رواها الأصمعى ، ولم روها ابن الأعرابي ، .
- (د) وأورد عشرة أبيات الساعدة بن العجلان ، قال عند البيت الساهس منها : حهذا آخرها فى رواية الأصمعى ، والباقى عن الجمعى والباهلى وأتى نصر وأبى عمرو ، قال أبو نصر : لم يرو الاصمعى من ها هنا إلى آخرها ،
- (ه) وأورد قصيدة لأبى جندب، قال عند البيت الرَّابع منها: « هذا أولها عند في عبدة . .

<sup>(</sup>١) مصادر الشعر الجاهلي: ص ١٥٥٠.

- و ) وأورد قصيدة لأبى جندب أيضاً ، قال في مقدمتها : درواها الاصمعي ، ولم يروها ابن الاعرابي ولا أبو عمرو ولا الجحي ،
- (ز) وقصیدة أخرى لابی جندب، فال فی مقدمتها: و قال الاصمعی : وتروی لابی ذؤیب،
- (ح) وقصيدة رابعة لأبي جندب ، قال في مقدمتها : وَلَمْ يُرُوهَا أَبُو عَبِدُ اللهِ وَلا أَبُو عَبِدُ اللهِ وَلا أَبُو نَصْرُ وَالْجُمْعِينَ (١) .

ولم يكتف السكرى بهذا ، وإنما زاد على ذلك أن نص على رواية الأبيات الى اختلفوا عليها ؛ فسكان يذكر البيت في القصيدة ــ ثم ينص على أن فلاناً لم يروه ، وأن فلان رواه فن ذلك :

- (۱) أنه أورد بيتاً في قصيدة لصخر الغي ، ثم قال د لم يرو هــذا البيت والبيتين بعده الاصمى ، ورواها الجمعي وابن الاعرابي » .
- (ب) وأورد بيتاً فىقصيدة أخرى لصخر أيضاً ، ثم قال : درواه أبو عبد الله الجمحى.
- (ح) وأورد ببتاً لأبى المثلم، ثم قال: دام يرو هـذا البيت والبيتين اللذبن بعده أحد غـير الباهلي عن الأصمعي ، ولم يرو هذا أبو عمرو ولا أبو عبـدانه ولا أبو غـر ولا الاخفش، .
- (د) وأورد بيتا لصخر الذي ، وقال: دلم يرو هذا البيت والبيت الذي بعــده الاصمعي وأنو عبد الله .
- (ه) وأورد بيتاً في قصيــدة لابي المثلم، وقال : ، رواه الجحي وأبو عمرو وأبو عبد الله .
- ( وَ ) وذكر بيتاً آخر من القصيدة نفيها ، وقال : « لم يروه والبيت الذي بعده إلا أبو عمرو وأبو عبد الله والجمحي » .
- (ز) وأورد أرجوزة لصخر الغي ، قال عنها : , وروى الاصمعي من هـــذه الأرجوزة الاثة أبيات عليها صح صح ، وسائرها عن أبي عبـــد الله والجمحيد الله عليها صح صح ، وسائرها عن أبي عبـــد الله والجمحيد الله عليها صح صح ، وسائرها عن أبي عبـــد الله والجمعيد الله عليها صح صح ، وسائرها عن أبي عبـــد الله والجمعيد الله عليها عن المناطقة ال

<sup>(</sup>١) شرح أشعار المذايين: ط، لندن، ص: ٤، ٢٦، ١٧٧،٧٠ ، ٩٤، ٩٤، ٩٤، ١٩٠٥ ، ١٩٠٠

<sup>(</sup>٢) شرح إشعار المذليين : ط . لنذن ، ص : ١٦ ، ١٩ ، ٢١ ، ٢٥ ، ٢٧ ، ٣٢٠٣٠

- (ح) وقال عن بيت في قصيدة أخرى لصخر : دلم يروه الأصمى ، ورواه أبو عبد الله والجمعي ، .
- (ط) وقال عن بيت آخر فى القصيدة نفسها : دلم يروه إلا عبد الله وأبو عمرو والجنحي . .
- (ى) وأورد بيتاً فى قصيدة لعامر بن العجلان ، ثم قال : « لم يروه والبيت الذى بعده الاصمعي ، وروأهما أبو عمرو والجمحي وأبو عبد الله ، ·
- (ك) وأورد بيتا في قصيدة لأبي جندب، ثم قال: دلم يروه أبو عبد الله ولا أبو نصر ولا الأخفش، ورواه الجمحي وأبو عمرو والاصممي الله عنه الله ولا أبو نصر ولا الأخفش، ورواه الجمحي وأبو عمرو والاصممي الله المناطقة المن

وقد ذهب السكرى إلى أبعد من ذلك فى تحربه ودقته ، فقد نص ـ فى داخل البيت ، نفسه ـ على روايات ألماظه المختلفة ، فذكر فى كثير من الآبيات رواية الأصمى أو أبى عمرو أو ابن الاعرابي أو ابن حبيب أو الجمعى أو الآخفش لهذه اللفظة أو لنلك .

وقد قدم السكرى بذكره رواية الديوان في جموعه ، ثم رواية القصيدة في جلتما ، ثم رواية الآبيات المفردة فى القصيدة الواحدة ، ثم رواية الآلفاظ فى البيت الواحد ، فقدم مادة خصبة للدرس ، إذ يستطيع الدارس المتتبع أن يستخرج دواية الديوان البصرية : أى رواية الآصمي ، ويفردها وحدها ، ويستطيع كذلك أن يستخرج رواية الديوان الكوفية : أى رواية ابن الآعرابي وأبي عمرو الشيباني ، ويفردها وحدها ، ثم يثبت ما بينهما ، من اختلاف واتفاق ، وينتهى من كل ذلك إلى دراسة عتمة لهذا الدوان .

هذه هى النسخة المايدنية التي طيعت منها المجموعتان الآولى والثانية من الطبعة الآوربية، وأما المجموعة الثالثة، وهي دديوان أبى ذؤيب، التي طبعها يوسف هل في هاتور سنة ١٩٢٦، فع أنه طبعها عن نسخة في دار الكتب \_ رقما ١٩ أدب ش\_ إلا أن هذه اللسخة أيضاً من رواية السكرى.

<sup>(</sup>١) شرح أشعار الهذيلين : ط . لندن ، ص : ٤٧ ، ٥٠ ، ٤٨ ، ٥٠ ، ٨٧

ويرجع الدكتور ناصرالدين الآسد (١١ أنها منقولة عن السخة الليدنية أو عن فسخة منقولة عنها ، فتكون بذلك جزءاً من القسم الأول المفقود من اللسخة الليدنية .

وأما المجموعة الآخيرة من الطبعة الآوربية ، وهي : بجموعة أشعار الهذليين ـ د الجزء الثانى ، المطبوعة فى ليبزج سنة ١٩٢٣ ، بتحقيق يوسف هل ، وتشتمل على أشعار ساعدة بن جؤية وأبى خراش ، والمتنخل وأسامة بن الحارث \_ فتففة فى إيراد الشعر وترتيبه وشرحه ، مع ما ورد من أشعار هؤلاء الشعراء الاربعة فى طبعة حار الكنب ، ولذلك نستغنى عنها بما سنورده من حديث عن هذه الطبعة .

## طعة دار الكتب:

وأما طبعة دار الكتب ، فأخوذة من نسخة خطية محفوظة فى الداد ، برقم ٦ أدب ش ، مكتوبة بخط مغربى ، وكانت ملك الشيخ محمد الشنقيطى ، وقد كتب عليها : حملك هذا المجموع . محمد محود بن التلاميذ الشنقيطى المدنى ثم المدكى ، وكتبه مالدكم وواقفه محمد محود ، سنة ثلاث وتسعين ومائتين وألف ، . وأصل هذه النسخة بخط يحيى بن المهدى الحسيني ، كتبه سنة اثنتين وثمانين وثمانمائة .

وفى أول الأصل هذه المقدمة وكتاب ديوان الهذايين ، وهو يشتمل على ثمانية أجزاء : خمسة منها من رواية أبي سعيد عن الاصمعي ، وهي الثاني والثالث والراح والحامس والسابع . ولم نظفر من نسخة رواية أبي سعيد إلا بهذه الحسة ، وضاع الثاني ، وهي ثلاثة من نسخة الاصل ، ثم وقفنا بعد ذلك على نسخة أخرى ليست من رواية أبي سعيد ، وهي كاب واحد غير بجزأ يخلف نسخة رواية أبي سعيد في الترتيب وفي رواية بعض الاشعار ونسبتها إلى قائليها ، فأحذنا ما وجدناه فيها بماليس رواية أبي سعيد ، وقسمناه إلى ثلاثة أجزاء ، وهي : الأول والسادس والثامن ، وجعلناه تماماً لهذه المسخة ، وألحقنا كل شيء من ذلك بمرضعه اللائق به حسما أمكن وباقة تعالى التوفيق ، .

<sup>(</sup>١) مصادر الهمرالجاهلي: ٥٧٠.

والشرح فى هذه اللسخة مختصر موجز، والرواية فيها قليلة لا تكاد تسعف الدادس وذكر أبى سعيد فيها فيه ابس وإبهام، فهو أحيافا أبو سعيد السكرى، كا فى قوله وقال أبو سعيد وحدثى الرياشى قال: قال الآصمى ، وأحيانا أخرى أبو سعيد عبد الملك بن قريب الآصمى ، ونستدل على ذلك ممن يروى عنهم ، وذلك مثل قوله : ووانشدنا أبو سعيد . قال : وأنشدنا أبو عمرو بن العلاه ، وكثير ما يورد شروحاً أو استشهادات شعرية يرويها عن أبى همرو بن العلاه ، ومثل قوله : وسمعت عيسى ابن عمرية ورد نا في مرو بن العلاه ، ومثل قوله : وحدثنا شعبة عن سماك بن حرب ، وقوله : وقال أبو سعيد : وحدثنا شعبة عن سماك بن حرب ، وقوله : وقال أبو سعيد ، وأنشدنا الهذلى ولم يكن عند أبى عمرو فيها إسناد ، ، وقوله : وقال أبو سعيد ، وأنشدنا الهذلى ولم يكن عند أبى عمرو فيها إسناد ، ، وقوله : وقال أبو سعيد ، وأنشدنا الهذلى ولم يكن عند أبى عمرو فيها إسناد ، ، وقوله : وقال أبو سعيد ، وأنشدنا الهذلى ولم يكن عند أبى عمرو فيها إسناد ، ، وقوله : وقال أبو سعيد ، وأنشدنا الهذلى ولم يكن عند أبى عمرو فيها إسناد ، ، وقوله : وقال أبو سعيد ، وأنشدنا الهذلى ولم يكن عند أبى عمرو فيها إسناد ، ، وقوله : وقال أبو سعيد ، وأنشدنا الهذلى ولم يكن عند أبى عمرو فيها إسناد ، ، وقوله : وقال أبو سعيد ، وأنشدنا الهذلى ولم يكن عند أبى عمرو فيها إسناد ، ، وقوله : وقال أبو سعيد ، وأنشدنا الهذلى ولم يكن عند أبى عمرو فيها إسناد ، وقوله : وقوله : وقوله ؛ وقول

#### - 1 - -

### الدواوين المفردة :

وأما الدواوين المفردة فتعتبر أم المصادر التي يجب أن يعتمد عليها الباحث فه دراسة النعر الجاهلي، بعد تصفيتها وتنقيتها واستخلاص ما أجمع عليه الرواة من دروان كل شاعر.

ولمل الطريقة المثلى لدراسة هذه الدواوين \_ كما يراها بمض الباحثين ـ هي :

١ ــ أن ندرس الروايات المختلفة لديوان الشاعر دراسة مقارنة .

٢ - ثم نفرد القدر الذي اتفق عليه العلماء الرواة جميمهم واشتركوا في روايته و لنتخذه أصلا معتمدا لديوان الشاعر .

٣ - وبعد ذلك ندرس هذا القدر المشترك دراسة دقيقة ، تكشف عن خصائص. الشاعر الفنية التي تميز شخصيته الآدبية .

<sup>(</sup>۱) ديوان المذليين: ط. دارالكتب: ۲: ۲۲۲، ۱: ۲۱۵، ۱: ۱۸۷ - ۲: ۲۲ ا ۱: ۲: ۱، ۱۸۷، ۱: ۲:۲۲، ۱: ۲۰۹، ۳: ۲۷، ومصادر العسر الحامل: ص ۷۱ه – ۷۷ه.

٤ - ثم نتخذ هذا المقياس الفنى الذى نستخرجه محكا نعرض عليه القصائد المتفرقة.
 التى انفره كل عالم داوية بروايتها ، فما استقام منها مع هذا المقياس ترجحت صحته ، وضمناه إلى الديوان، وما لم يستقم رجحنا أنه بما اختلطت نسبته على دلك الراوية العالم .

هذه الطريقة إن لم تنت بنا إلى يقين نقطع به ، فستنتهى بنا إلى شب يقين نظمتُن إليه (١) .

وما أجدر الباحث فى الشعر الحجازى الجاهلى أن يتخذله من هذا المنهج القويم نعراساً يضىء له السبيل لدراسة الدواوين والمجموعات الشعرية الحجازية ؛ كدبوان حسان ، وقيس بن الخطيم ، والنابغة، والحنساء ، وأمية بن أبى الصلت، ودريد بن الصمة وغيرهم ، يستقصى مخطوطات كل ديوان ورواياته المختلفة ، ثم يوازن بينها ويستخلص المقدر المشترك ، ثم يدرسه دراسة فنية تكشف عن شخصية الشاعر ، ثم يضف من الروايات المختلف عليها ما يشاكل روح هذه الشخصية اوكنا نود القيام بهذا لولا أن هذا العمل محتاج إلى مجهود خاص ودراسة خاصة ليس هذا المكتاب مجالها ومع هذا فسنطبق هذا المنهج إلى حد ما على بعض الشعراء الحجازيين على سبيل المثال مستعينين بمن سبقنا من الباحثين .

ومن المجموعات الشعرية التي رويت في القرن الثاني الهُجُوى ، تلك المجموعة التي تضم شعر أمرى القيس ، والنابضة ، وزهيير ، وطرفة ، وعلقمة ، وعنسترة ؛ لآن. هؤلاء الشعراء منذ عهد طويل ، هم في المرتبة الآولى عند كثير من نفاد الآدب العربي وقد أخلوا كثيراً من شعراء زمانهم ، ولم يلحقهم من أتى بعدهم ، وكان لهم تأثير قوى. على الآدب العربي .

وكان هؤلاء الشعراء الذين ضمت هذه المجموعة دواوينهم في الصدارة من ثبيت

<sup>(</sup>١) مصادر الفصر الجامل: ١٤٥.

الشعراء الجاهلين ، بل شعراء العربية قاطبة ؛ وذلك لأنهم - فعنلا عما تقدم - لم تمكن حياتهم محدودة راكدة ليس فيها إلا حوادث البادية المألوفة كما كان حال غيرهم من الشعراء ، بل شهدوا حوادث لهـا أرْ في تاريخ الآمة العربية ، وذات أثر فعـال في حقومات شخصيتها ، وانصلوا بأشخاص لهم وزنهم في التاريخ ، وبذلك كان شعـرهم مُوضَعَ اهتمام منذ قيل ، ووجد فيه حلماً. اللغة، وطلابِ الآدب والمعانى جل طلباتهم ؛ خَمَكُمُوا على درس شَمْرِهُ مَنْذَ جَمَعَ قَبِيلُ مَنْتُصَفَّ القَرْنَ الثَّانَى للهجرة ، في كل صقع حل به العرب، وشرح شعرهم عشرات من العلاء . وليس بصحيح ما قيل من أن الاهتمام عِشْمُرُمُ كَانَ وَقَفًا عَلَى أَهُلَ المُغْرِبِ، وَرَبِّمَا نَهُمْ هَذَا الطَّنْ مَن كُثُّرةُ الْخَطُوطَات التي عَشْرِ عَلَيْهَا بَخُطُ مَغْرَى ، فإن ثمة نَسْخًا أَخْرَى وَجَدْتُ بِالْخُطُ النَّسْخَى ، كَمَا أَنْ المشارقة عنوا جد العناية بشرح شعره(١) ، وقد نشر هذه الجموعة ولم بن الود البروسي W . AhIwardt ، سنة ١٨٧٠ م بلندن ، وكتب لها مقدمة قيمة بعد أن راجع عدة مخطوطات ، وقد جا. في مقدمته : ﴿ إِنْ هِذِهِ الْمُجمُّوعَةُ رُواهَا أَبُو الْحُجَاجِ بُوسَفُ بِنَ سلمان بن عيسى، المعروف الأعلم الشنتمرى النحوى اللغوى ١٠ ٤٧٠-١٤ هـ، وأهطيها شرح كامل وقد قال في مقدمتها : إنه اعتمد القصائد التي رواها الأصمى وعدها صحيحة ، وأضاف إلى كل شاعر ما رآه بعض الرواة الثقات غير الأصمعي صحيحاً ، وقد كان الْإَصْمِعِي يُعرِفُ هَذَهُ القَصَائِدُ كَذَلَكُ ، بَيْدُ أَنَّهُ شُكُ فَيْمَا أُو رَآهَا مُنْحُولَةً ·

ويظهر أن الأصمى كان له شرح على هذه المجموعة، يدل على ذلك أن الأعلم الشنتمرى كثيرا ما يرجع إلى تفسير الأصمى فيقول: الأصمى يفسر هذه السكلمة بكذا ، و و الأصمى لا يعترف بهذا البيت ، و فير ذلك من التعليقات التي اعتمد فيها على الأصمى .

<sup>(</sup>١) من مقدمة ولم بن الورد العروسي على هذه المجموعة. ترجمها نيكا ون إلى الانجلابة عن الآلمانية.

وثمة نسخ أخرى تضم دواوين بعض شعراء هذه الجمعوعة مثال ذلك : شعر زهير ابن سلىفقد دواه ثملب ، وقد روى أبو بكر محد ن القاسم- المعروف بابن الآنبادى-ديوانى زهير والنابغة وشرحهما .

وجمع السكرى دواوين امرى. القيس ، وزهير ، والنابخة ، وإن كان يلوح أن ( الآعلم الشدتمرى ) لم ينتفع بمجهودات من سبقه ، إذ لم يشر إليهم قط . أما القصائد التي شك فيها الآصمي ، فقد أثبتها ( الآعلم ) بناء على أدلة ظهرت له ، وقد اعتمد في شمر النابغة ما دواء الطوسي عن ابن الآعرابي .

وقد وجدد (وليم بن الورد) كثير أمن الأبيات مدسوبة إلى هؤلاء الشعراء في علما كتب الآدب ، فاسترعى ذلك نظره ، وأخذ بتساءل : هلكل هذه الآبيات مرورة ، ولماذا ؟ فصارت هذه الآسئلة تلح عليه ردحا طويلا من الزمن ، وهو يرى هذه الآبيات تتردد في كنب أخرى مدسوبة إلى هؤلاء الشعراء أنفسهم ، عما قوى عنده أنها ليست مزورة ، وأن الاعلم رفضها عن غير قصد ، لآنها ليست مما دواه الاصمعى، وقد تسكرن من مرويات غيره .

ورأى من جهة أخرى أن استشهادات ابن قتيبة فى (الشعر والشعراء) ، وأبى الفرج فى (الاغانى) ، والجوهرى فى (الصحاح) لا تقتصر على ما اعتمده الأعلم الشنتمري من دواية الاصمعى .

ويستدرك ابن الورد، فيقول: وإن بعض هذه الابيات مشكوك فيه لا ربب في ذلك، وبعضها جاء من اختلاط الاسماء، ويضرب على ذلك مثلاكلمة (بجل)؛ فالجوهري يستشهد على تفسيرها ببنتين من الشعر وينسبهما إلى زهير، فيتبادر إلى المذهن أنه زهير بن أبي سلمي، ولكن ابن قتيبة يدسها إلى زهير بن جناب، ويقع هذا النشابه في اسم النابغة ، في نسخة باريس من هذه المجموعة تجد البيتين الآنيين ملسوبين إلى النابغة الذبباني:

على أن فيه ما يسوء الأعاديا جواد فما يبتى من المـــال باقيـــا

فتى تم فبه ما يسر صديقه فتى كدات أخــلاقه غير أنه چوهما للنابغة الجمدي . وقد يكون الدّور ناجماً عن خطأ في الرّواية ، فالبيت الآتي لأشك أنه عن شعر الخطيئة ، ولكنه منسوب النابقة :

متى تأنه تعشو إلى صوء ناره تجد خير نار عندها خير موقد ولكن معظم الآبيات صحيحة ، ونسبتها إلى قائليها نسبة لاربب فيها . وقد اعتمد ابن الوزدنى إخراج هذ الجموعة على عشر مخطوطات .

وقد بذل ابن الورد بجهودا فيها في إخراجهذه المجموعة التي تضم ما دواه الآصمى من أشعاد هؤلاء الفحول الستة ، ولكنه لم ينشر معها شرح الآعلم الشنتمرى عليها وبعد أن فرغ من قدوين ما رواه الآصمى ألحق به ما عثر عليه في كتب الآدب السكل شناعر من هؤلا، الشعراه ، تحت عنوان (الشعر المنحول) ، وقد لا يكون كل هذا الشعر منحولا كأمر بنا ، وللكنها رواية غير الاصمعى ، ثم أشاد في ملحق آخر إلى اختلاف منحولا كأمر بنا ، وللكنها رواية غير الاصمعى ، ثم أشاد في ملحق آخر إلى اختلاف النسخ ، وكذلك ترتيب الإبيات في القصائد مشيراً إلى كل مخطوطة ، وفي ملحق أالت أثبت مارواه الاعلم الشنتمرى وغيره من مقدمات القصائد التي تلقي ضوما على مناسباتها، والآسباب التي دعت إلى قولها .

-11-

## رواية ويوالد النابغة :

والذي بهمنا عن هنا هو ما يتصل بشعر النابغة وزهير بوصفهما شاعرين. حجازين ، فأما النابغة فقد روى له الأصمى في هذه المجموعة أربعا وعشرين قصيدة فحسب ، ولكن ابن الورد أضاف سبع قصائد أخرى من مرويات غير الآصمى من مثل ما رواه أبو عمرو بن العلاء ، والمفضل الضي ، وأبو سعيد السكرى ، وألطوسي عن ابن الاعرابي وغيرهم من الثقات ، وبذلك صار ديو ان النابغة ٣١ قطعة غير الملحق، ثم زاد في ملحقه النابغة سبعا وخدين قطعة شعرية وواحدة نثرية ، وهذه القطع فيها البيت الواحد وقيها القصائد العلوية ، مثل قصيدته التي أولها :

ماذانحيون من نؤى وأحجارا

( من عوجوا فحيوا لنعم دمنة الدار

وقد فشر (ديرنبورج) Derenbourg في سنة ١٨٦٨ م، في المجلة الاسيوية ديوان النابغة الذبياني نقلاع في مجموعة الاعلم الشنتمري، وأضاف إليه القصائه السبع التي رواها الطوسي عن ابن الاعرابي، ثم أفرد هذا الديوان في كتاب خاص وقد اعتمد على مخطوطتي باريس - الملتين أشرنا إليهما آنفا وعلى مخطوطة فينا رقم ٢٥٠٠ وهي مخط مغربي وعليها شرح لابي بكر البطليوسي، وقد قدم (ديرنبورج) لديوان النابغة بترجمة وافية منقولة هن كتب الادب ؛ كالشعر والشعراء لابن قتيبة ، ولاغاني لابي الفرج وغيرهما، مع رجوع إلى ما كتبه المستشرة ون أمثال (دي رسفال) هن العرب في الجاهلية ، وله فيها مجهود خاص يستحق الثناء .

ثم أصدر (درنبورج)في سنة ١٨٩٩ ملحقاً لديو ان النابغة بعد أن عثر على المخطوطة رقم ٦٥ من بحموعة Schefer في مؤتمر المستشرقين بياريس سنة ١٨٩٧، وقد كتبت هذه المخطوطة في ساوة (١) ببلاد فارس بخط أبي الفاسم محمد بن أبي الفاسم الحاستي في التاسع من جادي الاخرة سنة ٥٩٠ هـ ويقول ياقوت في معجم البلدان: «كان بساوة أكبر مكنبة في العالم، وقد بلتني أن التنار أحرقوها، وقد عثر أبو الفاسم في هذه المكتبة على هذه المسخة ثمان وخمسون قصيدة وقطعة للنابغة على هذه المسخة ثمان وخمسون قصيدة وقطعة للنابغة الذبياني، عافى ذلك القصائد السبع التي أضافها الطوسي عن ابن الآهر الي كا وجدت في مخطوطة (يهيلر سبورج).

وبهامش هذه النسخة كتاب بجمع الآمثال للميداني، وهي مكتبوبة عنظ جميل . وفي مخطوطة (ساوة) تجد مثلاً القصيدة المشهورة :

أتانى أبيت اللمن أنك لمتنى وتلك التي أهتم منها وأنصب

تسعة وعشرين بيتا ، بينها هي فيها نشره ابن الورد عن الأعلم الشنتمري ، و فيهانشره دير نبورج في سنة ١٨٦٨ لا تريد عن إثني عشر بيتا ، وتراها في مخاوطة بطر سبورج هشد بن بيتا .

وقدوجهد (ديرنبورج) في مخطوطة ساوة زيادات لبيست في مخطب وطة بطر سبورج غب القصيدة السابقة ، وليست في ملحق ابن الورد؛ ولذلك قام

<sup>(</sup>۱) تقع ساوة بين همذان والرى .

بشر هذه المخطوطة فيا يتعلق بديوان النابغة فحسب، سالكا سبيل الاختصار فالقصائد التي سبق له نشرها أو نشرها ابن الورد، أشار اليها دون أن بذكرها ، ومعلقاً على ترتيب الآبيات واختلافها في المخطوطات العديدة أما القصائدالتي لم تنشر من قبل فقد أوردها بأكلها مع المقدمات التي تشرح ظروف القطعة وأسباب قولها ، وكذلك الزيادات التي اختصت بها مخطوطة (ساوة) في القصائد التي دواها الاصمى أو الطوسي ، أو رواها ابن الورد في ملحقه .

وقدنشر الآب لويس شيخو في شعراء النصرانية ديوان النابغة ، كما رواه الأعلم الشنتمري وأضاف اليه ملحق ابن الورد .

ومن الجدير بالملاحظة أن ثمة أربعا وعشرين قصيدة قد أثبتها جميع المخطوطات وتملك القصائد هي التي دواها الأصمى ، ثم سبع قصائد أخرى أثبتها مخطوطة ( بطرسبورج ) ومخطوطة ( ساوة ) ، وهي ما دواه الطوسي عن ابن الأعرابي ، وبذلك تسكون القصائد التي يرى الرواة الثقات أنها للنابغة الذيباني – بغض النظر عن اختلاف الروايات في بعض السكات ، وبعض الزيادات ـ إحدى وثلاثين قصيدة.

وإذا عرفت أن الأصمى كان متزمتاً يضيق ولا يعتمد إلا أصح اللفات ، ويلح فى دفع ما سواه ، ولا يفسر من القرآن ولا من اللغة شيئاً له نظير واشتقاقى فى القرآن ، وأنه كان يتحرج فى الحديث ، ولا ينشد من الشعر ما كان فيه ذكر الانواد ، ولا يفسره ، لقوله عليه الما ذكرت النجوم فأمسكوا ، وأنه لم ينشد أو يفسر شعراً فيه هجاء ، أدرك أى رواية كان الاصمى فى تثبته وتحقيقه ، وتحرجه .

ولقد تعقب الازهرى فى كتابه التهذيب رواة الشعر واللغة فاحصاً منقباً مدققاً ملتمساً مواطن الثقة فيها يرويه عنهم منبهاً على الكلام المصحف ، وبعد أن أنعم النظر والتثبت قال: إنه وجد معظم ما روى لابن الاعرابي ؛ وأبي عمرو الشيبانى ، وأبى زيد ؛ وأبى عبيدة ، والاصمى معروفاً فى الكتب التى رواها الثقات عنهم ، والنوادر المخطوطة المم . . . خص هؤلاء بالثقة دون سائر الرواة ووصفهم بالانقان والتعريز .

وكان الأصمسى أعرف الرواة بالصحيح والمنحول من الشعر ، ولم يكن شاعراً حتى يتزيد ويختلق كا ضل غيره، ولذا كان ما رواه عن النابغة أصح شعر يروى له <١٠) .

#### --17 --

روایة دیوان زهیر:

وأما زهير بن أبى سلمى فهو حجازى – وإن كان قد نشأ فى بنى عبد اقد ان غطفان بنجد – لآنه من مزينة إحدالقبائل الحجازية، ولا تذكر لنــا المصادر العربية – من العلماء الذين جمعوا ديوانه – غير ستة، وهم :

١ ــ يعقوب بن إسحاق السكيت .

٧ ــ أبو الحسن على بن عبدالله بن سنان الطوسي .

٣ ــ محد بن هبيرة الأسدى ، المعروف بصعودا. .

٤ ـ أبو سعيد الحسن بن الحسين السكرى .

ه ـ أبو بكر محمد بن القاسم الانبارى .

٦ ـ يوسف بن سليمان ، الاعلم الشلتمرى .

وليس بين هذه الآسماء عالم واحد من رواة الطبقة الأولى بمن يعدون أصولا، أخذ أما م جميعاً إما من تلاميذ هذه الطبقة : مثل ابن السكيت ـ وهو كوفى المذهب ، أخذ عن أبي عمرو الشيباني والفراء وابن الأعرابي – وإما من الجماع الذين جمعــوا بين الروايات المختلفة ، فرجعوا كفة الكوفيين حينا مثل : صعوداه ، والطوسي ؛ وابن الانبادي ، أو رجعوا كفة البصريين حينا آخر مثل : السكرى ، والاعلم .

فأين إذن روايات ديوان زهير التي تعد أصولاً ؟ لقد أغفلت ذكرها (المصادر المحربية ، ولكما بقيت – مع ذلك – فيا وصل إلينا من نسخ هذا الديوان ، أو فيا تضملته هذه اللسخ من إشارات الرواة والروايات . وهذه الآصول لديوان زهير قسمان ؛

أصول بصرية ، وأصول كوفية .

<sup>(</sup>١) النابغة الدبياني : ص ١٠٤

الأصول الصرية:

وهي أصلان : دواية أبي عبيدة معمر بن المثنى التيمي ، ودواية أبي سعيد عبد الملك بن قريب الاصمعي :

١ - رواية أبي عبيدة :

أما رواية أبى عبيدة فلم يبق لنا منها إلا قصائد متفرقة ذكر فى مقدمتها أنها من رواية أبى عبيدة ، أو ألفاظ فى أبيات من قصائد أشير فيها إلى روايته . كما أشير فيسها الحارواية غيره من العلماء .

فقد ذكر الأعلم عند حديثه عن قصيدة زهير:

أبلغ بنى نوفل عنى فقد بلغوا متى الحفيظة لما جاءنى الخسير أن أباحاتم قال: ملم يعرفها الاصمى، وعرفها أبو عبيدة، وكذلك ذكر عند حديثه عن قصيدتة:

أبلغ لديك بنى الصيداء كلهم أن يسارا أتانا غــــير مغلول أن أبا حاتم قال: ولم يعرفها الاصمى ، وعرفها أبو عبيدة ، وذكر ثعلب عند حديثه عن قصيدته .

شطع أميمة بعد ما صقبت ونأت وما فنى الجناب فيذهب أنه و لم يروها أبو عبيدة لرهير ، ، وذكر عند حديثه عرب قصيدته :

فعد عما ترى إذ فات مطلبه أضعى بذاك غراب البين قد نعقا أن هذه الآبيات لم يملها أبو عمرو ولا أبو فصر ، ولم يعرفها الآصمى ، ولكن «رواها أبو عبيدة وهى صحيحة عنده ، وأنكر أبو عبيدة زهير

إن الرزية لا رزية مثلها ما تبتنى غطفان يوم أصلت وقال: إنها لقراد بن حلش من شعراء غطفان ، وأن زهيراً ادعى هذه الآبيات. أما روايات أبي عبيدة لبعض الآلفاظ في أبيات من قصائد زهير فكثيرة جداً ، وقد أشار إليها الآعلم وثملب في مواطن كثيرة من شرحهما ،

#### ٣ ــ رواية الأصمى :

أما رواية الاصمعى فقد حفظت لنا كاملة ، حفظها الاعلم الشنتمرى في بجوعته حدواوين الشعراء السنة ، وقد اعتمد الاعلم من هذه الاشعار على أصح روايتها ، وأوضح طرقاتها ، وهي رواية الاصمعى لنواطؤ الناس عليها ، واعتبادهم لهما ، وانفاق الجهور على تفضيلها، وأنبع ما صح من دواياته قصائد متخيرة من رواية غيره.

وعلى هذا أورد الآعلم ثمانى عشرة قصيدة ومقطعة لزهير فى ختامها ما يلى :

و كمل جميع شعر زهير عما رواه الأصمعي من شعر زهير ، ونصل به بعض ما رواه غيره ان شاه الله ، . . . ثم يورد قصيدتين ذكر أنهمنا بمنا رواه أبو عمر و المفضل ، ويختم نسخته بقوله : . كمل جميع شعر زهير بمنا رواه الأصمعي وأبو عمرو والمفضل . . . . .

وقد أورد الأعلم ثلاث قصائد ليست من رواية الأصمى ، وقد نص فى الأولين منها \_ وقد مر ذكرهما \_ على أن أبا حاتم السجستانى قال : ولم يعرفها الاصمعى رعرفها أبو عبيدة ، وذكر فى حديثه عن القصيده الثالثة ، وهى :

آلا ایت شعری هل بری الناس ما آدی من الامر أو یبدو لهم ما بدا لیا آن الاصمعی قال : «لیست لزهیر ، و یقال : هی لصرمة الانصاری ولا تشبه «کلام زهیر » .

وسنعود إلى الحديث عن رواية الاصمعي بعد الحديث عن الاصول الكوفية .

# الاصول السكوفية :

أما علما الكوفة من الطبقة الأولى من الرواة الذين رووا ديوان زهير فهم :
حماد الراوية، وللفضل بن محمد الضي، وأبو عمر و الشيباني ، غير أن روايات هؤلاء
العلماء جاءتنا مختلطة متداخلة في بحموعة نسبت مع شرح أبياتها إلى ثعلب ، وقد طبعت
مهذه المجموعة من الروايات بدار المكتب المصرية ، وفي مقدمتها حديث مفصل عن
ترجيح نسبتها إلى أبي العباس ثعلب وقد اعتمدت هذه الطبعة على عدة نسخ خطبة ،

ودراسة هذه الطبعة تدلنا على أن ثمليا قد جع في بختوعته بين الروايات الكوفية والبصرية ، فكثيراً ما يورد في شرحـــ مشروحاً للأصمعي وأبي عبيدة ، وكثيراً ما يورد روايتهما المختلفة في الآلفاظ والآبيات ، وحسبنا أمثلة قليلة على ذلك ؛ فقد أورد سبعة وثلاثين بيتاً من قصيدة زهير :

صحا اللب عن سلمى وأقصر باطله وعرى أفراس العبسا ورواحه ثم قال : دوهذه آخر رواية أبى عمرو ، ودوى أبو عبيدة والأصمعى ٠٠٠ مر يورد سبعة أبيات من روايتهما . أما فى قصيدته :

إن الخليط أجد البين فانفرقا وعلق القلب من أسماء ما علقا فهو بثبت في أصل أحد أبياتها ، وهو قوله :

وقابل بتغنى كلما قدرت على العراق يداه قائماً دفقاً رواية الى عبيدة ، ويقول : « روى أبو عبيدة قائماً بالنصب، ورواه غيره بالرفع ... ثم يذكر بيت زهير :

وذاك أحزمهم رأياً إذا نبـاً من الحوادث آب الناس أوطرقا وهو من غير رواية أبي عمرو ، ثم ينص على أن البيت في رواية أبي عمرو ، هو:

ومن يفوقهم أمراً إذا فرقوا من الحوادث أمراً آب أو طرقا ثم يورد ستة أبيات ينص على أنها من رواية أبي عمرو ، وأربعة أبيات أخرى بنص على أنها عاروى أبو عمرو والاصمعى ، ويورد فى آخرها بيتين يذكر أنهما ، من غير هذه الرواية ، ، و ، أن الاصمعى لم يروهما ، . وكذلك ذكر ستة عشر بيتاً من قصيدة زهير :

لمن الديار بةنة الحجر أقوين من حجج ومن دهر ان: وهذا آخر رواية أني عبرون، ويكمل القصيدة في أثنين وعشرين،

ثم يقول: دهذا آخر رواية أبى همرو،، ويكمل القصيدة فى أثنين وعشرين، وكثيراً ما يثبت فى أصل البيت لفظة أو الفاظاً من غير رواية أبى عمرو، وينص على ذلك، ثم يذكر روايته فى تلك الالفاظ. وأكثر من ذلك أنه يورد قصيدة لم يروها أبو عمرو لزمير ولا لكعب، ورواها أبو عبيدة لزمير،

ويتضح لنا من ذلك ان هذه اللسخة قد جمعت من قصائد زهير ما رواه البصريون. والكوفيون ، غير أن هذا الجمع بين روايات المدوستين لا يننى نسبة هذه اللسخة إلى أبي العباس ثملب ، وذلك أن ثملبا – مع أنه كان كوفى المذهب ، بل إمام أهل الكوفة فى زمنه – قد روى كتب علماء البصرة أيضاً ، فروى ، عن ابن نجدة كتب أبى زيد، وعن الأثرم كتب أبى عبيدة ، وعن أبى نصر كتب الاصمعى . . ) ، وقد ذكر أبا نصر والآثرم فى مواطن كثيرة من نسخته هذه .

وقد تضمنت هذه النسخة ثلاثاً وخسين قصيدة ومقطعة لزهير ، روى خسآ منها عن حماد الراوية ، و نص على واحدة منها بقوله ( وهي متهمة عند الفصل )، ومع ذلك رواها أبو عمرو . وذكر في أربع أخر منها أنها يشك في نسبتها إلى زهير . وأنها قد ترى لنبره .

ويرى الدكتور فاصر الدين الآسد أن هذه اللسخة. بالرغم من جمعها بين روايات مختلفة ـ ربما انخذت من رواية أبي عمرو الشبباني أصلا ، ثم أضاف جامع هذه النسخة عليها ما وجده عند غيره من تعليفات أو اختلاف في روايات الآلفاظ ، والذي حمله على هذا الاقتراض أنه عثر على نسخة مصورة على ميسكر وفيلم في معهد إحياء المخطوطات العربية ـ وأصلها محفوظ في مكتبة فور عثمانية بقركيا \_ وقد نص في آخر هذه النسخة على ما يلى :

(فهذا جميع ما رواه أبو عمرو ، وأبو نصر ، والاصمعى ، لزهير من الشعر . . . وكتب محد بن منصور بن مسلم ـ رحمه الله ـ بمنج سنة خسة (كذا) وسبعيز وخمسهائة . والاصل الذى نقله منه كتب من أصل ابن كيسان النحوى رحمه الله فى سنة اثنتين وسبعين وثلاثمائة ، وكان قد قرأ جميعه على أحمد بن يحيى تعلب ، وكان قد قرى و على أبى عمرو الشيباني . . . ) ، وفي هذه النسخة سبع وخمسون قصيدة ، خمس منها غير ، وجودة في المسخة المطبوعة ، وتمتاز هذه النسخة \_ على النسخه المطبوعة ـ بكثرة ما فيها من إشارات إلى الشك في صحة نصبة بعض القصائد إلى زهير . فقد ذكر قصيدته :

انویت ام اجمت انك غاد وعداك عن لطف السؤ العواد؟ وقال : ( ابو عمرو لم يرو هذه القصيدة ، وقال إنها لكعب ابنه ) مع ان هذهـ التعليقة غير مذكورة في المطبوعة ، وذكر كـذلك قصيدته : الا أبلغ لديك بن سبيع وأيام النوائب قد تدور وقال إن أبا همرو قال دهذه لرجل من بني عبدالله بن غطفان ،،وليست حذه التعليقة في المطبوعة .

وذكر قصيدته:

وخالى الجبا أوردته النوم فاستقوا بسفرتهم من آجن الماء أصفرا وقال: وقال أبو عمرو الشيبانى: هذه لكعب ابنه ، وليست في المطبوعة أيضاً . وذكر مقطعته ، :

أرادت جوازاً بالرسيس فصدها رجال قعود فى الدجى بالمعا بل وقال: , ويروى أنها لمكمِب بن زهير ، وهى فى شعره طويلة ، ، وليست هذه التعليقة فى المطبوعة

وذكر قصيدته:

مل تبلغی إلى الآخیار ناجیة تخدیکوخد ظلیم خاصب ذهر و قال و رقال می منحولة ).

وذكر قصيدته:

لو كان يقعدفوق الشمس من كرم قوم بأولهم أو بجدم قعدوا وقال . (ولم يملها أبو نصر ، ويقال مى لابى الجويرية العبدى ، وهى فى شعره طويلة ) وذكر قوله :

ماج النؤاد معارف الرسم قفر بذى الهضبات كالوشم قال: (ولم يملها أبو نصر، قال أبو همرو الشيانى بهى لأوس بن أبى سلمى) موجيع هذه التعليقات ، زيادة في هذه اللسخة ، غير مذكورة في اللسخة المطبوعة . أما التعليقات المذكورة في المطبوعة فوجودة ايضاً في هذه اللسخة فإذا اضفنا هذه القصائد التي نص على الشك في صحة نسبتها لزهير – وهي سبع الما التي نص في المطبوعة على هذا الشك فيها ، كان مجموع هذه القصائد المشكوك فيها اثنتي عشرة قصيدة من ثلاث وخسين وبذلك تكون برواية المكوقين – في مجموعها – لقصائد زهير إحدى وادبعين قصيدة ومقطعة ، رواية المكوقين – في مجموعها – لقصائد زهير إحدى وادبعين قصيدة ومقطعة ،

وهى تنضمن القصائد التي أوردها الآعلم من رواية الأصمعي وأي عبيدة، والقصيدتين الماتين اختارهما من رواية أبي عرو والمفضل .

فإذا عدد فا إلى الحديث عن رواية الأصمعي وجدنا أنها خس عشرة قصيدة ومقطعة فقط ، وذلك أن الآعلم قد أورد ثماني عشر قصيدة ذكر في ختامها أنها رواية الآصمعي ، ولكن الأعلم ذكر – في معرض حديثه عن ثلاث من هذه القصائد – أن الآصمعي لم يكن يعرفها وأنه أسقطها من روايته . وبذلك يكون ما صحه في روايته ، من شعر زهير خس عشرة قصيدة ومقطعة . وقد وجدنا أن هذه القصائد الخس عشرة كلها مضمنة في القصائد التي رواها علما . الكرفة لزهير ، وأن أحداً من العلماء لم يطمن عليها في صحة نسبتها بشيء ، وإن كان ثمة خلاف في نسبة أبيات قليلة من بعض هذه القصائد .

وبذلك نستطيع أن قطمتن إلى أن هذه القصائد الخس عشرة مي التي أجمع الرواة،
من البصريين والسكوفين ، على صحة فسبتها لزهير ، فنتخذها أصلا صحيحا لديوانه ،
عدرسها دراسة فنية تكشف خصائصها، وتبين مافيها من عناصر شخصبة الشاعر ، لنتخذ
مئن ذلك مقياسا فنيا نحتكم إليه في القصائد الآخرى التي رواها السكوفيون ، في الطبق
منها على هذا للقياس رجحنا صحة نسبته إلى زهير وضممناه إلى ديوانه ، وما لم يستقم
منها مع هذا المقياس رجحنا أنه مما نسب خطأ إلى زهير أو وضع عليه .

فاذا ما بحثنا عن الجذور الأولى لديوان زهير ، وجدناها جذورا هميقة تضرب في القدم حتى لتكاد تتصل بزهير نفسه ، ثم تمتد منه خلال القرن الأولى حتى تتصل في مطلع القرن الثانى ـ بأبي عمرو بن العلاء ، وبحاد الراوية ، ثم من بعدهما بالأصمى وسائر علما البصرة والكوفة ، فقد ذكر السكرى أن ديوانى زهير وكعباكانا عند بني غطفان ، فسكانوا يحفظون شعرهما ، وذلك لأن زهيرا وابنه كعباكانا مقيمين فى بني عبدالله بن غطفان ، وكان عمر بن الخطاب يقدم زهيرا ويفضله ، وكذلك جربرالذى عبدالله بن غطفان ، وكان عمر بن الخطاب يقدم زهيرا ويفضله ، وكذلك جربرالذى حقال عنه : إنه أشعر أهل الجاهلية .

وكان الخطيئة رواية رهير ، وقد اتصل الشعر في أبنه كمب في زهير، وابن كعب عمية المصرب ، وابن ابنه : العوام بن عقبة ، حتى، لقد قرأ أبو عمرو الشيباني شعر زهير أو بعضه على بعض بني زهير

وكان من دوس شعر زهير ودرسه منذ مطلع القرن النانى: أبو حمرو بن العلاء به قال المازنى: « قال لى أبو زيد : قرأت هذه القصيدة ـ يعنى معلقة زهير ـ على أبى عمرو لبن العلاء ، فقال لى : قرأت هذه القصيدة منذ خمسين سنة ، فلم أسمع هذا البيت إلاآ منك ، . يعنى : بيته :

ومن لايرل يستحمل الناس نفسه ولم يغنّها يوما من الناس يسأم

وكذلك قرأ الأصمى على أبي عمرو وروى عنه في مواطن متعددة ، بعضها فيه نقد أدبي ·

ويبدو أن الاصمى لم يكتف بروايه شعر زهير عن أبي عمرو بن العلاء وحده . وإنما أضاف إلى روايته ما أخذه عن غيره من العلماء أو ماسمعه عن الاعراب الرواة . ثم قرأ ذلك كله وقرى. عليه ، وآية ذلك أننا نجد للا صمعى روايات لبعض الالفاظـ وشرحا لبعض الابيات في القصائد التي أسقطها من روايته ونص على أنها ليست لزهير

ويرجع الدكتور ناصر الدين أن الأصمعى قد وجد أمامه ديوان زهير تراثاً يتنافل ويروى ويتدارس ، فكان لابدله من أن يقره جميعه ، ويقرئه تلامذته ، ولكنه كان كلما مر بقصيدة نص على رأيه في صحة نستما إلى زهير ، إثباتاً أو نفياً ، ثم يشرح القصيدة في الحالتين ، ويذكر بعض روايات ألفاظها ، هير أنه لم يثبت في نسخته من ديوان زهير الا ماثبت لديه أنه لزهير حقا ، وهي تلك القصائد الخس عشرة

# قصائد زهير ومقطعاته مرتبة كا جاءت فىرواية الاصمى ومقارنتها بما فى الدخ الاخرى

- أمن أم أو في دمته لم تكام بحومانه الدراج فالمتشلم
   (١) القصيدة الأولى في ثملب .
- ( ٢ ) والأولى كذلك فى مخطوطة نور عنمانية ، وفيها بعد البيت الأولى وقال أبو حمرو : قرأت على بمض بنى زهير : الدراج برفع الدال » .
  - ٣ صحاً القلب عن سلمي وقد كاد لايسلو

وأقفر من سلمى التعانيق فالثقل

- (١) القصيدة الحامسة في تعلب.
- (٢) والسادسة عشرة فى نور هنمانية ، إلا أنها هنا شطرت شطرين ، فجعلت قصيدة ين الحقيدة واحدة ، وذلك بأن ذكرت بعض أبياتها الآخيرة فى هذه المخطوطة ، (ورقها ٥٤) ، وقبلها قوله : ، وهذه الآبيات زيادة لم يروها أبو نصر ، ولبست فى حوايته ، أنشدها بعض العلماء 1 ، .
- ٣ ـ صحا القلب عن سلمى وأقصر باطله وعرى أفراس الصبا ورواحله (١) آخرها فى رواية الاصمعى:

يهد له مادون رملة عالج ومن أهله بالغور زالت زلازله قال الاعلم ص ٣٣: ووهذا البيت آخر القصيدة في رواية الاصمعي، ويلحق جالقصيدة البيتان اللذان بعده، وهما لحوات بن جبير الانصاري....

- (٢) القصيدة السابعة في ثعلب ، وقد قال في ص ١٤٢:
- د وهذه آخر روایة أبی عمرو ، وروی أبو عبیدة والاصمعی . . . . ، ، ثم ذکر حبیعة أبیات .
  - (٣) القصيدة التاسعة في نور عثمانية .
- ٤- إن الخليط أجد البين فانفرقا وعاق القلب من أسماء ماعلقا

## (١) آخرها في رواية الاصمى

يطمهم ماارتموا حي إذا اطمنوا صادب حي إذا ماصادبوا اعتنفه وذكر الاعلم ص ١٦ بيتين بعده عن غير الاصمى .

(۲) القصيدة الثانية ف ثملب ، وقد أورد قبيل آخرها ستة أبيات نص على أنهامن وواية ألى عمرو (ص ۶۹ – ۵۷) ، ثم أدبعة أبيات نص على أنها بما دوى أبو عمرو والا صمى (ص ۵۳ – ۵۱) ، ثم بيتين فى اخرها نص على أنهما د من غير هذه الرواية ، وأن الا صمى لم يروهما (ص ٥٥) .

(٣) القصيدة الثانية كذلك فى نور عَبَانِية ، وقد ذَكَرَأَنَ أَمَا عَمَرُولُم برو اخرِها بيتا.

# ه ـ بان الحليط ولم يأووا لمن تركوا

وزودوك اشتباماً أبة سلكوا

- . (١) القصيدة التاسعة في ثملب.
- ( ۲ ) والحامسة في نور عبانية ·
- ۲ ـ تملم أن شر الناس حى ينادى ف شعارم يساد
   (١) القصيدة الحامسة والعشرون في ثعلب .
  - (٢) والثامنة والعشرون في نور عثمانية .
- بالدیار التی لم بعضها القدم بلی ، وغیرها الارواح والدیم
   (۱) الثامنة نی ثملب ، والسابعة عشرة فی نود عثمانیه
  - ٨ لمن الدبار بفنة الحجر أفوين من حجج ومن شهر
  - ( ١ ) ذكر الا علم اخرها بيتاً من غير الأصمى ، ، ٦٤ .
- (٢) القصيدة الرابعة فى ثعلب ، وهو يوردمنها سنة عشر بيناً ثم يةول : «هذا أخر رواية أبي عمروا ، ص ٩٤ ، ويكمل عدة القصيدة اثنين وعشرين بيتاً ·
  - (٣) القصيدة العشرون في نور عثمانية .

- ٩ حفا من آل فاطمة الجسوا، فيمن فالضوادم فالحساء
   (١) ذكر الآعلم البيت السابع منها عن غير الآجمعي ، ص ١٥.
  - (٢) القصيدة الثالثة في تملُّب.
  - ﴿ (٣) والثالثة أيضاً في نور عنمانية .
  - ١٠ لمن طلل برَامَـة لا يربم عفا وخــلاله حُنْقُــب قديم
    - (١) القصيدة الثانية عشرة في ثعلب، والناسعة عشرة في نور عبانية.
    - ١١ ألا أبلغ لمديك بني تميم وقد يأتيك بالخبر الظنون

(۱) القصيدة العاشرة في ثعلب ، ولم يرو أبو عمرو فيها الآبيات الثلاثة الآخيرة في رواية الاصمعي .

(٤) القصيدة الرَّابعة في نور عَبَّانية .

١٨٢ - وأبت المني آل امرى. القيس أصفقوا

علينيا وقالوا إنسا نحن أكثر

(1) القصيدة الثالثة عشرة في ثعلب، والثانية عشرة في نوو عثمانية.

١٢ – إن الرزية لا رزية مثلها ما تبتنى غطفه ان يوم أصلت

- (١) القصيدة الثامنة والثلاثون في ثملب، والسادسة والعشرون في نور عثمانية -
- (۲) رواها الآصمعی فی الآعلم فی ثلاثة أبیات ، وجادت فی ثملب ونود عثانیة فی خسة أبیات ، ووردت فی طبقات ابن سلام فی أربعة أبیات (ص ۵۲۸ ۵۲۵)، وقال ابن سلام : «حدثنی أبو عبیدة قال : كان قراد ابن حلش من شعراه غطفان ، وكان جید الشعر قلیله ، وكانت شعراه عطفان تغیر علی شعره فتأخذه و تدعیه ، مشهم زهیر بن أبی سلمی ادعی هذه الآبیات ، .

- المائثرة والخطوب مغیرات وفی طول المائثرة التضالی الثالثة والاربعون فی ثعلب ، والحقاسة والثلاثون فی نور عثمانیة
- ما وقالت أم كعب لا تزرنى فلا والله مالك من مزار (۱) التاسعة والثلاثون في ثعلب،
  - (٢) والسابعة والعشرون في نود عثانية(١) .
- وخاتمة المطاف بعد هذه الجولة السريعة في دراسة الشعر الحجازي الجاعلي على التحو السالف هي :
- ١ (١) أن الدواوين الشعرية بعد تمحيصها على النحو السالف ، هي أصح منا يجب أن يعتمد عليه الباحث في الآدب الحجازي .
- (ب) وكذلك ما أجمع الرواة على صحته من الأشمار الحجازية في غير الدواوين . ب ـــ وأن ما نص الثقاة على وضعه من الأشعار يعتبر موضوعاً منحولا .
- وأن ما اختلفت فيه الآخبار من الشعر ، ثم أثبت التحقيق العلمى نسبته
   الشاعر حجازى ، يكون أدنى إلى الصحة ؛ كما فى لاميتى الشنفرى ، وتأبط شرا .
- ٤ \_\_ أن نسبة الشعر إلى غير واحد من الشعراء الجاهليين الحجازيين ليست دليلا
   على وضعه ، فهو شعر جاهلي حجازى إلى أن الحلاف في تعيين قائله .
- و أن طانفة كبيرة من الأشعار الحجازية لم يتناولهـا النقاد بالتجريح أو الشك ، وهـذه أدنى إلى الرجحان في مـيزان التحقيق ما دام عليها طابع العصر الجاهلي .
- ب أو ما كمان مهلهل الدج لا يشاكل فى صياغته وروحه البيئة الجاهلية ،
   خليق أن يشك فى صحته .

<sup>(</sup>١) مصادر الشمر الجاهلي للدكتور ناصر الدين الاسد، ص ٥٢٨ – ٥٤٧ .

# البابالثالث فنون الشعر الحجازى ف العصر الجاهلي

الفيصيال الأول الشعر السياسي (أولا) أيام الحجازيين في الجاهلية

\_ \ -

كان كثير من الحجازيين والعرب عامة فى جاهليتهم بدوا ، لا يخضمون لنظام، ولا يدينون لحكومة ، و لا يربطهم إلا قانون القبيلة .

وقد فرضت عليهم طبيعة أرضهم القاحلة أن يعيشوا على رعى الإبل والأغنام يتتبعون بها مواقع الغيث ومواطن الكلأ، ينتقلون بينها، ويسيمون ماشيتهم فيها. فإذا أخلفت السهاء وأمحلت الارض، لجأوا إلى الإغارة والغزو، ودفعهم الجدب إلى الحرب.

كذلك كمان دأبهم النفرة من العمار ، والنهوض لحماية الجار ، والحرص على الآخذ بالثار والاغترار بالعصبية ، والاعتزاز بالقرابة الواشجة ، والمفاخرة والمنافرة ، والإباء والشمم .

كل ذلك كان يدفع العربي إلى الحرب ؛ ويجعلها أثيرة عنده ؛ يثيرها لأوهى سبب، ويشنها لأدنى حدث ، صارت عادة مألوفة ، وسنة معروفة ، وحتى أنفوا أن تزقوا من عمل غير السيف ، أو يكسبوا إلا من أسنة الرماح ، فإذا لم يجدوا عدواً أغادوا على الأقرباء ، كا يقول القطامي :

ومن تمكن الحضارة ُ أعجبته فأى رجال بادية تراكا ومن ربط الجحاش فإن فينا فَكَاسُلُهُمَا وأفراساً حسانا (١) وكن إذا أغرن على جناب وأعوزهن نهب حيث كانا (٧) أغرن من الضباب على حلول وضبة إنه مَن حان حانا (٣) وأحياناً على بكر أخينا إذا ما لم نجد إلا أخانا

وهذا قليل من كثير بما أثر عن العرب في حب الحرب، وخوض المعارك، ولهم أيام مشهورة(١).

قالمرب بطبيعتهم أمة مغالبة بجالدة ، مساورة معاندة ، لا ترضى بالضم ، ولا تقيم على الذل ، ولا تفضى على الهوان ، ولقد مردوا على المخاطرة ، واعتادوا الفتل والقتال وألفوا الصولة والصيال ، فانتزعت من نفوسهم غريزة الحوف ، وغلبت عليهم الحرية الشخصية ، وصارت الحرب عندهم تهيج لأوهى سبب ، وتشغل لاقل حادث ، وما تغبو إلا لتستعر ، وقد تظل ملتهبة بين القبائل أعواماً طوالا ، لا تهدأ نارها ، ولا يخبو أوارها

و للعرب كثير من الوقائع العظيمة التي هاجت قبائلهم ، وأثارت عصبياتهم ، والتي تحدث عنهـا الشعراء في أشعارهم ، وكانت مادة رائعة السهار والمحدثين في حقب طويلة ، وأعصار بعيدة . قال ابن عبـد ربه : « إنهـا – أيام العرب –

<sup>(</sup>١) القنا : الرماح ، سلبا : تسلب النفوس جمع سلوب .

<sup>(</sup>٣) الجناب: الناحية.

 <sup>(</sup>٣) الصباب : عدة قبائل منها صبة وحسل . الحلول: الذين يكونون في مكان واحد .
 حان حا نا : أي من هلك بغزونا فقد هلك حقاً ، أو من حان أجله هلك .

<sup>(</sup>٤) الآيام : أى الوقائع التي حدثت في الآيام ، وفي القرآن الكريم : وولقد أرسلتا موسى بآياتنا أن أخرج قومك من الظلمات إلى النور وذكرهم بأيام الله ، قارالا عشرى ا أى أنذرهم بوقائمه التي وقعت على الآمم قبلهم ، كفوم نوج ؛ وعاد ، وثمود ، ومنه أيام العرب لحروبها وملاحها . قال عرو بن كلثوم :

وأيام لنا غر طوال مصينا الملك فيها أن ندينا ومن هنا كانوا يقولون: يوم لك ويوم عليك .

مآثر الجاهلية، ومكادم الآخلاق السلية، قبل لبعض أصحاب رسول الله: ماكنتم عتحدثون به إذا خلوتم في مجالسكم ؟:كنا نتناشد الشعر، ونتحدث بأخبار جاهليتناه.

وقد سميت هذه الوقائع بأيام العرب، وهي يلبوع ثجاج من ينابيع الآدب، وميدان فسيح من مينابيع الآدب، وميدان فسيح من ميادين البيان، بما اشتملت عليه من ووائع القصص، وبدائع القول، ومأثور للحكم، وبليغ الخطب والشعر، كما أنها صورة صحيحة للعرب وعاداتهم وتقاليدم، وتصوير صادق لأسلوب حباتهم وشأنهم في الحرب والسلم والنجعة و الاستقراد.

-1-

ولهذه الآيام أثر واضح في الآدب، بما تهيج من عاطفة، وتبعث من شعود ، و تثير من شاعرية ... كان الشعراء والخطباء من وداء الفوادس يذكون حيتهم ، ويلهبون شجاعتهم ، ويصفون خيلهم وسلاحهم ، ويشيدون ببطولتهم ومواقفهم ، ويندبون بقوافيهم الباكية صرعى الآيام ، ويحرضون على الثار والانتقام ، وقد ينفرون من الحرب وويلاتها , ويحملون لقبائلهم غصن الزيتون ١١

ومن أجل آثاد هذه الآيام ما يلي :

1 - أن الشعر الجاهلي عامة ، والفخر والحماسة والرثاء والهجاء منه عاصة ، ترقبط بهذه الآبام ارتباطا وثبقا ، فأكثر القصائد وهذه الفنون الآدبية في الشعر الجاهلي قبلت في هذه الآيام وكانت صدى لها ، ونظمها أصحابها فخرا بمآثر القبيلة ، ودفاعاً عن أحسابها، أو هجاء لخصوصها وثلباً لأعدائها ، أو تحميسا لآبناء القبيلة ليهبوا للدفاع عن كيانها وحفظ شرفها ، أو رثاء للقتل من أبنائها في حومة القتال وميادين النضال .

٧ - وفى الشعر الجاهلي قصائد كــثيرة قيلت فى وصف المعادك، وفي الدعوة إلى
 السلام وتصوير فظائع الحرب، أو الدعوة إلى الانتقام وطلب الاحذ بالثار .

٣ ـ وأوصافهم في شعرهم للخيول والرماح والسيوف والدروعوغيرها من أدولت الفتال، أثر من أثر هذه الآيام في الشعر الجاهلي .

٤ - ولا يقتصر أثر هذه الآيام على الشعر، بل إنها تشغل جزء أكبيراً من النثر الجاهل أيضا، كما تجد فخطبة هانى. بن قبيصة فى قومه يحرضهم على الحرب بومذى قاد (١١) وفى سواها من الحطب، وفى الكثير من المفاخرات والمنافرات والمحاورات، التي تتصل بأيام العرب فى جاهليتهم فى قريب .

ه ـ وفوق ذلك فإن أثر هذه الآيام في تاريخنا الآدبي أثر جليل ، فالآدب الذي خلفه لنا الشعراء والآدباء صورة مفصلة لحياة العرب الاجتماعية والسياسية واصلاتهم بالآمم المجاورة لهم ، وهسو مرآة ناطقة بأخلاقهم وفضائلهم وعادتهم وشمائلهم ، وماقعد ثمت الرواة عن هذه الآيام يشغل جانباكبير الى كتب الآدب العربي ومصادره، وهو يمثل ألوانا طريفة من فنون الآدب المتصلة بفن القصص والآساطير .

٣ ـ وقد ألفت في أيام العرب كتب أدبية كثيرة ضاعت على مر الأجيال :

(١) فلابي عبيدة ، الادبب الرواية ، للتوفى عام ٢٠٩ هـ،كتاب صغير فيها حرى خمسة وسبعين يوما ، وكتاب آخر كبير جمع فيه ألفا وما ثنى يوم ·

(ب) ولابي الفرج الأصفهاني ، المتوفى سنة ٢٥٦هـ، كتاب في أيام العرب ، جمع فيه ألفا وسبعائة يوم ·

(ج) وقد ألف لفيف من الآسائذة المعاصرين كتابًا في د أيام العرب في الجاهلية به وطبع بمطبعة عيسى البابي الحلمي عام ١٩٤٢ م .

<sup>(</sup>١) راجمها و الأمالي : ٢٦٩ - ١ ، وفي سواه من كتب الأدب.

### - / -

# أيام الأوس والخزرج"

قشبت في الجاهلية ، بين الآوس والحزرج ، حروب كثيرة ، من أشهرها : حرب سمير : للأوس على الحزوج .

حاطب: للخزرج على الأوس.

حرب کعب: ، ، ،

يوم بعاث : للأوس على الحزرج .

٢ – يوم بعاث<sup>(١)</sup> بين الأوس والحزرج:

وسببه: أن الأوس طلبت إلى قريظة والنصير، أن يحالفوهم على الحزرج، فيعث الحزرج إلى اليهود يهددونهم إن حالفوهم، فلم يسمع اليهدود إلا أن ينزلوا على رغبة الحزرج، وأكدوا ذلك بتسليمهم أربعين غلاما، رهان لديهم، وافتخر بذلك أحد شعراء الحزرج، قائلا:

مصانعة يخشون منا القوارعا نصول بضرب يترك العزخاشعا

فَدُلُوا لَرْهُـنَ عَنَـدُنَا فِي حَبَالِنَا وِذَاكَ بِأَنَا ـ حَيْنَ نَلْقَ عَدُونَا ــ

<sup>(</sup>۱) راجع: ۲۰۶/ ۱ ابن الآثـير، الآغانی ۱۸ / ۳ طبعة دار الکتب المصرية، ۲۶۷ و ۲۵۸ جهرة أشعـار العرب، المفضليات ۱۳۵، رغبـة الآمل من کتاب السکامل ۲۶۷ و ۲۵۸ جهرة أشعـار العرب، المفضليات ۱۳۵، رغبـة الآمل من کتاب السکامل ۴۱۲ / ۲، مهذب الآغانی ۲۲۲ / ۱ ، الآغانی الجزء الثالث عشر ص ۲۵۸ طبعة الساسی، العرب قبل الاسلام ص ۲۵۰ ؛ تاريخ العرب القدامی ص ۲۵۰، ص ۳۳ / ۱ أيام العرب في الجاهلية طبعة عيسى البا بي الحلمي ـ سنة ۲۵۰ .

 <sup>(</sup>۲) بماث بالدین و الفین کفراب و یثلث . وقبل : هو بضم الباء مع الدین المهمالة موضع بالمدینة ، أو بالقرب منها ، وقعت به اخر حرب بین الاوس و الحدرج قبل الهجرة ینجو خس سنین .

فأغضب ذلك الشعر قريظة والنضير، ونقضوا عهده، وحالفوا الأوس على الحزرج، فقتل بعض الحزرجيين رهاتنه.

فاجتمعت الأوس قريظة والنعنير وقبائل أخرى يهودية على حرب الخزرج والتقوا ببعاث ، وعلى الأوس حضير الكتائب ، وعلى الحزرج عروبن النعان البياضي ونسبة إلى بياضة كسحابة : قبيلة ، ، ودادت رحى الحرب بشدة ، فانهزم الأوش ، فبرك حضير ، وطعن قدمه بسنان رعة ، وصاح : واعقراه !! واقه لا أعود حتى أقتل فإن شتم أن تسلوني فافعلوا ، فعطفوا عليه ، وأصاب سهم عرو بن النعان البياضي فقتله ، فانهزم الحزرج ، وصاح صائح : يامعشر الأوس ، أحسنوا ولا تهلكوا إخوانكم ، فانتهوا عنهم ولم يسلبوه ، وإنما سلبهم اليهود ، وحملت الأوس حضيرا أخوات ، ورثاه خفاف بن ندية بقولة :

أتانى حديث فكذبته وفيل خليلك فى المرمس<sup>(1)</sup> فياعين بكى حصير الندى حصير اللها

وسمى ابن الآثير هذا اليوم: يوم: يوم الفجار الثانى، لقتل الغلمان فيه. وقبل تنظن الغلمان كان بسبب امتناع اليهود عن إخلاء دورهم الجيدة الهواء للخزرج الذين كانوا براودونهم على ذلك.

وقد ألف الله بين قلوب الأوس والحزرج بعد ذلك بالإسلام ، وأصبحوا لرسوله . أنصارا (٢) .

### ۲ – يوم سمير:

<sup>(</sup>١) المرمس كلعب : القبر .

<sup>(</sup>٢) تاريخ ابن الآاهد .

وقال ثالث: فلان اليهودى أفضل أهلها . وقال رابع : مالك بن العجلان . فدفع الغطفانى الفرس إليه ، فقال كمب : ألم أقل لكم إن حلينى مالكا أفضلكم ؟ فغضب لذلك رجل من الأوس ، فقام له سمير وشتمه وافترقا . ثم حدث بعد ذلك أن كلما قصد سوقاً لهم بقباء ، فقصده سمير وانتظر حتى خلت السوق فقتل كعباً وأخبر مالك ابن العجلان بقتله ، فأرسل إلى آل سمير يطلب قاتله ، فقالوا : لا ندرى من قتله ... وترددت الرسل بينهم ، وهو يطلب سميرا وهم ينكرون قتله ، ثم عرضوا عليه الدية فقبلها ، وكانت دية الحليف فيهم فصف دية النسيب ، فأبي مالك إلا أخذ دية كاملة ، ولج الآمر بينهم حتى إلى المحاربة : فاجتمعوا ، والتقوا ، واقتلوا قتالا شديدا ، وافترقوا ، ثم التقوا مرة أخرى واقتلوا ، حتى حجز الليل بينهم ، وكان الظفر يومئذ وافترقوا ، ثم السلت الآوس تطلب أن يحكم بينهم المنذر بن حرام الحزرجي جد الأوس ، ثم أرسلت الآوس تطلب أن يحكم بينهم المنذر : بأن يعطوا كمباً حليف مالك دية الصريح ، ثم يعودوا إلى سنتهم القديمة ، وفرحوا بذلك وحملوا الدية ، مالك دية الصريح ، ثم يعودوا إلى سنتهم القديمة ، وفرحوا بذلك وحملوا الدية ، مالك دية الصريح ، ثم يعودوا إلى سنتهم القديمة ، وفرحوا بذلك وحملوا الدية ، مالك دية الصريح ، ثم يعودوا إلى سنتهم القديمة ، وفرحوا بذلك وحملوا الدية ، مالك دية الصريح ، ثم يعودوا إلى سنتهم القديمة ، وفرحوا بذلك وحملوا الدية ، مالك دية القروا وقد تمكنت البغضاء والعداوة فى نفوسهم .

## ٣ – يوم السرادة :

وسببها: أن رجلا من بني حمرو من الآوس ، قتسله رجل من بني الحارث من الخزرج ، فعدا أهل القتيل على الحات وقتلوه غيلة ، وعرف ذلك أهله ، فكانت حرب بين الفريقين شديدة ، حمل راية الحزرج فيها عبدالله بن سلول ، وراية الآوس حضير ابن سماك ، وصبر القوم بعضهم لبعض أربعة أيام ثم انصرف الآوس إلى دورها ، فضخرت الخزرج بذلك .

### ۽ – يوم حاطب :

توالت الحروب بعد يوم السرارة ، حتى إذا مرت مائة سنة من يوم سمير ، إذ بحرب تعرف بيوم حاطب وقعت بين فريقين .

وسببها : أن حاطبا الاوس – وكان شريفاً سيدا فى قومه – أتاه ضيف من بنى أملبة ، ثم غـدا يوما إلى سوق بنى قينقاع ، فرآه يزيد الخزرجي ، فقال

لرجل من اليهود: الك ردائى إن كسعت هذا الثعلبى: فأخذ الرداء وكسعه، فنادى الشعلبى . يالحاطب كمع صيفك وفضح، وعرف حاطب الآمر، فجاه وضرب اليهودى بالسيف فقتله، وعلم يزيد النورجى فأسرع خلف حاطب فلم يدركه، فقتل رجلا من أهله . فقامت الحرب بين الآوس والخورج، وسعى بينهما جماعة من فوادة بالصلح، فلم تفلح مساعيهما، واستمرت الحرب بينهما سجالا: يوماً للاوس، ويوما المخروج حتى انتهت بظفر الخزوج.

و تجددت الحرب بعد ذلك ، وكان الفريقان بتصالحان على الديات ، وطال أمر الحرب حتى ستمت الآوس ، فصارت إلى قريش جحكة تطلب محالفتها ، فأجابت قريش طلب الحلف ، ثم تحلك منه ، فطلبت الآوس إلى بنى قريظة و بنى النضير الحلف على الخزرج ، فأجابوهم إلى ذلك ، ثم عادوا فنقضوا .

### **— 8 —**

# أيام قريش

ولقريش أيام ، من أهمها حروب والفجار ، ولاسيما الفجار الرابع ، وهذه هى:

الفجار الآول : جلس بدر بن معشر الغفارى فى مجلس له بعكاظ – وكان بدر
رجلا حدثا منبعاً مستطيلا بمنعته على من ورد عكاظ – فجمل يقول ، و ، جل على
دأسه كائم :

نحن بنو مدركة بن خندف من يطعنوا فى عينه لا يطرف ومن يكونوا قومه يغطرف كأنهم لجملة بحسر مسدف

وهو باسط رجله يقول: «أنا أعز العرب ، فن زعم أنه أعز منى فليضرب هذه بالسيف فهو أعر منى ، . فوثب رجل من بنى نصر بن معاوية ، فضربه على ركبته فأندرها ، ثم قال له : «خذها إليك أيها المخندف ، ، وأنشد وهو ماسك سيفه :

# (نحن بنو دهمان ذی التغطرف بحر لبحر زاخـر لم بنوف

## نبنى على الأحياء بالمعروف

فتحير الحيان عندذلك ، وثارا حتى كادت تمكون فتنة ودما. : ثم تراجعوا ورأوا أن الخطب يسير . وذكروا رواية أخرى فى الفجار الآول ، وهى ما سنذكره فى الفجار الثالث ، وهذا الذى هاج أول أيام الفجار بين كنانة وهوازن .

الفجار الثانى: أما الفجار الثاني ، فقد كان بين قريش وهوازن . وكان الذي

هاجه ، أن فتية من قريش جلسوا فى سوق عكاظ إلى امرأة وصنيئة من بنى عام ابن صعصعة — وقيل: بل أطاف بهما شباب من بنى كنانة لا من قريش — وعليهما برقع وهى فى درع فضل ، فأعجبهم ما رأوا من هيئتها ، فسألوها أن تسفر عن وجهها ، فأبت عليهم ، فأتى أحدهم من خلفها فشد ذيلها بشوكة إلى ظهرها وهى لا تدرى . فلما قامت تقلص الدرع من خلفها فضحكوا ، وقالوا : منعتنا النظر إلى وجهما فقد دأينا خلفها . فنادت المرأة : «يا آل عامر ! » فتحاور الناس ، وكان بينهم قتال ودما ، بسيرة ، فحملها حرب بن أمية وأصلح بينهم .

الفجار الثالث: وهو بين كنانة وهوازن – وكنانة هم حلفاء قريش – وكان اللاى هاجه أن رجلا من بنى كنانة عليه دن لرجل من بنى نصر بن معاوية . وكان الكنانى فقيرا ، فرآه دائنه النصرى بسوق عكاظ ، ومعالنصرى قرد وأنجى به السوق فوقف فى السوق ونادى : «من يبيعنى مثل هذا القرد بما لى على فلان الكنانى ؟ ـ وجعل يعيد النداء حتى أكثر ، تعيبرا للكنانى ولقومه . فر به رجل من بنى كنانة فسمعه وضرب القرد بسيفه فقتله . فهتف النصرى : ياآل هوازن ؟ وهنف الكنانى : فسمعه وضرب القرد بسيفه فقتله . فهتف النصرى : ياآل هوازن ؟ وهنف الكنانى : فسمعه وضرب القرد بسيفه فقتله . فهتف النصرى : ياآل هوازن ؟ وهنف الكنانى : فسمعه وضرب القرد بسيفه فقتله . فهتف النصرى : ياآل هوازن ؟ وهنف الكنانى : فسمعه وضرب القرد بسيفه فقتله . فهتف النصرى : ياآل هوازن ؟ وهنف الكنانى : تمكلفوا له ، فتراجموا ولم يتفاقم الشر بينهم .

الفجار الرابع: وقعت هذه الحرب، وكان بود قريش ألا تقع ، لميلما إلى السلم العنسرورى لتجارتها ، وكانت تجنح إلى السلم فى كثير من أمورها وخاصة مع قبيسلة عو اذن التى لها القوة والمنعة حول عكاظ ، فإن قريشاً ترهب جانبها وتجتلب ما بعكر الصفو بينها وبين هو اذن حرصاً على سلامة الموسم وعلى تجارتها فيه

وقد سميت بالفجار لآنها وقعت في الآشهر الحرم وهي الشهور التي تعظمها العرب وتحرم فيها القتل والقتال فيابينها . فلما خرج المتحاربون فيها على شريعة العرب كانو ا فاجر بن بذلك . وأيامها خمسة تفرقت على أربع سنين.

سنتها : من الصعب تعبين سنة هذه الحروب لما ورد فيها من تضارب الروايات ، مستنها : من الصعب تعبين سنة هذه الحروب لما ورد فيها من تضارب الروايات ، فقد أجمت المصادر على أن رسول الله ، ﷺ ، حضرها بنفسه ، ثم افترقت فرقتين :

قابن هشام ومن تابعه مجملون سن الرسول لما حضرها أدبع عشرة سنة ، ومنهم صاحب العقد الفريد الذي يروى فى ذلك حديثاً هذا نصه : « كنت أنبل على أعمام. وم الفجار وأنا ابن أربع عشرة سنة » .

وابن إسحق ومن تابعه ــ ومنهم صاحب القاموس والاصفهاني وابن سعد ــ جمل سنه حبيئذ عشرين سنة .

وهناك غموض آخر اشترك فيه الفريقان معا ، وهو أن أيام الفجار الآخر تفرقت على أربع سنين ، فنى أينهن كان عمره أربع عشرة ؟ ونبله ﷺ على أعمامه فسر بوجهين: أما صاحب العقد الفريد فقال: أنبل بمنى أناولهم النيل ، وهو خلاف ما ذهب إليه ابن هشام فى سيرته من أن معناه أنه كان يردعنهم نبل عدوهم.

إلا أن تعدى الفعل بـ (على) ترجح التفسير الأول، فقد جا. فى القاموس: نبل عليه: لقط له النبل. وروى الحديث (فى ماده فجر)، وكذلك رواه ابن سعد على هذه الصيغة . وكنت أنبل على عمومتى يوم الفجار، ورميت فيه بأسهم، وماأحب أنى لم أكن فعلت ،

فإن يكن رسول أقه ، ﷺ ، حضر الآيام جميعها ، وكانت سنه أول ما هاجمه خمس عشرة سنة – على إحدى روايتي أبن هشام – أمكن التوفيق بين الروايات على وجه التقريب ، فتكون الحرب قد وضعت أوزارها وقد أشرفت سنه على العشرين ، فكان يلتقط السهام في أو لها ويرمى بنفسه في آخرها ، فعلى الرواية الآولى تكون الحرب قد وقعت قبل البعثة بخمسة وعشرين عاماً ، وتوافق سنة ( ٥٨٥ ) للبرسلاد المسيحى .

# سبب الحرب :

من عادة النمان بن المنذر – ملك الحيرة – أنه يرسل كل عام إلى سوق عكاظ لطيمة (وهى الجمال تحمل المسك والطيب)، بحاية رجل شريف من أشراف العرب، يحميها له حتى تصل إلى السوق فتباع فيها ويشترى له بشمنها أدم من أدم الطانف.

ولا يقوم عادة بعب. حمايتها إلا رجل منبع، لقومه عدد وعرة، وكان الذى بجيرها في الغالب سيد مضر<sup>(١)</sup>.

فلسا جهز النمان اللطيمة لهذا العام ( ٥٨٥ م )، قال: « من يجيرها؟ ». وكاف محضرته أناس من أشراف القبائل، فانبرى له البراض بن قيس الضمرى ، وكان فتاكما يضرب بفتك المثل ، فقال ، « أنا أجيرها على بنى كنانة ، ، فقال النمان ، « ما أويد يضرب بخيرها على أهل نجد وتهامة ، ، فقام عروة الرجال – أحد أشراف هو ازن وكرائهم – فقال :

• أكلب خليع يحيرها لك؟ أبيت اللمن ، أنا أجيرها لك على أهل الشبح والقيصوم، يريد عامة العرب \_ فحقدها عليه العراض ، وقال : • أعلى بنى كنانة بجيرها يا هروة؟،. قال : • فعم ، وعلى الناس كلهم ، فحمى العراض إذ عدها استهانة بدواستخفافاً بقومه: وأضمرها في نفسه غدرة شنعاء .

<sup>(</sup>١) الاغاني ١٩ : ٥٧ .

اغتنم الفرصة العراض، وانسل إليه فى خبائه، فللما رآه عروة ناشده واعتذر إليه، وقال: وكانت منى زلة،، فلم يفد الاعتذار شيئاً ولم يخفف مما يضطرم فى صدر العراض من الحقد، فانقض على عروة فقتله، وخرج يرتجز، ويقول:

> قد كماك الفطة منى ضلة ملا على غيرى جملت الزلة قسوف أعلو بالحسام القلة

> > ثم أنشد:

وداهية يهال الناس منها شددت لها بنى بكر طوعى مدمت بها بيوت بنى كلاب وأرضعت الموالى بالضروع جمعت له يدى بنصل سيف فخر يميد كالجذع الصريع

واستاق اللطيمة إلى خبير ، وبعث رسولا مستعجلا إلى حرب بن أمية ، يخبره أنه قتل عروة فليحذر قيساً ، فتبعه رجلان من غطفان يريدان قتله ، فكان هو أول من القيهما ، فعرف ما قصدا إليه فنوى التعجيل بهما ، فقال لهما : و من الرجلان ؟ ، ، قالا : و من غطفان وغنى بهذه البلدة ؟ ، \_ قالا \_ : و و من أنت ؟ ، ، قال : و من أهل خبير ولا قالا : و ألك علم بالبراض ؟ ، ، قال : و دخل طريداً خليماً فلم يؤوه أحد بخبير ولا أدخله بيتاً ، ، قالا : و فأن يكون ؟ ، ، قال : و فهل الحكما به طاقة إن دالتكما عليه ؟ ، ؛ قالا : و نامن ، قال : و فارلا ، ، فنزلا فمقلا راحلتيهما ، قال البراض : و فأيكما أجراً عليه وأمضى مقدماً وأحد سيفاً ؟ ، ، قال الغطفانى : و أنا ، قال : و فانطلق أداك عليه و محفظ صاحك راحلتيكما ، ، ففعل .

وانطلق البراض يمشى بين يدى الغطفانى حتى انتهى إلى خربة فى جانب خيبر، خارجه عن البيوت، فقال البراض: • هو فى هذه الحربة وإلبها يأوى •

فأنظرتى حتى أفظر أثم هو أم لا ، ، فوقف له الرجل ودخل البراض ثم خرج إليه ، وقال : وهو نائم في البيت الآقصى خلف هذا الجدار عن يمينك إذا دخلت · فهـــــل عندك سيف فيه صرامة ؟ ، ، قال : و نعم ، : قال : و أرنى سيفك أفظر إليه أصارم هو ؟ و ، فأعطاه إياه ، فهزه البراض ، ثم ضربه به فقتله ، ووضع السيف خلف الباب .

وأقبل على الغنوى فقال: دما وراءك؟ ، ، قال البراض: دلم أر أجبن من صاحبك ، تركته قائماً في الباب الذي فيه الرجل – والرجل نائم – لا يتقدم إليه ولا يتأخر عنه » . قال الغنوى : ديا لهفاه 1 لو كان أحد ينظر راحلتينا . ) ، قال البراض : (هما على إن ذهبتا . ) ، فافطلق الغنوى والبراض خلفه ، حتى إذا جاوز الغنوى باب الحربة أخذ البراض السيف من خلف الباب ثم ضربه به حتى قتله ، وأخذ سلاحيهما وراحلتهما ثم افطلق .

- 0 -

رفيها يلى تفصيل أيام الفجاد الرابع :

بوم نخلة :

بلغ قريشاً خبر البراض وقتله عروة ، وفزعوا أن تعلم بذلك هوازن فتدهمهم وكانوا في عكاظ في الشهر الحرام فخلصوا نجيا ( وانفق رأيهم أن مخاطبوا عامر بن مالك سيد قيس بذلك ، فأنوه وأخبروه ، فأجاز مالك بين الناس وأعلم قومه ما قبل له وأوشكوا أن يصطلحوا ) لكن فريفاً منهم خانوا أن يكون قومهم بمكة في ضيق به فا فسلوا من عكاظ وهوارن لا تشعر بهم وتوجهوا محو مكة رجاء أن ينصروا .

وكان من عادة العرب إذا وفدت على عكاظ أن تدفع أسلحتها إلى عبد الله ابن جدعان – وكان هذا سيداً حكيها مثرياً من المال – فتبقى عنده أساحة النساس حتى يفرغوا من أسواقهم وحجهم فيردها عليهم إذا ظمنوا . فلما كان من أمر العراض ما كان ، قال حرب بن أمية لابن جدعان : (احتبس قبلك سلاح هوازن)، فقال عبد اقه ؛ (أبا الغدر تأمرنی یا حرب؟ فواقه لو أعلم أنه لا یبتی فیها سیف إلا ضربت به ولا رمح إلا طعنت به ما أمسكت منها شیئاً ولسكن لسكم مئة درع مومئة رمح ومئة سیف تستعینون بها ·) ، ثم صاح ابن جدعان فی الناس : (من كان له قبل سلاح فلیأت ولیأخذه ؛) ، فأخذ الناس أسلحتهم .

وبعث ابن جدعان وحرب بن أمية وهشام والوليد ابنا المفيرة إلى أبى براء سيد قريش: ( إنه قد كان بعد خروجنا حرب وقد خفنها تفاقم الآمر فلا تذكروا خروجنا .)، وسادوا راجعين إلى مكة ( اغانى ١٩: ٧٦)، فلما كان آخر النهار بلغ أبا العراء قتل البراض عروة فقال: (خذعنى حرب وابن جدعان)، وركب فيمن حضر عكاظ من هرازن في إثر المقوم فأدركوهم في نخلة قبيل الحرم، فناوشوهم شيئاً من الفتال يسيراً حتى جاء الليل، ودخلت قريش الحرم فأمسكت هوازن عنهم و فادوهم: با معشر قريش! إنا فعاهد لقه ان لا فبطل دم عروة الرحال ابداً او فقتل به عظيا معكم ؛ وميعادنا و (ياكم هذه الليالى من العام المقبل، و فادى رجل من بنى عامر:

لقد وعدنا قريشاً وهي كارهة بأن تجيء إلى ضرب رعابيل

فقال حرب بن امية لابى سفيان ابنه: قل لهم: ( إن موعدكم قابل في هذا اليوم). و تعرف هذه الوقعة بيوم نخلة (١) وقد تعطلت السوق فلم تقم تلك السنة . فقال خداش ابن زهبر يذكر قريشاً بها ويعيرهم ، وكانت العرب تسمى قريشاً (سخينة) ، لاكلها السخينة وهي طعام رقيق يتخذ من دقيق :

يا شدة ما شدددنا غير كاذبة على سخينة لولا الليل والحرم إذ يتقينا هشام بالوليد ولو أنا ثقفنا هشاما شالت الجذم

<sup>(</sup>۱) (يوم نخلة) هما نخلتان والمقصودها نخلة اليمانية وهو الوادى الممتدمن السيل المدكبير إلى ما بعد الويمة ، وقرية الويمة على جانبه . أما نخلة الشامية فتعرف باسم وادى المعنيق ووادى الليمون وتقع شمال نخلة اليهانية ويفصل بينهما سلسلة من الجبال شم يلتقيان أسفل قريق الويمة وسولة ، فيكونان واديا واحداً يعرف في القديم باسم وادى مو ، ومر الظهران ويعرف حديثاً باسم وادى فاطمة .

لما راوا خيانا تزجى اولتلها آساد غيل حى اشبالها الآجم ولوا سلالا وعظم الحبل لاحقة كا تخب إلى اعطانها النعم بين الآراك وبين المرج تبطحهم ردق الآسنة فى اطرافها السهم فإن سممتم بجيش سالك سرفا وبطن مرفأ خفو االجرس واكتموا وهذا غاية فى التعبير وفى وصف هدة الحرب حتى صاد الآخ يفقدى تفسه ها خيه. يوم شمطة ١١١ :

شيظة موضع فى عكاظ ، نزلته كنانة بعد عام من يوم نخلة حسبا المدوام وهوازن ، فاحتشدت كنانة ؛ قريشها ، وعبد منافها والآحابيش ومن لحق بهم ، وسلح بومنذ عبد الله بن جدعان مئة كمى بأداة كاملة سوى من سلح من قومه ، وعلى إحدى بجنبتى كنانة عبد الله بن جدعان ؛ وعلى الشافية كريز بن ربيعة ، وامر الجبيع إلى حرب بن أمية الذى كان فى القلب ، أما هوازن واحلافها فأمرها إلى مسعود بن معتب الثقنى ، واعتزل فريق من الحيين فلم يشهد الحرب ، ثم تناهض الناس وزحف بمضهم إلى بعض ، فكانت الدائرة أول النهار لكنانة على هوازن ، حى إذا كان آخر النهار تداعت هوازن وصابرت ، فانقشعت كنانة واستمر القتل فيهم ، فقتل منهم تحت رايتهم مئة رجل ، ولم يقتل من قريش يومئذ احد يذكر ، وذلك قول خداش منه تحت رايتهم مئة رجل ، ولم يقتل من قريش يومئذ احد يذكر ، وذلك قول خداش منه رهس :

فأبلغ إن عرضت بنا هشاما وعبد الله ابلغ والوليد اولئك إن يكن في الناس خير فإن لديهم حسباً وجودا م خير المعاشر من قريش واوراهم إذا قدحت زنودا بأنا يوم (شمظة) قد القنا عمود المجد إن له عمودا

<sup>(</sup>۱) شمطة : من عكاظ ، هو الموضع الذي يوات فيه قريش وحلفاؤها من بني كنانة يعد يوم نخلة . وهو أول يوم اقتلوا به من أيام الفجار بحول على ما تواهدت عليه مع هوازن وحلفائها من نقرف وغيرهم ؛ فكان يوم شمطت لهوازن على كنانة وقريش . وهو من المواضع المجهولة اليوم ، [محم ما استمحم ٢ : ٩٦١]

كما أضرمت فى الغاب الوقودا عراك النمر واجهت الاسودا فقلنا لا فرار ولا صدودا بمـا انتهـكوا المحارم والحدودا<sup>10</sup> ولا كذيادنا عنقـاً مذودا

لجاءوا عارضاً بردا وجئنا فعانقنا الكاة وعانقونا ونادوا يالعصرو لا نفروا فولوا نضرب المامات منهم ظ أر مثلهم هزموا وفلوا

## يوم العبلا.(٢):

عاد الاحياء المذكورون من هؤلاء وأولئك ، فالتقوا من قابل فى اليوم الثالث من أيام عكاظ بالعبلاء فاقتنلوا على التعبئة التى تقدمت

فكان هذا اليوم أيضا لهوازن على قريش وكنانة . فأصيت قريش وقتل أحد صناديدها : العوام بن خويلد ، والد الزبير بن العوام ، حوارى رسول الله ﷺ > قتله مرة بن متمب الثقنى ، فقال فى ذلك وجل من ثقيف يفتخر بقتله لما له من الخطر :

منا الذي ترك العوام منجدلا تنتابه الطير لحما بين أحجار

وفي هذا يقول شاعر هذه الحروب من هوازن ، خداش بن زهير :

لدى العبلاء خندف بالقياد تولوا طالمين من النجاد

ويقول :

وحی بنی ڪنانة إذ أبيروا فظل لنــا بعقوتهم زهير (<sup>۱۲)</sup> ألم يبلغك ما لقيت قريش دهمنــاهم بأرعن مكفهر

ألم يبلغكُم أنا جدعنــا

ضربناهم بيطن عكاظ حي

<sup>(</sup>۱) راجع خزانة الادب وابن سلام صـ ۱۲۱ – ۱۲۲ ، والاغائى ۱۹ : ۷۸ (۲) العبلاء : قرية ذكر الهمدانى أنها خربت ، ونقع بقرب العبيلاء ؛ قرية عدوانه المعروفة ، وتقع جنوب عكاظ مجاورة له . وفيها كان يوم العبلاء لهوازن على قريش وكنانة . [راجع موقع عكاظ صفحة ، ۲ تعليق الاستاذ حمد الجاسر] .

<sup>(</sup>٣) أبيروا: أملكوا. المقوة: ما حول الدار، المحلة.

ثم التقوا على رأس الحول في اليوم الثالث من عكاظ أيضاً بشرب، وشرب من عكاظ . ولم يكن بين الفريقين يوم أعظم منه ، حدقوا فيه الحلة ، وصبروا حفاظاً حوحمية ، وقد أبلت فيه قريش بلاه حسنا ، وكان الذي أحام أن لهوازن عليهم يومين ذهبوا بفخرهما . لخافظت قريش وكنانة وصابرت بنو مخزوم وبنو بكر ، وقيد ثلاثة من شجعان قريش وأشرافها أنفسهم ، وقالوا : « لا يبرح منارجل من مكانه حتى يموت أو نظفر » ، وهم : أبوسفيان وحرب \_ ابنا أمية \_ وأبوسفيان بن حرب والد معاوية . وكان على الفريقين رؤساؤهم السابقون ، واستمر القتال بهذه الشدة حتى انهزمت هوازن وقيس كلها رغم عددها وعدتها ، إلا بني نصر فإنهم صبروا مع ثقيف ؛ وذلك هوازن وقيس كلها رغم عددها وعدتها ، إلا أنهم لم يغنوا شيئا ثم انهزموا أيضاً وقتلت هوازن يومشذ قتلا ذريعاً . وذهبت بفخر هذا اليوم كله كنانة وقريش ، طر تفعت أصوات شعرائهم تخلد هذا النصر المؤزد ، وما لها لا تفعل ، وقد لقيت خويا كبيراً من شعراء هوازن ؟ 1 وما شأن شاعر تفقده أمته يوم الحاجة ؟ 1 وأي غناء كشاعر لا قوم له ٢٠ فقال أمية بن أبي الاسكر الكناني :

<sup>(</sup>۱) شرب. وهوواد عظيم أعلاه وادى العقيق، الواقع فحسرب الطائف رشماله ثم يضحر ماراً بمزارع القيم فأم الحيض، فالقديرة ، يلتق به وادى الحوية من الغرب ، فيسكو فان وادياً واحداً يدعى وادى «شرب، وعلى مسافة ميل واحد من الحوية تقع قرية شرب فى الوادى نفسه ، ثم مجوز السلسلة الجيلية ، ويفضى إلى الارض الراح فنم حكاظ حتى تنتيى إلى وادى الاخيضر الواقع شرقا عن وادى شرب ويفضى الواديان في ركبة ، وقد يطلق على سوق عكاظ اسم شرب كانى قول الكميت ـ المذى أورده طلبكرى فى معيمه (ص ٨٠٨).

وفى الحنيفة فاسأل عن مكانهم بالموفقين ، وملق الرحل من شرب ( موقع عكاظ صفحة ع. تعليق الاستاذ حد الجاسر )

وشرب هو للسكان الذي وقع فيه يوم شرب وانتصرت فيه قريش وكنانة على هو ازن. ( ۲۷ – نسة الأدب)

فوارس من كنانة معلمينا" فأوعب في النفير بنو أبينا(أأ

ألا سائل هوازن يوم لاقوا الذي شروب وقد جاشوا وجشنا

وقال:

من روس قومك ضرباً بالمصاقيل(٢٦٠

قومى اللذو بمكاظ طيروا شرراً وقال جذال الطمان:

بنو سليم فهابوا الموت وانصرفوا مثل الحريق فاعاجوا ولاعصفوا

جارت هوازن أرسالا وإخوتها فاستقبلوا بضراب فعن جمعهمُ

يوم الحريرة الله :

وهو آخر أيامهم، ثم التقواعلى رأس الحول بالحسريرة، وهي حرة إلى جنب هكاظ ما يلى مهب جنوبها، وعلى كل قوم رؤساؤهم السابقون. فاقتتلوا قتالا شديد ألى كان شؤماً على قريش وأحلافها، قتل فيه من كنانة ثمانية نفر، وقتل أبو سفيان بن ألمة أخو حرب جد معاوية. وكان يوما لهوازن فخره ونصره، فلعلع صوت شاعر

هوازن بهذه الصاعقة المجلجلة :

اهل السواء وأهل الصخر واللوب (٤) من كل سمراء لم تغلب ، ومغلوب يوم الحريرة ضرباً غير مكذوب ليسوا بدارعة عوج العراقيب وإن تساهوا فإنى غير مغلوب

إنى من النفر الحمر أعينهم الطاعنين نحدور الحيسل مقبدلة وقد بسلوتم فأبسلاكم بلاؤهم لاقتهم منهم آساد ملحسة فالآن إن تقبدلوا نأخذ نجدوركم

<sup>(</sup>١) أوعب: جع .

<sup>· (</sup>٢) المماقيل: السيوف ·

<sup>(</sup>٣) الحريرة: هي حرة إلى جنب عكاظ ، مما يل مهب جنوبها . وهي تصغير حرة وتعرف الآن بد وضلع الحاص بوالصلع هو الجبيل ، رهذا الحاص : جبيل أسود صغه يقتم في الجنوب بميل قليل نحو الشرق ،ن موقع عكاظ [موقع عكاظ صفحة ٢٦ تعليق الجنوب بميل قليل نحو الشرق ،ن موقع عكاظ [موقع عكاظ صفحة ٢٦ تعليق الجنوب الجاسر] [معجم ما استعجم ٢ : ٩٦٢] .

<sup>(</sup>٤) اللوب: جمع لابة ، وهى الحرة .

وقال الحارث بن كلدة الثقني :

تركت الفارس البنداخ منهم عمج عروقه علقاً حيطاً دعست بناته بالرمح حق سمت لمتنه فيه اطبطا لقد ارديت قومك يابن صغر وقد جشمتهم امرا شطيطا وكم أرسلت منه من كم جريحاً قد سمعت له غطيطا(۱)

نم كان الرجل منهم بعد ذلك يلتى الرجل ، والرجلان يلقيان الرجلين فيقتل بعضهم بعضا . فلتى ابن محمية بن عبداق الديلى زهير بن وبيعة أبا خداش ، فقال زهير : «إنى حرام ، جثت معتمرا ، فقال له . : ما تسُلقَسَى طوال الدهر إلا قلت : أنا معتمر : ، ثم قتله .

انقضت هـذه الآيام الحسة في أربع سنين ثم تداعي الفريقان إلى السلم على أن يذروا الفضل في الدماء والآموال ، ويتعاهدوا على الصلح .

عقدوا على ذلك المواثيق ، وبقيت هذه الاحداث المذكرى والفخر ، يتمعيد كل شاعر قوم بما فعل قومه ، ويتغنى بمـاكان لهم من محامد . وانظر إن شنت أن ترى آثار ذكرها فى مثل قول الشاعر :

وإن قصيا أهمل عز ونجدة وأهل فعمال لا يرام قديمها هم منعوا يومى عكاظ نساءنا كا منع الشول الهجان قروم كها (٢) أو قول عامكة بنت عبد المطلب تخلد نصر قومها في هذه المقطوعة الرائعة :

سائل بنا في قومنسا وليسكف من شر سباعه قيسا وما جموا لنسا في بحسم باق إشسناعه فيسه السنور والقنسا والسكبش ملتمع قنساعه

<sup>(</sup>۱) البعير البذاخ : الحدار الخرج لشقصقته . العلق المبيط : الدم المتعمد . دحس : طمن . الاطبط : صوف الغطبط البعير : مديره ، والنائم صوته .

 <sup>(</sup>۲) الشول: النوق الى أن عليها من حابها أو دستمها سبعة أشهر فيف لينها ، الواحدة شائلة . والحيمان : الإبل السكرام . والشروم : النجول .

بعكاظ يعشى الناظري ن إذا هم لحوا شعاصه فيه قتلنا مالكا قسرا وأسله رعاعه وبحدلاً غادرنه بالقاع تنهشه صباعه

هذا كان تجارة العراق في عكاظ وما يفيده من يجيرها من أرباح مادية ومعنويه مو وقبيلته ، سبباً مغرباً في هذه الحروب'.

وأيام الحجازيين كثيرة لا نستطيع استيمابها في هذا المجال. وحسبنا ما ذكرة منها ، على أننا نشير إلى طائفة أخرى منها كالآيام التي اشتبكت فيها قبيلة ذُبيان مع خيرها من القبائل ، كعيس وبني عامر ، وكيوم حوزة الآول لسليم على غطفان ، ويوم حوزة الثانى ، ويوم الكديد لسليم على كنانة ، ويوم فزارة لكنانة على سُليم ، ويوم الفيفاء لسليم على كنانة – الخ(١) .

# ( ثانيا ) صميم الشعر السيامي

-1-

يهمل بنا فى صدر هذا الموضوع أن نلم بالمعانى اللغوية لـكلمة وسياسة، والمـادة التي اشتقت منهـا قبــل أن نعرض لمعناها الاصطلاحي الذي يبني عليــه تعريف والشعر السيامي،

تقول كتب اللغة: السكوس: الرياسة . وإذا رأس القوم أحدا قيل سوّسوه، وأساسوه . وساس الأمر سياسة : قام به . ورجل ساس من قوم ساسة ، وسوّاس. أنهد ثعلب :

سادة قادة احكل جميع ساسة الرجال يوم القتال

<sup>(</sup>١) راجع كتب و أيام العرب ، قد يما وحديثاً ، ومنها ، نهاية الأرب ، ج ١٥

وسست الرعية سياسة . وفى الحديث الشريف : دكان بنـو إسرائيل يسوسهم أنبياؤه ، ، أى تتولى أمورهم ، كما يفعل الآمراء والولاة بالرعية .

فالسياسة إذن — كما وردت فى للماجم العربية — تعنى تدبير أمور الناس والقيلم بشتونهم ، والرياسة عليهم ، وتملك زمام الحسكم فيهم .

فا العلاقة بين هذا المعنى وهو تدبير أمور الرعية ، والمعانى اللغوية الآخرى ؟ وردنى هذه المادة: السياسة القيام على الشيء بما يصلحه ، والسياسة : فعل السائس. يقال هو يسوس الدواب إذا قام عليها وراضها (١) . ويقال : سوس له أمرا أى دوضه وذلله . ومن هذا نستنتج أن الأصل الملحوظ فيمن يسوس أمـــور الناس ، أن

يتوخى أسباب الإصلاح ، وأن السياسة تقتضى تذليل الصعاب وحل المشكلات ، وترويض الشمس من الآفراد ، كما روض السائس الآفراس .

هذا فى العربية ، وأما فى اللغات الإفرنجية ، فـكامة سياسة هى : ' policy ، فى الإنجليزية ، وأصلما فى الإغـريقية : ( politia ، وفى اللانيلية . ( politia ، ومعانى هذه الـكامة فى المعاجم الغربية تمضى على النحو الاتى :

١ - فن أو طريقة تنظيم أو توجيه السلوك .

٧ - طريقة العمل.

٣- المنهج أو الأشكال التي يستطيع بها حكومة الإقليم أو الإدارات أن تسهر سها الأمور.

٤ ـ واظام للادارة توجه المصالح أكثر بما توجمه المبادى. .

ه - الحنق في الإدارة.

٣ ـ البراعة ، الحذق ، الفطنة .

٧- الحداع(١).

<sup>(</sup>١) واجع لسان العرب ، مادة ( سوس ) .

<sup>.</sup> Twentieth Century dictionary مادة policy: راجع

ونلاحظ أن المعانى اللغوية الآخرى لمادة (سياسة) في اللغاص الافرنجية وثيقة الصلة بالمعنى الجوهرى الذى يعنينا ، وهو : الهيمنة على أمور الآمة وتنظيم شؤونها . ذلك أن السياسة ـ فى الواقع ـ تقتصنى الحذق والبراعة ، والفطنة والمقانة . . ولم تذكر هذه المعانى فى المادة (سياسة) العربية . إلا أن هذه المادة وردت كا سبق بمعنى الترويض والترويض تطبيعته يقتضى الحذق والمهارة والقدرة الفائقة على ذليل الصعائب .

ووردت السياسة بمنى الحداع والمكر فالإنجليزية ، ولم رّد كذاك في العربية · ولمل في هذا الممنى يكن الغرق بين النفس العربية والنفس الإنجليزية ·

وإذا ندونا معنى السياسة عند المحدثين وجدناها تعنى: حكم الآمم أو فن هذا المحكم ، ووجدنا علم السياسة : هو ما يبحث في حكم الآمم من حيث أشكاله ونظمه ومقدار ملاءمته لآحوال الشعوب سواء أكان هذا البحث تاريخيا يتناول نظم الحكم في أطوارها المتعاقبة أم واقعيا يتناولها كما هى الان . وإذا كان علم السياسة يتناول العياة الداخلية للدولة أولا ، ثم يتناول الملاقات بين الدول ثانيا ، ومعنى ذلك أن يكون موضوع هذا العلم ذا شقين : النظم والآشكال التي تخضع لها الحكومات كل في داخلها ، والنظم والالتزامات التي تربط الدول كلابالآخرى . وهناك الجانب الثاني وهو ما يدعى في القانون الدولى بالسياسة داخلية وعادجية كما هو معروف ، والسياسة والخارجية تقوم بين الدول على قو انين السلم والحرب(١) .

وإذا كانت هذه هي السياسة ، فاذا عسى أن يكون الشعر السياسي ١٢ إنه بالطبع ذلك الشعر الذي يتصل بها سواء كانت داخلية أوخارجية . وبعبارة أخرى هو : ذلك الفدن من السكلام الذي يتصل بنظام الدولة الذاخلي ؛ وعلاقتها الحارجيسة بالدول الاخرى .

Leacock: Elements of Political Science.

<sup>(</sup>١) راجع كتاب ( الشمر السياسي ) ص ٣. و

#### - 1

و محسن بمؤرخى الآدب العربى أن يذهبوا فى تفسير الشعر الجاهلي مذهباً أوسع الحفا ، فيفسروه على اعتبار أن كرته شعر قبلي أو سيساسى قبل فى سببل القبيلة أو الإمادة أو الجهودية ، وكان خاضعاً فى إنشائه لهذه الغاية وهى مكانة القبيلة بوسيادتها، على الرغم من أنه كان مدحاً وهجاء ونفراً ورثاء ، فكل تلك ، كانت فى الغالب ، خنوناً جزئية أو معانى فرعية لهذا الموضوع العام أو الهدف الرئيسي وهو دولة القبيلة أو الإمارة أو الجهورية كما سنرى .

والشعر القبلي والسياسي في الجاهلية يمكن رده إلى الآبواب الآتية: \_

أولا : شعر يقال في تأييد القبيلة والتحنى بها ، وبكاء مو تاها ، ووصف مرابعها، ونحو ذلك بماهر تاريخ لحياتها الحاصة .

ثانياً : شعر يقال أورة عليها وهجاءلها ، إذ قصرت فى رفاية الفرداوفي الاحتفاظ عكانتها وشرفها.

ثالثاً : شعر هو فخر بالقبيلة على أعدائهـا وهجاه لهم ووعيدهم بالويل والثبور ، ثم تأييد لمـكانة القبيلة عند احتكام أو مفاخرة .

رابعاً : شعر هو أورة على النظام القبلي أو الاجتماعي كله ، ولا سيما ذلك النظمام الاقتصادي الذي كون في نفوس الفقراء تعرماً فكان منهم الصعاليك(١) .

#### **- \* -**

أول ما يلقدانا مرس هذا الشعر القبلى ماكان تحفياً بالقبيلة واعتزازاً بمكانها . لانها موئل الشاعر ومعقد رجائه ؛ ودولته التي يعيش في كنفها ويرتبط معها بهذا العقد الاجتماعي الذي أصلته التقاليد ووثقته العادات والنظم ؛ فصار كلا الطرفين مكر للا خر لا يستغنى عنه ؛ هذا الاعتزاز بالقبيلة يدفع الشاعر إلى التغنى بمكاثرها وذكر قديمها وما تمتداز به بين القبدائل دون أن يكون ذلك تعالياً على قبيلة بعينها أو رداً على قديمها وما تمتداز به بين القبدائل دون أن يكون ذلك تعالياً على قبيلة بعينها أو رداً على

<sup>. (</sup>١) الشعر السياسي : ص ٢٩ .

شاهر خاص وإن كان روحه مشمراً بفضل قومه على من سواهم ؛ هو شعر قبلي يصوف العشيرة كما هي أو كما يتصورها شاءرها الممتاز . . . ومن أمثلة ذلك في شعر الحجازيين قول حسان بن ثابت من قصيدة في مدح عرو بن الحادث النساني : -

ولقد تقلدنا العشيرة أمرها وفسود يوم الناءسات ونعتلى ويسود سيدنا جحاجح سادة ويصيب قاتلنا سواء المفصل وتحاول الامر المهم خطابة فيهم ونفصل كل أمر معضل ويزور أبواب الملوك ركابسا ومتى نحكم في البرية نعدل فقومه زعماء مقدمون في الشدائد سديدو الرأى أبحاد عدول تحترمهم الملوك به وحسان هنا يصور بجد عشيرته الخزرج البمنيين الذين يتصلون بالغساسنة ملوك الشام 🗝 وهو شعر في سبيل قومه ، ومن ذلك قوله من قصيدة :

لنا حاضر فعم وباد كأنه شماديخ رضوى عزة وأكرماً وغسان نمنع حوضنا أن يهدما قراع الكاة يرشح المسك والدما فأكرم بنــا خالا وأكرم بنا ابنما مروءته فينا وإن كان مقدماً ٠٠٠ ألح

مى ما رنا من معد بعصبة بكل فتى عارى الأشاجع لاحه ولدنا بني العنقـاء وابني محرق نسو دذاالمال القليلإذا بدت

وكاها صور تقوم على الفضائل الجاهلية المتصلة بالسيادة والمجد وشرف النسب وسعة السلطان، وقد بقيت نزعة السيادة هذه في شعر حمان سمة لقومه حتى بعد إسلامة بـ ولعلها كانت صدى لهذه المنافسة بين المهاجرين والأنصار ، وقد دل على ذلك بقوله :

فلما أتى الإسلام كان لنا الفضل وكنا ملوك الناس قبل محمد فما عد من خير فقومي له أهل أولئك قومىخيرةوم بأسرهم ومن أمثلة هذا النوع من الشمر القبلي هذه القصيدة المنسوبة السمومل بن عادياء الهودى:

فكل ردا. يرتديه جيل إذا المره لم يدنس من المؤم عرضه هذه الصورة الأولى من الشعر القبل يغلب فيها عكوف الشاعر على قبيلته أو دولته الصغرى محتفياً بها ، معجباً بمآثرها ، لا يتحدى فيها شخصا ولاقبيلة ، يمدحها به إيثار الهاعلى سائر القبائل ، هو شعر قبلى داخل فى سبيل كيان القبيلة وعزتها ، أو هو شعر متصل بالنظام الاساسى العشيرة وتدبير شئونها وسياستها (١) .

#### **- {** -

وهناك صورة أخرى لهذا الشعر القبلي هي من حيث الغزعة عكس سابقتها؛ فهي . ثورة على القبيله وتهوين شأنها ، وهجاؤها ؛ لأنها قصرت في الواجب عليها نحو الشاعر أو غيره ، وكأنها بذلك نقضت هذا العهد الاجتماعي القاضي بحمايته والانتصار له ، فكانت بذلك دون القبائل الآخرى بروتعرض كيانها للهوان ، فكان على الشاعر أن . فقومها وبلزمها القانون ، .

#### **-0-**

ويلى ذلك نوع آخر من الثورة على النظام القبلى أو على النظام الاقتصادي. والاجتماعي كلمه ، أورة الصعاليك ، وهم جماعة فقراء من قبائل شتى ، جمعت بينهم الخصاصة والحاجة وإعوازهم من مال هو عندغيرهم ، فخرجوا على قبائلهم وتحللوا من نظمها ، وأنكرهم قومهم ، وأخذوا هم أنفسهم بالإغادة والنهب وسلمب القبائل والآفراد ما لهم ثم توزيعها فيما بينهم ، وكانوا رجالا أشداء عدائين ، يسبقون الحيل ، خبيرين بدروب الصحراء ومجاهلها ، كراماً ، حديدي الإرادة ، حسني الحيلة للخلاص إذا أسروا . . . نذكر منهم بمن كان يعيش في منطقة الحجاز الشنفري وتأبط شرا ، فهؤلاء وزملاؤهم مثلوا الحروج على النظام القبلي ، وجعلوا وكدهم الحصول على المال ولو قتلوا أصحابه ، لا يبالون في هذا قرابة . وقد طرحوا عن كواهلهم تقاليد العرب ولو قتلوا أصحابه ، لا يبالون في هذا قرابة . وقد طرحوا عن كواهلهم تقاليد العرب الا ما ارتضوه لا نفسهم ، يعطفون على الفقراء والمرضي والضماف يبذلون ما عندهم الم

<sup>(</sup>١) تاريخ الشعر السيامي: ص ٣١، ٣٣.

<sup>(</sup>٢) الشعر السياس: ٥ ٣٣٠ ، ٢٤ .

عَى سِخاءً، يَجَمَّدُونَ بِينَ صَفَى الْـكرِمُ والسّلَبِ، فَهُمُ لِصُوصَ حَكَرَامُ شِجَّمَانَ بِمَفُونَ عَنَ الْحَارِمُ.

هذا التحلل من النظام القبلى تبعه تحلل من شخصية القبيلة فى الشعر ، فلم يعن حولاً الصعاليك بتمثلها والتعبير عنها ، هم انفردرا بأنفسهم فى الحياة وانفردوا بها فى الشعر ، فكان قصيدهم مثالا قويا لشخصياتهم وسلوكهم لا يكتمون منه شيئا ولا يقصرون فى النعبير عنه ، فامتازوا بالصدق والصراحة والقوة ، وظهرت هذه الصفات فى فنهم ، فكان طريفاً مقبولا ، هو من الشعر الغنائى الصحيح الذى يعقر بالشخصية الفردية وبهذا المذهب الثورى أو الاشتراكى

والذى يعنينا هنا أن شعر هؤلاء كان مثالا لشعر سياسى طريف ، هو شعر الثورة والكنر بأوضاع فرضت عليهم الحرمان والفقر المدقع ، بجانب هذا الفقر العام في البلاد كلها ، حتى كانت حياة العرب خشنة مضطربة المناهج(١)

وفى شعر السنفرى وتأبط شراً من صعاليك الحجاز، وغيرهم من صعاليك السهر عامة ، نرى مثالا واضحاً لشعر المعارضة الثائر ؛ الذى يصور تصويراً دقيقاً حياة الصعاليك وفتكهم وجراءتهم، وقدرتهم الفائقة على العدو، وصبرهم على الجوع والمسكاره ، وخروجهم على نظام القبيلة العام ، ونقدهم لهذا النظام ، وثورتهم على الأغنياء البخلاء الذين يختصون بالأموال دون الفقراء .

والصعلوك يفارق قومه ، ويقلى عشيرته ؛ لآنها تقيم على ضيم ، وهو يأبى الضيم ، ولآنها تذبيع السر ، وهو يحفظ السر ، ولآنها تخذل الجانى بما ارتكب من جنايات ، وهو ينفر من هذا الحذلان . ولذا فهو يلتمس له مضطرباً فى الارض ينأى به عن الآذى ، ومنعزلا فيها يشعره بالحرية والكرامة ، ويقيه أسباب القلى والبغض ، وهو يستبدل بأهله وعشيرته أهلا وعشيرة من الحيوان والوحش ؛ من كل ذئب قوى سريع ونمر أرقط ناعم الآديم ، وضبع عرفاء (كثيفة شعر الرقبة ) ؛ من كل أبى باسل من هذه المخلوقات التي لا تذبع سراً ولا تخذل صديقاً أياً كانت جريرته .

<sup>(</sup>١) الشمر السياس : ص ٢٤ - ٧٥ .

والصعلوك يأنس بالوحش ؛ كما تأنس به الوحش؛ فهذه الوعول الحر تروح وتجى. حوله ، بياض النهار ، كأنها العذاري تجرر أذيالها . حتى إذا ما أقبل الأصيل ركدت حوله النصم من الوعول، وقد بدأ في ذراعيها البياض، وهو بينها كالأدفي : الذي طال قرنه جداً حتى ذهب قبل أذنيه ، لا تنكره ولا ينكرها كأنه واحد منها لطول ما خالطها وعاشرها . وللسنمع إلى الشنفرى وهو يصور ذلك ، فيقول :

أفيموا بني أي صدور مطيكم فإنى إلى قوم وسواكم لأميل فقد حمت الحاجات وألليل مقمر وفى الارض منأى للكريم عن الآذى لعمركما في الأدض ضيق على امرى. ولى دونكم أهلون سيد عملس مم الأهل لا مستودع السر ذائع وكل أنى باسل غير أنى

وشدت لطيات مطايا وارحل(١) وفيها لمن خاف القلى متعزل سرى راغباً أو راهبا وهو يعقل وأرقط ذهلول وعرفا. جيأل(٢) لدم ولا الجاني بما جر يخذل إذا عارضت أولى الطرائد أبسل

## إلى أن يقوى :

رُود الأراوي الصحم حولى كأنها عذاري عليهن العلاء المذيل ويركفنن بالآصال حولى كأنى منالعهم أدفى ينتحى الكيح أعقل (٧)

(١) أقام صدر مطيته : جد في السهر أو الامر ، والمني : استيقظوا وجدوا في أمركم منانى راحل عنكم لغفلتكم وتراخيكم وإقراركم بالضم . وحم الشيء : قدر وهيء . والطية : النية ولانول. يقول: تنهوا من رقدتكم ، فهذا وقت الحاجات ، ولا عذر لـكم فإن الليل كالنيار في الضوء ه

(٢) اللَّلَى: البغض . والسيد : الذَّتُبِّ . والعملس بثلاث فتحاث وشد اللام : القوى على السعير السريع. والارقط: النسس. والزهلول: الأملس. جيأل: اسم الضبع، والعرفاء: المكثيرة شعر الرقبة .

(٣) ترود: تذهب وتجيء . الارواى : جمع أروية ، وهم أنثى الوهـــل الجبل · الصحم : الحر . للذيل : طويل الذيل . العصم من الوعل : جمع أعصم ، وهو الذي في . قراعيه بياض . الأدنى : الذي طال قرنه جداً . ينتحى : يقصد . السكيح : عرض الحبل . الاعقل: الممتنع في الجبل العالى .

وتأبط شراً في القصيدة الآتية يصور سرعة عدو الصعلوك وحسن حيلتا للخلاص. من الاعداد :

ومر طيف على الأهوال طراق (1)
نفسى فداؤك من سار على ساق (1)
وأمسكت بضعيف الوصل أحذاق (1)
ألقيت ليلة خبت الريط أرواق (1)
بالميسكتين لدى معدى ابن براق (١)
أو أم خشف بذى شك وطاق (1)

باعبد مالك من شوق وإبراق يسرى على الآبن والحيات محتفياً إنى إذا خلة صنت بنائلها نجوت منها نجائى من بحيلة إذ ليلة صاحوا وأغروا بى سراعهم كأنما حشعثوا حصا قوادمه

<sup>(</sup>۱) العيد : ما اعتاد من حزن وشوق . مالك : ما أعظمك . الإيراق : مصدر الارق. والاسلوب للتعجب ، كقولك من فارس وأنت تتعجب من فروسيته وتمدحه . طراق : يقول يطرقنا ليلا في موضع البعد والمخافة .

<sup>(</sup>۲) يسرى الطيف: يسير ليسلا. الآن: نوع مر الحيات. أو: الاعيام عنفياً: حافياً.

<sup>(</sup>٤) بحيلة : القبيسلة الى أسرته . الحبيث : المين من الآرض . القيت أرواقى : استفرخت مجمودى فى العدو . يقول : إذا ضن عنى صديق بنائلة ، وكان وصاله ضعيفا : أحذاقا ، خليته ونجوت منه كنجائى من مجيلة .

<sup>(</sup>ه) العيسكتان: موضع. معدى: مصدر ميمى، أو اسم مكان من عدا يعدو. ابن براق هو عمرو وهو والشنفرى صديقاً تأبط شرا وكانا معه ايلة انفلاته من مجيلة.

<sup>(</sup>٦) حثحثوا : حركوا . من الحث . القوادم : ما ولى الرأس من ريش الجناح . والحص : جمع أحص : وهو ما تناثر ريشه و تكسر يشير بذلك إلى اظلم وهو ذكر النمام الحصف ولى الظلمة . الشث والطباق : نبتان طببا المرعى ، يندران راهيهما ويصدان لحمهما ، أى : كأنما حركوا بحركتهم إياى ظلما أو ظبية ، والنعام والظباء مصرب المثل في سرحة الهدو .

وذا جناح بجنب الريد خفاق(۱)
بواله من قبيض الشد غيداق(۲)
يا ويم نفسى من شوق وإشفاق(۲)
على بصير بكسب الحمد سباق(۱)
مرجع الصوت هدا بين أرقاق(۱)
مدلاج أدهم واهى الماء غساق(۱)
قوال محمكة جواب آفاق(۲)
إذا استغثت بضافي الرأس نفاق(۱)

لاشی، أسرع منی لیس ذا عذر حتی نبحوت ولما ینزعوا سلبی ولا أفول إذا ما خلة صرمت الحكنا عولی إن كنت ذا عول سباق غایات بجد فی عشیرته عاری الظنابیب، ممتد نواشره حمال ألویة شهاد أندیة فراك همی وغزوی أستغیث به

(١) العذر: جمع عذرة ، وهي ما أقبل من شعر الناصية على وجه الفرس . الريد : الصمراخ الأعلى من الجبل .

(٧) السلب: ما يسلب في الحرب . الواله: الذاهب العقل . الشد ، القبيض : الجرى السلب: ما يسلب في الحرب . الواله: فيسكون قد المضيدات : السكبير الواسع ، يريد أنه تما من مجيلة مسرعا كالواله: فيسكون قد جرد من نفسه شخصا كاد يذهب عقله من سرعة الحرب والطلب .

(٣) صرمت : قطمت .

(٤) المول، بفتح الواو مع فتح العين وكسرها: مصدر بمعنى العويل، وهو رفع الصوت بالبكاء والاستفائة. وبالكسرفقط جمع عولة بفتح فسكون. أو بمغى الممول عليه المستفات به. بدأ في وصف الرجل للكامل يبكي فقد صداقته أو الذي يعول علميه .

(ه) مرجع المصوت : يصبح آمراً ناهياً . هداً . رافعاً صوته : الأرفاق : الرفاق ، يهصفه بأنه رئيسهم ، يصدرون عن رأيه فيما يأمر وينهى .

(٦) الظنابيب: جمع ظنهوب ، وهو حرف عظهم الساق جعلها عارية لهزالها . النواشر: عروق ظاهر الدراع . مدلاج كثير سفر الليالى بطولها . الآدم : الليل وأهى الماء : مطره شديد أى أن سحابه لا يمسك الماء . الفساق : الشديد الظلمة وهما نهم للادم يقول : يدلج في الليل الممطر المظلم . فهو ذو عزم وجرأة .

(٧) الحكمة . الدكلمة الفاصلة . جواب آفاق : صاحب أسفار وغزو .

(٨) غزوى : مقصدى ، من الغزو وهو القصد . ضاف الرأس : كثير المصمر : نفاق
 عرصاق بمنى .

كالحقف حداه النامون قلت له وقلة كنان الرسح بادرة بادرت قنتها صحبى وما كسلوا لا شيء في ربدها إلا نمامتها بشرثة خلق يوق البنان بها بل من لعذالة خذالة أشب يقول أهلكت مالا لو قنعت به ماذلتي إن بعض اللوم معنفة إن زعيم لئن لم تتركوا عذل

ذو ثلتین وذو بهم و اربان (۱)
صحیانه فی شهور الصیف محراق (۲)
حتی نمیت إلیها بعد إشراق (۳)
منها هزیم ومنها قائم باق (٤)
شددت فیها سریحاً بعد إطراق (۰)
حرق باللوم جلدی ای تحراق (۱)
من ثوب صدق ومن بز و أعلاق (۷)
وهل متاع وإن أبقیته باق

<sup>(</sup>۱) الحقب: ما اعوج من الرمل: وحسداة النامون: أى صلبوه بدوسهم أياه وصمودهم عليه والناموس من نما بمنى صعد وارتفع: والثلة القطعة من الغنم. والبهم أولاد الشاة: والآرباق جمع ربق بكسر فسكون. وهو حبل يحمل كالحلقة يشد به صفاد الغنم لئلا ترضع، شبه تلبد شعر الراعى النفاق بالحفف الذى لبده النامون عليه. ثم يقول له : أنت ذو ثلتين مالك وللحرب، عقرة بذلك.

<sup>(</sup>٧) القله : أعلى الجبل. ضحيانة : بارزة الشمس. عراق : محرق من فيها .

<sup>(</sup>٢) القنة والقلة بمنى : أراد أعلى جوء فيها . نميت : ارتفعت ، يريد أنه سبقهم وهم، على جد .

 <sup>(</sup>٤) الريد: أعلى الجبل. النعامة: خشبات تكون في أعلى الجبل يأرى إليها الربيئة وهو العين والطليعة في القتال، هزيم: منكسر.

<sup>(</sup>ه) بشرته خلق: يقول: صعدت إلى مله القنة بنمل عزق. السريح: السيور تشد جا النمل. الإطراق: أن مجعل تحت النمل مثلها.

<sup>(</sup>٦) العذالة: الكثير العذل. والحذالة: الذي يكثر خذلان صاحبه. والآشب: المخلط المعترض، ريد من يعينني على هذه العدالة.

<sup>(</sup>٧) أوب صدّق: مقابل ثوب سوء ، عنى به الجيد ، والبر : الثياب أو السلاج . الأعلاق : كرائم الاموال بريد أنه يأمره ، بالبخل وإمساك ماله .

أن يسألَ القوم عنى أهل معرفة فلا يتغرهُم عن ثابت لاق (1) مَدُدُ خلاكَ من مال تُجَمَّعُه حتى ثلاً في الذي كلُّ المرى الاق (1) لتقر عن على السَّن من ندكم إذا تذكرت يوماً بعض أخلاق

والصعلوك أنوف يسلب ولا يطلب، وهو يفضل أن يستف تراب الارض على الله تمكون لاى إنسان يدفى عنقه. وهو يجوع، ولكنه يقتل الجوع بالصبر عليه. وإنها لتجربة شعودية عجيبة أن يميت الإنسان الجوع بإطالة مدى الجوع!! ولولا أنفة الصعلوك لعاش في محبوحة من العيش، ولكنها نفسه الحرة التي لا تقبل العنبير ولا ترضى المذلة.

ولنستمع إلى الشنفرى وهو يصوركل ذلك ، فيقول : ـــ

أديم مطال الجدوع حتى أميشه

وأستف ترب الارض كى لايرى 4

ولولا اجتناب الذم لم يلف مشرب

ولكن نفسا حرة لا تقيم بى

وأضرب هنه الذكر صفحاً فأذهل على من الطول امرؤ متطول بماش به إلا لدى ومأكل على العنيم إلا ربثا أتحدول

-7-

وقدكانت الصلات بين القبائل العربية قائمة على التنافس والغربص وانتهاز الفرحى المظفر بمال أو شرف، وهذا هو ما نراه بين الدول فى كل العصود ... فهو تنافس في السيادة والاستمار وكسب الاسواق التجارية ومناطق المواد الأولية ، وليس الصراع بين الدول الحديثة إلا صورة لما كان بين القبائل اليدوية القديمة ، فالاسباب واحدة وإن اختلفت الوسائل واتسعت الميادين .

همذا التنافس يرجع بين القبائل الجاهلية إلى عاملين رئيسين : مادى ، وأدبى فور إما طمع فى إبل أو مرعى أو بثر أو حمى أو فرس أو متاع ما ، وإما رغبة

<sup>(</sup>١) مسنفة : عنف . زعيم ا كفيل وضمين . ثابت : هو تأبط شراً .

<sup>(</sup>٧) الحلال : جميع خلة ، وهي الحاجة والفقر ، يقول : سد بمالك فقرك حتى تلاق. الموت ، والحلال : الحصال .

فى رياسة أو أخذ بثأر أو اعتراز بنفس أو مفاخرة بقوة أو غضب لجار أهين أو عهد خقص أو مجاراة لسفه .

تلك الاسباب تركت الجزيرة العربية دائمة الغارات أو الحروب لا تعدم فى ناحية من نواحيها غارة مشنونة ، أو صراعا بشعاً يستمر أياما بل شهوراً ، وصارت حياة الناس رخيصة تذهب بسبب كلمة أو هفوة أو بلا سبب سوى السفاهة والعبث (١٠) . وأيام العرب الكبيرة كثيرة تجاوزت الآلف بكثير سوى المغاورات الصغيرة .

ويجب أن نشير إلى أن أشعار الآيام وحوادثها قد دخلها التريد والمبالغة استجابة لدواعى العصبية وما تقتضيه طبيعة القصص من تهويل وتجميل، ومعذلك فثمة قسط يمكن أن يوصف بالصحة استناداً إلى الطابع الفنى الجاهلى، أو صحة روايته أو اتصاله عما يؤيده من أخبار وشواهد وثيقة.

وشعر الآيام فنون شتى تشمل الفخر والحماسة والمديح والرئاء ووصف المعارك الحربية والإشادة بشجاعة الشجمان وصبرهم وثباتهم سواء كانوا من قوم الشاعر أومن أعدائهم وغير ذلك من المعانى ، إلا أن هذه الآلوان جميعها تخضع لهدف رئيسى واحد وهو مكانة القبيلة وقوتها ونفوذها وسلطانها بين القبائل الآخرى فهو إذن — مع بعض النجاوز — شعر السياسة الخارجية القبيلة . . .

وقد ذكرنا فى صدرهذا الفصل أطرافا من أيام الحجازيين فى الجاهلية ، مستشهدين بشيء بما قبل فيها من شعر فى بعض الاحيان وسنشير هنا إلى طائفة من الاشعار التي صبغتها الايام بصبغة خاصة ، فنى يوم بعثات قال قيس بن الحطيم قصيدته الحاسية التي مطلعها :

أتعرف رسماً كاطراد المذاهب المسرة وحشا غير موقف راكب وفيها يفتخر قيس أنه من دعاة السلام ، وأنه لا يبعث الحرب ظالمها ، ولكن إذا ما أبى الاعداء إلا الحرب أشعل نيرانها في كل جانب :

<sup>(</sup>١) الشمر السياس ص ٣٨

معوت بنى عوف لحقن دماتهم فلما أبوا سامحت فى حرب حاطب وكنت امراً لا أبعث الحرب ظالما فلما أبوا أشعلتها من كل جانب ويمضى فى وصف معزكة بعاث ، وكيف هرب أعداؤهم رجالا ونساء وكيف رجع ودوا بنى عوف على أعقابهم إلى ذرى الآطام ، وظهور المشارب ، وكيف رجع المنتصرون إلى أبنائهم وفسائهم تازكين القتلى والجرحى ومن يعانى ذل الإسار من خصومهم المنهزمين :

وبوم بعاث أسلمتنيا سبوفنا يعربن بيضا حين نلقي عــدونا أطاعت بنو عرف أميرا نهاهم أويت لعوف إذ تقول نساؤهم مبحناهم شهاء يبرق بيضها أصابت سراة ملاً غر سيوفنا غلولا ذرى الآطام قـد تعلمونه فلم تمنعوا منسا مسكانا نزيده -فهلا لدى الحرب العوان صعرتم ظارناكم بالبيض حتى لانتم فليت سويد اراء من جرً مشكم فأبنا إلى أبنياتنا ونساتنيا وقد أجابه عبد الله بن رواحة بقوله : إذا عيرت أحساب قوم وجدتنا نحامي على أحسابنا بتسلادنا بخرس ترى الماذي فوق جلودهم

إلى نسب فى جذم ضان ثاقب ويغمدن حرا ناحلات المضارب عن السلم حتى كان أول واجب ويرمين دفعا ليتنا لم نحارب تبين خلاخيل اللساء الهوارب وغودر أولاد الإماء الحواطب وترك الفضاشوركتم فى الكواعب لوقمتنا والبأس صعب المراكب أذل من السقبان بين الحلائب ومن فر إذ يحدونهم كالجلائب وما من تركنا فى بعاث بآئب الم

ذوى ناتل فيها كرام المضارب لمفتقر أو سائل الحق راغب وبيضا نقاء مثل لون الكواكب

<sup>(</sup>١) واجب: ميت ، المشارب: الغرف . ظأرنا كم: عطفنا كم على مازيد . السقبان: حجم سقب، وهو الذكر من أولاد الإبل .

وفي يوم والربيع ، من أيام الأوس والحزرج قال حسان بن ثابت ، قصيدته الرائعة-التي مطلعها:

لقد هاج نفسك أشجانها وطودها اليسوم أديانهسا وفيها يقول: ــ

ويثرب تعمل أنا بها إذا النبس الأمر ميزانها ويثرب تعمل أنا بها إذا قعط القطر نوآنها ويثرب تعمل أنا بهما إذا خافت الأوس جبرانها ويثرب تعمل أن النسبيت عند الهزاهز ذلانها متى ترنا الأوس في بيضنا نهر القنا تخب نيرانها وتعط القياد على رغها وينزل من الحام عصانها (1)

ويمكننا أن نعتبر قصيدة حسان لحفتها وعذوبة بحرها وروحها الحماسية الدافقة ونشيد الحزرج، الوطائي، كما تعتبر قصيدة قبس بن الحطيم التي يردبها على حسان للأسباب ذاتها ونشيد الأوس، القومى، ونحن لا نستبعد أن شبان الأوس كانوا ينشدونها جماعات في نواديهم وسواحرهم كما ينشد الشبان وطلاب المدارس اليوم الأناشيد الحاسية. وكذلك كان يهزج شبان الحزرج بنشيد حسان ومطلع تصيد تقيس:

أجد بعمرة غنيانها فتهجر أم شاننا شانها

وفيها يقول:

ونحن الفوارس يوم الرهبكيــــع قد علواكيف فرسانها رددنا الكتيبة مغلولة بها أفنها وبها ذابها وقد علموا أن متى ننبعث على مثلها تكذك نيرانها

<sup>(</sup>۱) ديوان حسان ص ١٦٦. ميرانها: قوامها. نوآنها: جمع نوء أى كنا مظرها. النيب : هو عمرو بن مالك بن الاوس. الهواهن : الحروب والشدائد. ذلانها: أى أذلاؤها. البيض : السلاح. تخب : تسكن . يقول منى رأتنا الاوس محفون استخذت وزال الجوح من رموسها.

## - **Y** -

ومن المعروف فى التاريخ أنه نشأت بالشام دولة الغساسنة وبالحيرة دولة المناذرة ونحن لا يعنينا من أمر هاتين الدولتين أو الامارتين إلا ما كان من اتصال النابغة الشاعر الحجازى بهما وما لابس ذلك من شعر سباسي .

فقد انصل النابغة بملوك الحيرة ومدحهم وطالت صحبته للنمان بن المنذر فقربه، وانخذه نديما له وصديقا حتى وشى به عند النمان أحد بطانته فهم بقتله، ولسكن عصاما حاجب النمان أسر إلى النابغة بالأمر فهرب النابغة إلى الفساسنة المنافسين المناذرة، ومدح عمرو بن الحارث الأصغسر وأخاه النعان، ولذلك اشتد سخط النعان بن المنسفر على النابغة فأخذ هذا يعتذر إليه حتى رضى عنه وأعاده إلى منزلته عنده.

ربما صحت الرواية القائلة بغضب النعان بن المنذر على شاعره بسبب الوشايات. وربماكانت المسألة أن مر النابغة بالغساسنة فدحهم ـ وكان ذلك بتدبير الغساسنة لحسدا المناذرة على هذا الشاعر العظيم ـ فغضب النعان لذلك واستغلها الوشاة عنده حسدا للنابغة فعاد هذا يعتذر، وسواء كان هذا أم ذلك، فالأمر لا يخلو من استغلال النابغة لما بين الإمار تين من تنافس، أو استغلال الامار تين شعر النابغة فأضفي ذلك عليه صفة السياسة وجدل له قيمة عتازة في سببل ها تين الدولتين أو في سببل ملوكهما على القير تقدر.

ويظهر لنا أن هناك أموراً أخرى لابست هذه المسألة فعقدتها، كتفوق العابغة شاعر المناذرة على حسان شاعر الغساسنة، وكجودة الشعر الذي قاله النابغة في آل حسان،

<sup>(</sup>۱) أجد . استمر . وغنيانها : استغناؤها . الربيع : الجدول الصغير . الآنون نقص العقل . والمذان العيب . الاديان : جمع دين أى الامور الى تعرفها . راجع ديوان قيس صـ ٧ وهو عظوط .

وكذكره بوم حليمة وهو الحادث بن جبلة الفسانى ملك الشام على المنذر بن ماء السهاء ملك الحيرة . ثم تمددت قصائد النابغة فى ملوك الشام بما يجعل المسألة \_ فيها يظهر \_ أن شعر النابغة قسم نفسه بين الإمار تين وإن حن إلى الحيرة ، ولا شك أن شعر الرابغة يؤرخ إلى حد كبير موقف الإمار تين معاً ، وصلة النابغة منهما ، وقيمة شعره ومكانته فى هذه البيئة العربية القديمة . يقول فى مدح عمرو بن الحارث الاصغر الفسانى من قصيدة : \_

إذا ما غزوا بالجيش حلق فوقهم ولا عيب فهم غير أن سيو فهم توورثن من أيام يوم حليمة ويعتذر إلى النمان بقوله: \_

أنبئت أن أبا قابوس أوحدنى مهلا فعداء لك الأقعوام كلهم

عصائب طير تهندى بعصائب يهن فلول من قراع الكتائب إلى اليوم قد جربن كل التجارب

وقد قلنا فيما مضى باختـلاف النمان بن المنذر والنابغة الذبياني فى تفسير مسدائح النابغة فى ملوك الشام . فالنعان فسره تفسيراً سياسياً عاما إذ هو النجاء إلى خصم منافس وتقوية لشأنه وبخاصة عقب انتصار الشام على الحيرة ولـكن النابغة فسره تفسيراً شخصيا قريبا بأنه شكر على صفيع ينهض به جيع الشعراء ولاشك أن النابغة لم يخل سلوكه مطلقا من السياسة الشامية الحيرية فـكان شعره سياسيا لذلك(١) .

فإذا نظرنا إلى علاقة الفساسنة بالمقبائل وجدنا فى ديوان النابغة وغيره صوراً شعرية لهذه العلاقة السياسية ، وحين غزا النمان بن الحارث الفسانى بنى جن من عذرة - على غير رأى النابغة الذبيانى ـ التحم قوم النابغة ببنى جن والتقوا مع آل غسان فهزموهم وحازوا على ما معهم من الغنائم ، فقال النابغة فى ذلك : ـ

لقد قلت النمان يوم اقيته يريد بني جن ببرقة صادر

<sup>(</sup>١) راجع تاريخ الشمر السيامي مـ ٤٩ - ٥٠٠

تجنب بنی جن فإن لقام کریه و ان لم تلق إلا بصابر عظام اللهی اولاد عذرة إنهم لهاميم یستلهونها بالحناجر هممنعوا وادی القری عن هدو هم بجمع مبیر للعدو المکائر

وسائر القصيدة تصوير لقوة هذه القبيلة وسلطانها وآثارها الحماسية بما يدل على أن قلب النابغة كان معها على الغسانيين ، ولا غرو فقد كان النابغة من مادحي العذريين (۱) . وسنتحدث بتفصيل ما عن شعر النابغة السياسي عنسدما نعرض لترجته إن شاه الله .

## - **\** -

وقد آن لنا بعد ذلك أن نتحدث عن الشعر السياسي بمكة حيث قامت حكومة قريش . ولسنا بحاجة هنالك إلى أن نعيبد القول في الظروف السياسية التي أحاطت بمشأة و الحكومة المكية ، ولا في العوامل المختلفة التي ساعدت على نموها و تطورها حتى تسامق ذلك الكيان السياسي لقبيلة قريش التي اجتمعت لها خصائص دينية وأدبية واقتصادية واجتماعية لم تتوافر لغيرها من القبائل . فقد استوعبنا ذلك في باب الحياة السياسية ، ولا سيما الفصل الحاص وبطبيعة الحديم في الحجاز ، ، وإنما زيد هنا أن نلقي ضوءاً يسيراً على هذا الشعر الذي قبل في سبيل هذه الدولة الفنية ، وتثبيت نلقي ضوءاً يسيراً على هذا الشعر الذي قبل في سبيل هذه الدولة الفنية ، وتثبيت كيانها والدفاع عن حوزتها أو في نقدها وتجريحها وتهديدها .

وقد علمنا \_ فيما مضى \_ أن قصياً احتال على أبي غيشان الذي كانت بيده مفاتبح الكعبة ، فاستادت خزاعة لذلك فقامت الحرب بينها وبين قريش ، واستنجد قصى بأخيه رزاح بن كلاب فنصره على خزاعة وحلفائها وآزره حتى كسب المعركة واستقام له الأمر ، وينسب لرزاح في تصوير هذه الحادثة قوله :

لما أنانى من قصى رسول فقال الرسول أجيبوا الحليلا نهضنا إليه نقود الجياد ونطرح عنا الملول الثقيلا

<sup>(</sup>١) المرجع السابق - ٥٢ - ٥٥

فهن سراع كورد القطا يجمن بنا من قصى رسولا فلما انتهينا إلى مكة أبحنا الرجال قبيلا قبيلا قبلا خراعة فى دارها وبكرا قتلنا وجبلا فجبلا

كا ينسب إلى قصى بن كلاب قوله:

بمكه منزلی وبهـا دببت ومروتها رضیت بها رضیت بها اولاد قیذر والنبیت أنا ابن العاصمين بنى لؤى إلى البطحاء قد علمت معد فلست لغالب إن لم تأثل

وقد أسلفنا الحديث فيما سبق عن حلف الفضول()، ذلك الحلف الذي عقدته قريش بدار ابن جدعان على ألا يظلم بمكة قريب ولاغريب، وأن يكونوا على المظلوم حتى ينتصفوا ولو من أنفسهم . . وفى هذا الحلف العظيم الذي يعتبر قوة لها خطرها في سعيل الامن الداخلي، يقول الزبير بن عبد المطلب الذي يقال إنه أول من دعا إليه:

وإن كنا جيما أهل دار يعز به الغريب لدى الجوار أباة الضيم نهجر كل عار حلفت لنعقدن حلفا عليهم نسميه الفضول إذا عقدنا ويعلم من حوالى البيت أنا

وقد ذكرنا فيها سبق بعض الآشجار التي قيلت في أيام قريش كيوم شرب أو يوم عكاظ وهو لكنانة وقريش على هوازن وحلفائها . . ومن طريف ما حدث في هذا اليوم أن مسعوداً الثقني ضرب على امرأته سبيعة بنت عبد شمس أم بنيه خباء ، ثم رآها تبكى حين تدانى الناس . فقال لها : ما يبكيك ؟ فقالت : لما يصاب غداً من قومى ، فقال لها : من دخل خباءك فهو آمن . فجعلت توصل فيه القطعة بعد القطعة ، والحرقة والشيء ليتسع فحرج وهب بن متعب حتى وقف عليها . وقال لها : لا يبق طنب من أطناب هذا البيت إلا ربطت به رجلا من بنى كنانة ، فنادت بأعلى صوتها : إن وهبا يأتلى و يحلف أن لا يبق طنب من أطناب هذا البيت إلا ربط به رجلا من كنانة فالجد الجد . فلما هزمت

<sup>(</sup>١) راجع ماسبق من هذا الـكتاب.

هُلِسَ لِجَا نَفَرَ مَنْهِمُ إلى خباء سبيعة بلت عبد شمس حتى أخرجوها منه فخرجتَ فنادت: من تعلق بطنب من أطناب بيتي فهو آمن في ذمتي . . . فداروا مخبائها حتى صاروا حلقة فأمضى ذلك كله حرب بن أمية لعمته ، فـكان يضرب في الجاهلية بمدار قيس المثل ، ويعيرون بمدارهم يومنذ بخباء سببعة بلت عبد شمس . وفي هذا البوم يرتفع صوف الشاعر القرشي ضراد بن الخطاب الفهرى فيقول :

طعانا بسمر القنا الماثر وطارت شعاعا بنو عامر عنقل الخااب الخاس ر ثم تولت مع الصادر أخيرا لدى دارة الدائر

ألم تسأل الناس عن شأننا ولم يثبت الآمر كالحام غداة عكاظ إذا استكملت هوازن في لفها الحاضر وجاءت سلم تهز القنا على كل سلبة صامر وجنا إليهم على المضمرات مأدعن ذى لجب زاخر فلما التقينا أذقناهم ففرت سلبم ولم يصبروا وفرت ثقيف إلى لاتها وقاتلت العنس شطر النها على أن دهمانها حافظت

وفي هذا اليوم يمترف شاعر هو ازن خداش بن زهير بالهزيمة ويشير بصولة قريش

التي كان حدها يفلق الصخر فيقول :

أتتنا قريش حافلين بجمعهم فلما دنونا للفباب وأهلها أنيحت لنا بكر وحول لوائها جئت دونهم بكر فلم تستطعهم وما رحت خيل تثور وتدعي لدن غدوة حتى أنى وانجلى لنا وما زال ذاك الدأب حي تخاذلت وكانت قريش يفلق الصخرحدها

عليهم من الرحن واق وناصر أتيح لنا ريب مع الليل فاجر كتائب يخشاها العزيز المكاثر كأنهم بالمشرفية سامر ويلحق منهم أولون وآخر عماية يوم شره منظاهر هوازن وارفضت سلم وعامر إذا أوهن الناس الجدود العواثر ال

١١) الاغاني ١٩: ٧٩: ٨٠ ـ ٨٠ ساسي .

وفى أعقاب يوم الحريرة الذى كان لقيس على كنانة وقريش بكت الشاعرة الحجازية أميمة بنت أمية بن عبد شمس عشيرتها ومن قتل من قومها بشعر نسب إليها تقول فيه:

ألى ليلك لا يذهب ونبط الطرف بالكوكب بين الدلو والمقرب ونجم دونه الأهوال وهذا الصبح لا يأتى ولا يدنو ولا يقرب كرام الخيم والمنصب بعقر عشيرة منسأ أحال عليهم دهر حديد الناب والمخلب **فحل بهم وقد أمنوا** ولم يقصر ولم يشطب وما عنه إذا ما حل من منجى ولا مهرب ألا يا عين فابكيهم بدمع منك مستغرب وهم دکنی وهم منکب فان أبك فهم عزى وهم نسى إذا أنسب وهم أصلي وهم فرعي وهم حصني إذا أرهب وهم بجدى وهم شرفى وهم أدعى وهم ترسى وهم سبني إذا أغضب إذا ما قال لم يكذب فكم من قائل منهم وكم من ناطق فيهم خطيب مصقع معرب کی معلم محرب وکم من فارس فیهم أديب حوله مغلب وکم من مدره فیهم هظيم النار والموكب وكم من جحفل فيهم نجيب ماجد منحب وكم من خضرم فيهم

<sup>(</sup>١) الافائي ١٩ : ٨٢ ساسي -

## \_9-

وقد سجل الحجازيون في أشعارهم بعض الحوادث الجلى التي انتابتهم ومن ذلك حادثة الفيل التي ذكرها القرآن الكريم ، فقد أراداً برهة ملك الحبشة غزو مكة وهدم البيت الحرام ، وسار بجيشه وكنائبه العظيمة حتى وصلوا المغمس، وبعث القائد الحبشي رسولا إلى مكة يطلب زعيمها ، وكان إذ ذاك عبد المطلب بن هاشم ، فانطلق حتى أتى معسكر الأحباش ، وهناك سأله أبرهة حاجته ، فقال المترجمان : حاجتى أن يرد الملك على مائتي بغير أصابها لى . فقال أبرهة المترجمان : قل له قد كنت أعجبتني حين رأيتك ثم قد زهدت فيك حين كلمتني ا أنهكمني في مائتي بعير أصبتها المك وتترك بيتاً هو دينك ودين آبائك قد جئت لهدمه لا تهكمني فيه ؟ فأحابه عبد المطلب : « إني دينك ودين آبائك قد جئت لهدمه لا تهكمني فيه ؟ فأحابه عبد المطلب : « إني دينك ودين آبائك قد جئت لهدمه لا تهكمني فيه ؟ فأحابه عبد المطلب : « إني دينك ودين آبائك قد جئت لهدمه لا تهكمني فيه ؟ فأحابه عبد المطلب : « إني دينك ودين آبائك قد جئت لهدمه لا تهكمني فيه ؟ فأحابه عبد المطلب : « إني دينك ودين آبائك قد جئت لهدمه لا تهكمني فيه ؟ فأحابه عبد المطلب : « إني دينك ودين آبائك قد جئت لهدمه لا تهكمني فيه ؟ فأحابه عبد المطلب : « إني دينك ودين آبائك قد جئت لهدمه لا تهكمني فيه ؟ فأحابه عبد المطلب : « إني دينك ودين آبائك قد جئت لهدمه لا تهكمني فيه ؟ فأحابه عبد المطلب : « إني دينك ودين آبائك قد جئت لهدمه لا تهكمني فيه ؟ فأحيمه به يكان وان المبيت وبأ سيمنعه و يحميه به يكان وي المبين والكيفي المبينة و يحميه به يكتبت وين آبائك قد جئت له يكتبت المبينة و يحميه به يكتبت ويكتبت ويكت

ورجع عبد المطلب إلى قراش ، وأنبأهم بعزم الطاغية على هدم بيت الله الحرام ، وأمرهم بالحزوج من مكة والتحرز في شعف الجبال والشعاب ثم أخذ بحلقة باب الكعبة يدعو الله أن ينصرهم ومعه نفر من قراش ، وكان يه: ف بالآبيات المشهورة : لاهم إن العبد إلخ ، وطلع الصباح ، وتحرك جيش الأحباش تتقدمه الفيلة متجهة نحو الكعبة ما عدا كبيرهم ، فقد ظل جامداً في مكانه ، وأبي أن يتحرك في الطريق إلى مكة فإذا وجهوه إلى الين أسرع وهرول .

وحلت عليهم نقمة الله الذي صرفهم عن بيته ، بالطير الآبابيل ترميهم بحجارة من سجيل ، حتى جعلهم كعصف مأكول . ولعل تلك الطير أول قاذفات قنابل جاءت إلى العالم لم يصنعها إنسان ليفتك بأخيه الإنسان ، ولـكن صنعها العزيز القهار ليحطم بها قوى الظلم والعدوان .

وحادثة الفيل حادثة لها خطرها فى تاريخ الحجازيين خاصة ، والعرب عامة . وقد هزت الكيان القوى ، لا للمكيين وحدم ، وإنما للعرب أجع ؛ فإن البيت العرام يعتبر رمزاً للوحدة العربية ، وشعاراً لحرية العرب ، وما غزر أبرهة له إلا محاولة المقضاء على هذه الحرية وتلك الوحدة . ولا غرو إذا ما هنف شعراء الحجاز بالقصيد يحصبون جام غضبهم على المعتدى الآثيم ، ويهزجون بأهازيج النصر .

وفي هذه الحادثة يقول أبو قيس بن الأسلت من شعراء يثرب:

ش إذ كلما بعثوه رزم وقد كلموا أنفه فانخرم إذا يمموه قفاه كلم وقد باء بالظلم من كان لمم يلفهم مثل لم القزم(١) وقد ثأجوا كثواج الغنم(٣)

ومن صنعه يوم فيل الحبو عاجنهم تحت أقرابه وقد جعلوا سوطه معولا فولى وأدبر أدراجه فأرسل من فوقهم حاصباً تحض على الصبر أحبارهم(٢)

## ويقول أيضا:

قوموا فصلوا ربـكم وتعوذوا فعندكمو منه بلاء مصدق فلما أجازوا بطن نمان ردهم فولوا سراعاً نادمين ولم يؤب

بأركان هذا البيت بين الآخاشب غداة أبى يكسوم هادى الكثائب جنود الآله بين ساف وحاصب إلى أمله م الحبش غير عصائب(1)

وقد روى المؤرخون أن أبرهمة حينها حل بأرض خثم وهو في طريقه إلى مكة ، عرض له نفيل بن حبيب الحثممي في قبيلي خثمم : شهران ، وناهس

<sup>(</sup>١) رزم : ثبت ولزم موضعه . والقزم ، بالتحريك : صفار الغنم .

<sup>(</sup>٢) ورواية ، الازرق : بحث على الطير أجنادهم .

<sup>(</sup>٣) ثؤاج الغنم: صوتها . راجع بلوغ الارب ١ : ١٥٨ – ٢٥٩ ، والحيوان

۷: ۱۹۹ وأخبار مكة: ۱: ۹۷.

<sup>(</sup>٤) الحيوان ٧ : ١٩٧ .

ومن تبعه من قبائل العرب، وقاتله ليصرفه عن هدم الكعبة ، فقد رأى نفيل - كما دأى ذو نفر من قبل أن جهاده هذا الطاغية حق مقدس فى عنقه، إلا أن أبرهة هزمه، وأسره، فلما هم بقتله قال له نفيل : أيها الملك لا تقتلنى فإنى دليلك بأرض العرب، فخلى سبيله وصحبه معه يدله على الطريق.

ورووا عن نفيل هذا شيئاً عجيباً ، وهو أن الآحباش لما وجهوا الفيل إلى مكه ، أقبل عليه نفيل ثم أخذا بأذنه وقال : ابرك محمود ــ وهــذا اسم الفيل ــ وارجع راشـــداً من حيث جئت فإنك في بلد الله الحرام ، ثم أرسل أذنه فبرك الفيل . . . وأصعد نفيل في الجبل ، وكان ما كان من أمر هلاكهم ، ولمـا فاجأتهم تلك الغارات الجوية الإلهية خرجوا هاربين فزعين يسألون عن نفيل ليدلهم على الطريق إلى اليمين ، وفي ذلك يقول نفيل :

نعمنا كم مع الإصباح عينا لدى جنب المحصّب مارأبنا ولم تأسى على ما فات بينا وخفت حجارة تُـلق علينا كأن على الحبشان دينا (1)

ألا حبيت عنـا ياردينا رُدَ بنة لورأيت فلا تريه إذن لمذرتني وحدت أمرى حمدت الله إذ أبصرت طيراً وكل القوم يسأل عن نفيل

### -1.-

وقد كان زهماء الحجاز وأدباؤه يتفاعلون مع الاحداث العظيمة التي تلتاب البلاد العربية . ولما جلا الاحباش عن البين أفبلت وفود قريش على سيف بن ذى يون تهنئة بالنصر العظيم مما يشعرنا بوثاقة الروابط بين أجزاء الجزيرة العربية . كما أن أمية بن أبي الصلت الشاعر الحجازى يشيد بما أحرزه سيف من انتصار ، موثقاً أواصر الوحدة العربية ، وللستمع إليه وهو يقول : \_

<sup>(</sup>۱) بلوغ الارب ۲ : ۲۵۲ ، ۲۵۰ — ۲۵۷ . الحصب : موضع بمكة . بينا : مصدر بان يبين .

قه درهم من عصبة خرجوا ما إن ترى لهم فى الناس أمثالا(۱) بيضا مرازبة غــرا جحاجحة المدآنتربب فى الفيضات أشبالا (۲) لا يرمسطتون إذا حرات مفافرهم ولا ترى منهم فى الطعن ميالا (۷) امن مثل كسرى وسابود الجنود له أومثل وهرز يوم الجيش إذ صالا (۵)

<sup>(</sup>۱) رواه ابن هشام فی السیرة ۱ : ۲۷ ، وفی التیجان : ۳۰۰ – ۳۰۷ ، والآزرتی ۱ : ۹۲ والمقد ۲ : ۲۲ وغیرم کثیر . والاختـلاف فی روایتها وفی ترتیبها شدید .

<sup>(</sup>۲) بيض : لم يمن بيأض الآلوان ، إنما عنى نقاء الآعراض والشيم مما يعيبها ، ومرازبة جمع مرزبان (بفتح الميم وسكون الراء وهم الزاى) : معرب من الفارسية وهو عندهم رئيس القوم الفارش الشجاع المقدم عليهم دون الملك . غر جمع أغر : وهو الابيض الوجه المتلاليء المطنىء ، وجحاجحة جمع جحجاح ، وهو السيد الكريم . تربى وترعى وتحفظ . والفيضات جمع فيضة : وهي الاجمة ، والاشبال جميم شبل : وهو ولد الاسد إذا شب وبلغ الصيد .

<sup>(</sup>٣) رمض الرجل ( بكسر الميم ) يرمض : إذا اشته عليه الحر أو الوجع فقلق وتمليل . وحر الشيء يحر : سخن واشتدت حرارته . والمفافر جمع مففر : زرد ينسج من حلق حديد على قدر الرأس يلبسه المحارب تجت القلنسوة . ويسبخ على أأمنق فيقيه . وينزل إلى الماتقين . فاذا اشتد الحر وحيت الشمس آذى المحارب بحره . يقول : هم صبح في الحرب فلا يضجرهم حر القتال ولا حر الحديد من طول اعتيادهم . ميال ؟ يميل عن سرج فرسه في شدة الحرب ، جبنا أو فوعا .

<sup>(</sup>٤) يعنى من له من النساس ملوك وأبطال مشل هؤلاء . وكسرى ملك الفرس يومئذ أنو شروان ، وسابور الجنودهو كسرى سابور ذو الآكتاف . وهرز وهو الذي أرسك كسرى أنوشروان مع سيف بن ذى يزن ، وملسكة على الين لقتال الحبصة وإخراجهم .

فى رأس مخدان دارامنك محلالاً (1) وأسبل اليوم فى بُسردَ يك كسبالاً (1) شيئاً بمــاء فعادًا بعــــــدُ أبو الاً (٢) خاشرب هنيئاً عليك الشاج مرتفقاً واضطم بالمسئك إذ شالت نعامتهم نلك المسكارم لاقعبان من ابن

## -11-

وقد ألف الناس فى العصور الحديثة ، بين حين وآخر ، أن يطلع علبهم الصباح ، خاذا دور الحكومات والبرلمانات وغيرها ، قد ألصق بجدرانها عدد من الملشورات السياسية ضد السلطان القائم والحزب الحاكم . . . وكثيرا ماتصافح وجوه المواطنين كتابات معادية على القصور . . . التي بنيت من دماء الشعب ، تعلن السخط والحقد

<sup>(</sup>۱) مرتفق: متسكى، هلى وسادة وكذلك كانوا يفعلون فى بجالس الملوك. وغدان، فصر عظيم كان بصنعاء اليمن كانت ملوكهم تنزله. ويقال أرض محلال إذا كانت سهلة المينة ممرعة خصيبة جيدة النبات، مختارة لنزول الناس، يمكثرون الحلول بها الطبيها، يدعو له بالنعمة وطيب المنزل والرفاحية.

<sup>(</sup>۲) هكذا رواية ابن سلام: واضطم، وهى فى حاسة البحترى صـ ۱۹: واضطم وكأنها خطأ وتحريف. وروى الآزرق ــ والنط ، وهــذه روايات مشكلة. وسائر الروايات: واطل بالمسك. ثم اطل. اضطمخ بالمسك وتضمخ: تلطخ به وتطيب.

وقوله إذ شالت فعامتهم: أى ارتحلوا من منازلهم وتفرقوا أو ذهب عوهم ودرست طريقتهم . وأسبل ثوبه : طوله طولا وأرخاه وأرسله إلى الارض إذا مشى ، يفعل المرء كذلك كبراً واختيالاً وضمن أسبل معنى اختال . ولذلك عداه بحرف الجر فى ، كأنه قال له : سر مختالاً فى برديك مرخيا من أذيالك بعد الذى فعلت وبلغت من النصر .

<sup>(</sup>٣) القعب: الفدح الفليظ الجانى ، من خشب مفعر ، يرى الرجل . وشاب اللبن بالماء خلطه ومزجه . يقول له : الذى فعلت هو المسكارم والمسآئر ، إذ بلغت ما بلغت من عدوك ، أماما يتمدح به المتمدح من بذل شربة لبن إلى ضيف ، فليس بمكرمة تذكر ، واجع طبقات قول الشمراء ٢١٨ – ٢٢٠

والنقمة عليها . . . وقد عرف الحجازيون في العصر الجاهلي هذا اللون من نقدالسلطة الحاكمة والتشهير بها على الحيطان في شكل مصغر للمنشورات السرية أو السياسية ، لنقد الحكومات في العصور الحديثة . . . ومن ذلك ما ذكروه من أن الناس في مكة قد أصبحوا ذات يوم فإذا مكتوب على دار الندوة :

ألمى قصيًا عن المجد الاساطير ورشوة مثل ما ترشى السفاسير وأكائم اللحم بحتاً لاخليط له وقولها رحلت عير، أنت عير (١١)

يأنكر الناس ذلك ، وقالوا: ماقالها إلا ابن الزبعرى ! وأجمع على ذلك رأيهم ، فشو ا إلى بنى سهم \_ وكان بما تنكر قريش وتعاقب عليه ، أن بهجو بعضها بعضا فقالوا لبنى سهم : ادفعوه إلينا نحكم فيه بحكمنا . قالوا : وما الحكم فيه ؟ قالوا : قطع لسانه . قالوا : فشأنه كم ، واعلموا والله أنه لا يهجونا رجل منه كم إلا فعلنا به مثل دلك والزبير بن عبد المطلب ، يومئذ غائب نحو اليمن ، فانتحت بنو قصى بينهم ، فقالوا : لا نأمن الزبير ان بلغه ما قال هذا ، أن يقول شيئاً ، فيرتى إليه مثل ما نأتو إلى هذا الا وكانوا أهل تناصف ، فأجموا على تخليشه ، فخلوه . فقال له الناس ، وحملوه على قومه : أسلمك قومك ولم يمنموك ، ولو شاهوا منعوك ! فقال :

لعمرُكَ ما جاءت بشكر عشيرتى وان صالحت إخواتها لا ألومها يَـوَهُ جُمـناة الغيُّ أن سيوفنـا بأيماننـــا مَسْلُولة لانشيمُـها<sup>(٢)</sup>

<sup>(</sup>۱) قصى . أراد بنى عبد مناف بن قصى ، وفيهم كان الحسكم والسلطان . والاساطير : أباطيل الاحاديث ولمله أراد بها إخراج قصى خزاعة ، وولايته البيت ، وتجميعه لقبائل فهر ، واتخاذه دار الندوة ، ورياسته لها الخ . السفاسير : جمع سفسير ، وهو السمسار الذي يدخل بين البائع والمشترى لامضاء البيع . وقوله : درحلت عير أنت عير « ينتقد به انفهاسهم فى الحياة التجارية .

<sup>(</sup>۲) الذكر : الامر المنسكر القبيج . شام السيف : طله وأغمده ، صد . والمقصود هنا مغمدها . راجع طبقات لحول الصعراء ١٩٦ – ١٩٨ .

وفى رواية أخرى لهذه الحادثة عن يونس عن ابن إسحق أنهم واستعدوا عليه بنى سهم، فأسلموه إليهم فضربوه، وحلقوا شعره، وربطوه إلى صخرة بالحجون، فاستغاث قومه فلم يغيثوه. فجعل يمدخ قصيا ويسترضيهم، فأطلقه بنو عبد مناف منهم وأكرموه فدحهم بأشعار كثيرة (١) م.

وسوا. صحت هـذه الرواية أو تلك فإن الذى يعنينا هنا هو الإشارة إلى أن هناك. نوعاً من النقد السياسي اصطبغ بصبغة أدبية أو شعرية . وهو الشعر الذى يمثل وجهة. نظر المعارضة في الحسكومة القائمة .

## - 17 -

وأقوى ما يكون الشعر السياسى ، حين يتجه إلى الملوك والحكام المستبدين ، بالنقد والسخط ، والغضب والحقد ، والتهديد والوعيسد ، فيعلنها الشاعر الحر ثورة عارمة فى وجوه الطغاة ، ويشنها عليهم حرباً كلامية حامية الوطيس ، مشتعلة الأواد.

وهذا المون من الشعر ديدنه الحرية ، والوقوف فى وجه الطغيان، ولا غزو إذا ما تجاربت معه النفوس فى كل زمان ومكان ، ذلك لانه مبنى على إنـكار الهنات ،-ويستند إلى عاطفة إنسانية عميقة الجذور فى النفس البشرية .

وقد عرف الحجازيون فى العصر الجاهلي هذا اللون من الشعر الثائر ، والسخط على الطغاة المستبدين ، لإبائهم وشممهم ، ونفورهم من التحكم والاستبداد ، بل إن منهم من بلغت به الجرأة أن يركب الهول ، ويقتحم على الملك مخدعه غير عابىء بأسلحة الحراس التي يكمن أيها الموت الزؤام ، فيعلو الظالم الغشوم بسيفه ويطعنه طعنة نجلاء تودى بحياته وتتركه مثله للحاكين الظالمين . . . ذلك هو مالك بن العجلان الخزرجي الذى فتك بالفطيون حاكم يثرب . لانه اعتزم أن يرتكب الفحشاء مع اخته قبل أن ترف إلى زوجها .

<sup>(</sup>١) الروض الانف ١١ ٠ ٩٤ .

وقد سلفت هذه القصة أثناء حديثنا عن «الحسكم فى يثرب». وفى هـــذه الحادثة يعقول بعض الشعراء الحجازيين :

هل كان للفطيون عقر نسائـكم حكم النصيب فبئس حكم الحاكم حتى حبـــاه ما لك بمرشة حراء تضحك عن نجيع قاتم (١)

وهذا الشداخ بن عوف الكنانى يشرع سيفه فى وجه الملوك ، ويصور إباء قومه وأنفتهم ، فهم لا يسمحون لآى إنسان أن يستبد بمظلمة لهم سواء كان ملكا كبيرا أو صعلوكا صغيرا . وإذا ما ساورت أى مستيد نفسه أن يظلمهم فلن يرى إلا الرماح المشرعة ، والسيوف الصادمة التي يأخذ العين لحها كما يأخذها برق الصواعق . ولنستمم إليه وهو يقول :

أبينا فلا نعطى مليكاً ظلامة ولا سوقة إلا الوشيج المقوما وإلا حساماً يبرق العبن لمحه كصاعقة فى غيث مزن تركما

وكان الشاعر الحجازى الحارث بن ظالم الذبيانى أحد سراة بنى مرة وأشرافهم وأشرافهم جريئاً . فاتـكا ، فتك بخالد بن جعفر السكلابى ، وهو نازل على النعمان ، بل فنك بابن النعان نفسه ، وكان فى حجر أخته سلمى بنت ظالم المرى . . .

وما أروع موقفه فى قصيد ثائر ، وهو يخاطب النعان ويتهدده ويتوعده بالقتل ، كما قتل بأن ، وخالد بن جعفر من قبل . . . وإن الشاعر هنا ليثور لجيران له أصابهم شر المليك ، فى إبلهم وأموالهم وأنفسهم . . . ويقسم أنه لولا ما يتحجب به الملك من الحجاب والحراس ، لمزقه بسيفه الصادم ، ولنستمع إليه وهو يقول :

قفا فاسمما أخـــبركا إذ سألتما المحارب مولاه وأحكلان نادم (٣)

<sup>(</sup>١) طعنه مرشة : واسمة ذات رشاش من الدم . وراجع فى هـذه الحادثة ص ١٥٢ من هذا الكتاب . واسم الفطيون مختلف فيـه أهو الفطيون أم الفيطون ، أم القيطون ، أم القيطور .

<sup>(</sup>۲) محارب مولاه ، يقصد نفسه لانه فيك بابن الملك . وثـكلان نادم ، يعنى الملك لانه فقد ولده .

لحالطه صافی الحدیدة صارم الله ولما تُصِب ذلا وأنفلك راغم فهذا ابن سلمی رأسه متفاقم الله كارم وهل بركب المكروه إلا الاكارم وكان سلاحی تعتویه الجاجم أنا كل چیرانی وجارك سالم والنة تكنیت شها المقادم

فأفسم لولا من تعرَّض دونه حسبت أبا قابوس أنك سالم فإن آك أدواد أصبن وصببة علوت بذى الحيات مَـفر ق رأسه فتكت به كما فتكت بخالد أخصت مار بات يكدم نجمة المدات بهذى أم أنى بهذه

واستُ رعديد إذا راع مُعُنضِلُ

بل إن من الشعراء الحجازيين من يفخر بأنه جندل بسيفه الصارم كثيراً من الملوك، كما فعل فارس خزاعة في زمنه معاذبن صرم الحزاعي، إذ يقول:

ولاً في نوادى القوم بالضِّيق المُسكُ وسابغة بيضا. محكمة المسك(؛)

<sup>(</sup>١) أى لولا الحجاب والحراس الذين يمتمى بهم الملك لقتله بسيفه ،

<sup>(</sup>٢) الذود: الجاعة من الإبل . وهو يشير إلى ما كان من انتهاب إبل جار له . قم : غير ملتَّم ، و يعنم بابن سلم ، إن اللام لا ند كان ذ \_\_\_ نان ، إن إلى جار انت

متفاقم : غیر ملنتم . ویعنی باین سلمی ، ابن الملك لانه كان فی حجر سنان بن آبی حارثة ، وسلمی زوجة سنان .

 <sup>(</sup>٣) يكدم: يعض . نجمة: واحدة النجم وهو النبت لاساق له . يسب النجان وجدده وبقول له : ياخصي حسار ! أمن المعقول أن تأكل مال جسيرانى . تم أنرك جارك سالمها ؟

 <sup>(</sup>٤) الرعديد: الجبان . المسك: بضم الميم العقل . جدله: رماه وصرعه على الجدالة
 أى الارض . السابغة: الدرع النامة الطويلة الوافرة . محكة السك: ضيقة الحلق .
 العديد على السابغة : الدرع النامة الطويلة الوافرة . محكة السك : ضيقة الحلق .

# الفصل آلشاني

# الشعر الحماسي

## -1-

تعتل الحماسة مكانا بارزا في الشعر العربي عامة والشعر الجاهلي خاصة حتى ان أبا مام حين جمع مختاراته المشهورة وضمنها الآبواب العشرة الآتية: الحماسة ، والمرائى ، والأدب ، واللسيب والهجاء ، والآضياف والمديح ، والصفات ، والسير والنعاس ، والماح ، ومذمة النساء ، أطلق عليها اسم دديوان الحماسة ، باسم أول باب فيها وهو دالحماسة ، الذي يستفرق نحوا من نصف الكتاب تقريباً وليس ذلك محض مصادفة بل لاهمية الحماسة التي تشير إلى الفضائل التي يفخر بها العرب ، كالشجاعة في المعركة ، والصبر عند المصيبة ، وصد القوى ، والسعى الكادح لنيل المراد ، وعدم الاستسلام أو الخضوع لما يوجب الذلة والامتهان .

وقد قال معاوية بن أبى سفيان : اجعلوا الشعر أكبر همكم وأكثر أدبكم ، فلقد رأيتني ليلة الهرير بصفين ، وقد أتيت بفرس أغر محجل بعيد البطن من الآرض أريد الهرب من شدة البلوى ، فما حملى على الإقامة إلا أبيات عمرو ابن الاطنابة [وهو شاعر حجازى من شعراء الخزوج الجاهلين]: —

وأخذى الجمد بالثن الربيح وضربى هامة البطل المشيح مكانك تحمدى أو تستريحي وأحمى بعد عن عرض صحيح

أبت لى همنى وأبى بلائى وإقحامى على المكروه نفسى وقولىكلما جشأت وجاشت لادفع عن مآثر صالحات

والشمر الحماسي هو الذي يصور تلك المعانى السالفة من شجاعة ، ونجدة وبأس ، وقوة ، وصبر عند اللقاء ، وإقدام على الموت ، وحماية للجار ، ومنع

الحريم ، وما إلى ذاك من الصفات التي يعتز بها العربي وقد ذكرنا في قصل الشمر السيامي طائفة من هذا الشعر ؟ إلا أن مكانة الحماسة في الشعر الحجازي تجملناً نفرد لها هذا الفصل.

وقد عرف الأدب الحجازي الجاهلي طائفة من الشعراء الأشراف وأخرى من الشعراء الفرسان الذين جمعوا بين الشجاعة والبطولة، وبين الموهبة الشعرية الفائقة، وثالثة من الصماليك الفاتكين فن مسادة : الحصين ابن الحمام المرى ، وأبو قيس بن الأسلت الأوسى ، وعمرو بن الاطنا بة الخزرجي ، ومن الفرسان : قيس بن الخطيم . وأبو محجن الثقني الذي أدرك الإسلام ، ومن الصعاليك الشنفري ، وتأبط شرا .

وكان للحجازيين في هذا اللون من الشعر باع طويل ، حتى انهم كانوا يرون الموت على الفراش سبة وعاراً ، أما في مبادين الحرب وتحت ظلال القنا والسيوف فشرف أى شرف .

## قال السمو أل بن عاديا.:

وإنا لقوم ما زي الفتل سبة إذا مارأته عامر وسلول يقرب حب الموت آجال لنا وتدكرهه آجالهم فتطول وما مات منا سيد حتف أنفه ولا طل منا حيث كان قتىل تسيل على حد الظبات نفوسنا وليستعلى غيرالظبات تسيل(١١

وأيقن يعض الشعراء الحجازيين أن الإقدام على الردى هو الحياة والفرار من المعركة هو الموت . قال العصين بن الحمام المرى :

تأخرت أستبقى الحياة فلم أجد لنفسى حياة مثل أن أتقدما فلسنا على الأقدام تدمى كلومنا ولكن على أفدامنا نقطر الدمالاا

٠ ٢٨: ١ ١ الحاسة ١

(۲) الحماسة ١: ٧٧ .

وكان الحجازيون يخرضون غمار الحرب ، ولا يبالون بالموت ، يقول العباس ابنمرداس:

وهم يأبون الموت إلا فى ساحة الوغى ، فكأنهم فى معركة مع الثأر لا تنتهى إما أن يقتصوا لانفسهم أو يثأر منهم . وهذه عندهم هى الشجاعة وأولئك هم الشجعان . والأبيات اللاحقة التى هتف بها الشاءر دربد بن الصمة تصور ذلك و تشيد بثباتهم وشجاعتهم ، فهم يهجمون حين يتهيب الأبطال أن يهجموا ، ويتنافسون على الإقدام فى حلبة الموت الزؤام ، ويفخرون بكثرة من قتلوا من الأعداء :

أبواغيره والقدر يجرى إلى القدر لدى واتر يسمى بها آخر الدهر ونلحمُـهُ حبنا وليس بذى نكر بنا إن أصبنا ، أو نغير على وتر فا ينقضى إلا ونحن على شطر(1)

أبى القتل إلا آل صمة إنهم فإما ترينا لا ترال دماؤنا فإما ترينا لا ترال دماؤنا فإما ناكرة فيأد السيف غير الكيرة فيأد الدهر شطرين بيننا

## --

وكانوا لا يتجاوزون الحق والإنصاف إذا دارت دارة الحرب بينهم وببن أعدائهم فهم يذكرون لهم صدق بلانهم وشجاءة أبطالهم كما أنهم لا يفتأون ويذكون نار الحاسة في قومهم ، حتى ينالوا النصر . ف كلا الفرية بن قد عاد مثخنا بجراحه \_ مكسرة رماحه ، منحنية سيوفه ، كما أسفرت المعركة بينهما عن جرحى مصابين وعاجزين عن المسير .

<sup>(</sup>١) الحاسة ٢ : ٣٤٧ ــ قصاء بقوله القعان تجرى إلى القطر : إنهم مقدرون للقال وهو مقدر لها . النسكيرة : العبب والمنسكر .

# ويصوركل ذلك عبد الشارق بن عبد العزى الجهني فيقول:

فحبيها و إن كروت علمينا ال على أضماننا وقد احتوينا(٢) فقال ألا انعموا بالقوم عينا فالم نغدر بفارسهم لدينا كمثل السبل نركب وازعينا فقلنا أحسني ضربأ جهينا فجلنا جولة ثم ارعوينــا أنخنا للكلاكل فادتمينا مشينا نحدوهم ومشوا إلينا إذا حجلوا بأسياف ردينا ثلاثة فتية وقتلت قينيا بأرجل مثلهم ورموا جوينا وكان القتبال للفتيان زينيا وأبنا بالسوف قـد انحنينا ولو خفت لثا الـكلمي سرينا(٢)

ألا حييت عنــا يا ردينــا ردينة لو رأيت غداة جئنا فأرسلنا أببا عمرو ربيشا ودسوا فارسا منهم عشاه فجاءوا عارضا بردأ وجئنا تنادوا بالمثـة إذا رأويا سمعنا دعوة عن ظهر غيب فلما لم نـدع قوسا وسهما تلأاؤ مزنة برقت لأخسرى شددنا شدة فقتلت منهم وشدوا شدة أخرى فجروا وكان أخى جو يق ذا حفاظ فمآبوا بالرماح مكسرات وبأتوا بالصعيدلهم أحاح

<sup>(</sup>۱) القصيدة فى الحاسة لابى تمام رقم١٥٢ (راجع شرج المرزوق ١ – ٤٤٢) وعيار الشمر لابن طباطبا ٩٢ – ٣٠٠ .

 <sup>(</sup>۲) الاضم: الغضب. ويروى البيت وقد , اجتويتا , و , اختوينا , واحتوينا معناه احتوينا الاموال والفنائم والحريم . ويرى المرزوق أن اجتونيا ( بالجيم ) مع ذكر الاضم أشبة ( ۱ – ٤٤٢ ) .

 <sup>(</sup>٣) وقارواية ابن طباطبا : سلينا. ردينا : أسرعنا ، قين : اسم فارسهم . وقد شهه لمهانو السلاح الـكثيف بالمرنة البارقة في قوله : تلالؤ مزنة .

وقد عد ابن طباطبا هذه الآبيات من الآشعار المحكمة المتقنة المسنوفاة المعانى ، الحسنة الرصف ، الساسة الآلفاظ التي قد خرجت خروج النقر سهولة وانتظاما ، فلا استكراه في قوافيها ، ولا تكلف في معانيها (١) .

ومن المنصفات قول العباس بن مرادس السلمي ينصف أعداءه :

ولا مثلنا يوم التقينا فوارسا صدور المذاكيوالرماح المداعسا عليهم فما يرجعن إلا عوابسا(٢) فلم أر مثل الحى حيا مصبحا إذا ما شددنا شدة نصبوا لنا إذا الخيلجالت عنصريع نكرها

- { -

ومع هذه الروح الحربية فقد كان فى العرب الجاهليبن دعاة للسلام يحتملون المغارم فى سبيل إيقاف نار الحرب كما فعل الحارث بن عوف وهرم بن سنان اللذان توسطا ببن عبس وذبيان واحتملا ديات قتلاهما . وقد أشاد بهما زهير بن أبى سلمى فى معلقته إذ يقول :

سمى ساعيا غيظ بن مرة بعدما فأقسمت بالبيت الذى طاف حوله عينا لنعم السيدان وجدتما فأدكتها عهسا وذبيان بعد ما

تبزل ما بين المشيرة بالدم رجال بنوه من قريش وجرهم على حال من سحيل ومبرم تفانوا، ودقوا بينهم عطر ملشم

ثم يمضى زهير فى وصف شرور الحرب التى تشتعل فتحرق وتستشرى فتفترس ولا تنتج إلا غلمان شؤم مو تورين حافدين .

<sup>(</sup>۱) عيار الشعـر ص ٤٨ ــ ٤٩ تحقيق الدكتورين طه الحاجرى، ومحـد زغلول سلام. القاهرة ١٩٥٦م.

<sup>(</sup>٢) المذاكى: الخيل التامة السن ، والسكاملة القوة . المداعس: للطمانة . والدعس : الطمن . ومعنى البيت الثافث فإن تلك البخرول التي يكرون بها على الاعداء ترجع عا بسرة الوجوة لما تلاقي من شدة البخصوم ،

وما الحرب إلاما علمتم ودقتم وما هو عنها بالحديث المرجم وتضر إذا ضربتموها فنضرم مستى تبعثوها تبعثوها ذميهــة وتلقح كشافا ثم تنتج فتثنم فتعركمكم عرك الرحى بثفالها كـأحمر عاد ثم ترضع فتفطم فتنتج اكم غلمان أشأم كام فتغلل لكم مالا تغل لاهلها قرى بالعراق من قفيز و درهم

والشاعر الحجازى حلحلة بن قيس المنكانى قصيدة رائمة يصور فيها شرور الحرب وآثارها المدمرة حتى على المنتصرين أنفسهم، وقد نهى فيها أبا عمرو عن الحرب ودعاه إلى السلم ولما لم بنته وأمعن فى شره اضطرإلى أن يقابل الشر بالشر والرمى بالرمى حتى نكبوا جميعاً وأصبح الفريقان يندبون قتلاهم في المعركة التي أوقد لظاها ذلك السفيه

الجيول: نهيت أبا عمرو عن الحرب لو يرى

وقلت له: دع عنك بكرًا وحربها ومهلا عن الحدرب التي لاأدعها فإن يظفر الحزب الذى أنت فيهم فلا بـد من قتلي ، وعلك فيهم دعانى يشب الحرب بينى وبيسه فلما أبى أرسلت فضلة أ\_وبه وأمهلته حتى رماني محرهما فلما رمانها رميت سواده فبتنا على لحم من القوم غودرت وأصبح يبكى من بنين واخوة ونعن نبكى إخوة وبليهم وفي هذا المعنى يقول معن بن أوس : دعاني آشب الحرب بيني وبينه وإياك والحرب التي لا أديمها

ولاتركين منها على مركب وخم صحيح ولاتنفك تأتى على سقم وآبوا بدهم من سباء ومن غـنم وإلا فجرح ليس يكمى عن العظم فقلت له : لا ، بل هلم إلى السلم إليه فلم يرجع بعزم ولا حزم تغلفل من غى غوى ومن إثم ولا بد أن ترمى سواد الذى برمى أسلتنا فيه ، وباتوا على لحم حسان الوجوه طيبي الجسم والنسم وليس سوا. قتل حق على ظلم (١)

برأى رشيد أو يؤول إلى عزم

فقلت له لا بل علم إلى السلم صحيح ولا تنفك تأتي على رغم

٧٤ – ٧٧ – ٧٤ )

فلما أبى خليت فضل عنانه إليه فلم يرجع بحزم ولا عزم فلما أبى خليت فضل عنانه فبمدأ له مختار جهل على علم (١)

وكانا من عادة بعضهم بذل الود واللجوء إلى السلمور عاية صداقات الرجال حتى إذا لم يجدواذلك عمدوا إلى الحزم والعزم ففلقوا هامات الآعداء وقطعوا منهم الآكف والمعاصم ، لانهم لا يبتاعون الحياة بالذلة ولا يفرقون من الموت فيرتقوا سلم النجاة خشية منه ، وفي هذا يقول حصين بن الحام المرى من قصيدة :

ولما رأينا الصعرقد حيل دونه صبرنا وكان الصبر منا سجية تفلق هاما من رجال أعزة ولما رأيت الود ليس بنافعي فلست بمبتاع الحياة بذلة

وإنكان يوما ذاكواكب مظلما بأسيافنا يقطمن كمفا ومعصا علينا وهم كانوا أعق وأظلما عمدت إلى الآمر الذيكان أحزما ولامرتق من خشية الموت سلما

- 0 -

وكانت المرأة الحجازية تشارك مشاركة نعلية فى الحرب، وإلى ذلك أشار قيس بن الحطيم بقوبه:

أطاعت بنو عوف أميراً نهاهم عن السلم حتى كنان أول راجب رأيت لعوف أن تقول نساؤهم ورمين دفعاً : ليتنا لم نحارب ('') وإذن فقد كان النساء الحزرجيات يقذفن الحجارة على رءوس الأوس من الحصون والآطام وكان ذلك في حرب حاطب .

بل لقد كانت المرأة الحجازية تقدم حيث يحجم الرجل، وتشجع حين يجبن، فني يوم أحد سقط لواء قريش فلم يتقدم لرفعه أحد، وشمرت هند بنت عتبة وصواحبها ليهربن، فتقدمت عمرة بنت علقمة الحارثية ورفعته، فـتراجع

<sup>(</sup>١) جهرة الأمثال لأبي هلال ٩٣.

<sup>(</sup>٢) ديو أن قيس بن الْخِطيم . واجب: ميت . ومين دفعاً : يرميننا من فوق الآطام وفاعاً عن انفسين ,

المشركون ، واجتمعوا حولها ، واتتنفوا القثال (۱) وفيها يقول حسان بن ثابت : إذا عضل سيقت إلينا كأنهم جداية شيرك معلمات الحواجب أفنا لكم طعناً مبيراً منكسلا وحزناكثم بالضرب من كل جانب ولولا لواء الحارثية أصبحوا يباعون في الاسواق بيع الجلائب (۱)

وقد ثهدت هذه الموقعة نسيبة بلت كعب الماذنية أم عمارة هي وزوجها وابناها فقاتلت يومتذ قتالا شديدا وأبلت بلاء حسنا، حتى قبل إنها جرحت اثني عشر جرحا ببين طعنة رومح وضربة سيف، ولما انهزم المسلمون انحازت إلى رسول الله وجملت تقاتل عنه وتذب بسيفها، وترمى دونه بقوسها حتى كثرت جراحها، وأصابها عرو ابن قيئة بحرج غائر في عانقها، وأصابته هي إصابات. ولم يقه منها إلا درعان كانتا عليه ورأى النبي بلاه ها، فأعجب بها، وقال: من يطبق ما تطبيقين باأم عمارة؟ وفي حديثها عن هذا اليوم: وأقبل الرجل الذي ضرب ابني فقال رسول الله: هذا ضارب ابنك. فاعترضت له فضربت ساقه فعرك، فرأيت الرسول تجسم حتى هذا ضارب ابنك فاعترضت له فضربت القه فعرك، فرأيت الرسول تجسم حتى المناطقة عنه في عبنك من عدوك وأراك بدينك من عدوك وأراك بدينك (٢).

ولما انهزم المسلمون في يوم أحدوولى بدضهم ولقبتهم أم أيمن ناكصين حثت في وجوهم التراب، وقالت لبعضهم : هاك المغزل اغزل به، وهات سيفك ، وقصدت إلى أحد مع بعض اللساء (١٠) .

وقد حاربت نسوة كثيرات بالسيوف والرماح ، مهن : الربيع بلت معوذ بن عقبة الانصارية ، وصفية بلت عبد بالمطلب ، وخولة بلت الأزور ، وهؤلاء اللائي حاربن

<sup>(</sup>١) سيرة ابن هشام ، المرأة في الشدر الجاهلي ٣٤٧ ــ ٣٤٨ .

<sup>(</sup>٢) ديوان حسان ٢٥ – ٢٦ . الجلائب : العبيد .

<sup>(</sup>٣) المرأة في الشمر الجاهلي مي ٣٤٨ .

<sup>(</sup>٤) للفازي من ٣٧٣

فى مشرق الإسلام كأخواتهن اللاتى حاربن فى الجاهلية، دليل على بطولة المرأة العربية وقدرتها على أن تصطلى نار الحرب، وتمارس أحيا ناً ما يمارس الرجال (١٠).

وكانت المرأة الحجازية ماتفتاً تحرض قومها على القتال وتبث فيهم روح الشجاعة والإفدام ، وتثير حفيظتهم للثار والانتقام وكان لسنها ينطلق بذلك شعراً كما تنطلق السنة الرجال الشعراء . وهذه الحنساء . ما أكثر ماحرضت على الثار انتقاما لآخيها صخر . فلنستمع إليها وهي تقول :

ولن أسالم قوما كنت حربهم حتى تعود بياضا جؤنة القساد لا نوم حتى تعود الحيل عابسة ينبذن طرحا بمهرات وأمهار أو تحفزوا حفزة والموت مكتنبع عند البيوت حصينا وابن سبار فتغسلوا حسكم عارا بجلاكم غسل العوارك حيضا بعد أطهاد (١١ وكان دعاء المرأة الحرب يصادف هوى من نفوس المسكافحين الثائرين، فيستجببوا لندائها لانهم يأملون أن يحققوا أماها في شجاعتهم ونجدتهم ، وإذ ماهزم قومها وولوا الادبار صبت عليهم جام غضبها وقرعتهم أعنف تقريع كما فعلمه إذا تقول:

ألا هل أقاها على نأيها بما فضحت قومها غامد تمنيتم مائتى فارس واحد فارس واحد فليت لنا بارتباط الحيول ضأنالها حالب قاعد (٢٦)

وربما شادت بمن يثأر لها فيشنى نفسها ويثلج صدرها حين انتقم لها قيس بن عامر الجشمى فقتل هاشم بن حرملة الذى قتل أخاها معاوية، إذ مدحته وفدته بنفسها وقومها ، ظاعنهم ومقيمهم ، و بكل حميم لديها ، لأنه أثلج صدرها وأقر عينها وكانت قبل ذلك – لاننام ولا تديم:

<sup>(</sup>١) المرأة في الشمر الجاهلي.

<sup>(</sup>۲) ديوان المخنساء ۱۱۲ مجؤنة : اسواد . تحفزوا : تطمنوا . مكننع : دان تريد حصين بن ضمضم ومنصور بن سيار المريين . العوارك ۽ الحواتض .

<sup>(</sup>٢) البيان والنبيين ١: ٢٠٨٠

فدى الفارس الجشمى نفسى أفديه بمن لى من حميم أفديه بـكل بنى سليم بظاعنهم وبالأنس المهيم كا من هاشم أفررت عينى وكانت لاتنام ولاتنيم خصصت بها أخا الأمراء قيسا فتى فى بيت مكرمة كريم (١١)

ولقد تحدث و نيكلسون ، عن الشنفرى وتأبط شراً بوصفهما طرازين يصوران الثل الأعلى للبطل العربى فقال ما فحواه : و نستطيع أن نتخذ الشنفرى الأزدى وزميله تأبط شراً نموذجا البطل العربى المثالى ، فكلاهما خليع خارج على النظام ، سريع المدو، وشاءر ممتاز ، ولا سما الأول منهما (١٢) . .

حقاً إنه يتجلى في هذين البطاين كثير من العبات العربية الأصيلة كالشجاعة والسكرم، والشاعرية الجيدة، والاشتراكية، إلا أنهما يعتبران من صعاليك العرب الحارجين على القانون والنظام العام المتعارف عليه لدى القبائل، ومن الماصوص المغيرين – وإن كانا في الواقع أشرف ألف مرة من المستعمرين الغربيين في القرن العشرين سونحن لا نعترض على و نيكلسون ، في اعتبارهما بطلين، وإنما اعتراضنا على ضربهما مثلا أعلى للبطولة العربية لأن في هذا جرحا لهذه البطولة ومن ذا الذي يقدر هذا المثل، إذا عددنا، من عيزاته الأصاية، المصوصية والنهب والسلب والنشرد في متاهات الصحراء وأقنان الجبال مع الذئاب والغور والضباع ؟.

لقدكانت قريش تعف عن السلب والنهب، ولهذا اتخذت لهما من التجارة رحلة في الشتاء والصيف كوسيلة شريفة للكسب الحلال . . .

فإذا أردنا أن نلتمس المثل الأعلى للبطولة العربية ، فإنه يجدر بنا أن نبحث عن شخصية أكثر تكاملا ، شخصية تدنو من معنى «الفتوة ، عند العرب ،

<sup>(</sup>۱) ديوان الخنساء ۲۲۱ و پلاغات النساء ۲۷ و الاغاني ۱۶۰ : ۱۶۰ و لسان العرب ۲۱ : ۷۸ ·

Aliterary History of the Arabs P. 79 (1)

والبطل العربي للثالى في رأينا هو الذي جمع من القضائل مايجمله مرموق المنزلة في قومه ومجتمعه العربي فهو لين الجانب لقومه يستشير كباره، ويكرم صغاره ويسمح عالمه ويحمى حريمه ، ويعز جاره ويعين من استعان به ، ويسرع إذا ناداه الصريح ويبسط حمايته على الضعيف ، ويقف في وجه القوى .

وقد جمع شيئا من هذه الحصال ذو الإصبع العدواني في وصيته إلى ابنه واسبد، إذ يقول :

« أن جانبك لقومك يحبوك ، وتواضع لهم يرفعوك، وابسط لهم وجهك يطعوك ولا تستأثر عليهم بشى. يسودوك ، وأكرم صفارهم كا تكرم كبارهم ، يكرمك كبارهم ، ويشأ على موهتك صفارهم ، واسمح بمالك و احم حريمك ، وأعزز جارك وأعن من استمان بك وأكرم ضيفك ، وأسرع النهضة في الصريخ فإن لك أجلا لا يعدوك ، وصن وجهك عن مسألة أحد شيئاً فبذلك يتم سؤددك ،

وفى كتب الآدب العربي شخصية رائمة ، وهى خليقة بأن تضرب مثلا الفروسية العربية في أروع مظاهرها وتلك هى شخصية دربيمة بن مكدم السكنانى ، أحاط بها شيء يشبه الآساطير ، فقد ذكر وا عنه أنه حى الظعينة وهو ميت ، وضرب به المثل فة يل الحيى من بحير الظهن ، حتى قال أبو عرو بن العلاء : ما فه لم قتيلا حمى ظعائن غير ربيعة بن مكدم ، وهو من بنى فرامي بن غنم بن ما لك بن كنانة ، وهم أنجد الدرب ، وكان الرجل منهم بعدل عشرة من غيرهم (۱۱) .

وربيعة هو الذي كاد يقتل الفارس الشهير عمرو بن معد يكرب . وقدأ كبر عمرو شجاعته وأشاد بها . وهو كذلك الذي صرع ثلاثة من خيرة الفرسان واحداً بعد الآخر . وذلك أن دريد بن الصمة الفارس المشهور خرج ذات يوم في فوارس من بني جشم حتى إذا كان بواد لبني كنانة وقع له رجل من ناحية الوادي معه ظعينة ، فقال لاحد فرسانه صح به : أن خل الظعنة وانح بنفسك ، وهو لا يعرفه و الصاح به

<sup>(</sup>١) نهاية الأرب ١٥: ٢٧٢.

الفارس ، لم يكترث به ربيعة ، بل ألقى زمام الراحلة للظمينة وقال :

سیری علی رسلك سیر الآمن سیر رداح ذات جأش ساكن ان انتنائی دون قرنی شائی آبلی بلائی واخبری وعابی شم حمل علی الفارس فصرعه فیمث إلیه درید فارساً ثانیاً وثالثا ، وكان مصیرهما مصیر أولها ، وفی كل مرة يتمثل بابیات من الشعر . إلا أن ربحه انكسر حینا طعن الفارس الثالث فصرعه ، وارتاب در بد ولحق بهم فرجد ربیعة لارمحه ، ووجد القوم قد صرعوا ، فقدر درید شجاعته وقال : إن مثلك لا یقتل وإن الحیل ثائرة باصحابها ولا أری ممك ربحا وأراك حدیث السن فدونك هذا الرمح فإنی راجع إلی أصحابی فشط عنك فأتی درید أصحابه فقال : «إن فارس الظمینة قد حماها وقتل فوارسكم وانتزع ربحی ولا طمع له کم فیه ، ، فانصرف القوم ، وفی تصویر قتله أولئك الفرسان یفسب الرواة إلیه أنه قال :

إن كان ينفوك اليقين فسائلي إذ هي لأول من أناها نهبة إذ قال من أدنى الفوارس ميتة: فصرفت راحلة الظمينة نحوه وهتكت بالرمح الطويل إهابه ومنحت آخر بعده جياشة ولقد شفعتهما بآخر ثالي

عنى الظمينة يوم وادى الآخرم لولا طمان ربيمة بن مكدم خل الظمينة طائما لاتندم عمدا ليملم بعض مالم يملم فهوى صريماً البدين والفم نجلا، فاغرة كشدق الاضجم (1) وأبى الفرار الفداة تكرمى

# الفصل الثالث

# الشعر الأجتماعي

أما الشمر الاجتماعي، فباب و اسع بمكن أن يندرج تحته كثير من الموضوعات. وسنتناول هنا بالدرس بعض ما لم نتحدث عنه في فصول خاصة ، ويمكن تقسيم البحث إلى ثلاث نقاط جوهرية :

- (1) شئون الأسرة .
  - (ب) الحياة الخلقية .
- (ج) العادات الاجتماعية .

وقد أدبجنا الأخلاق في هذا الفصل، لما بينها وبين الحياة الاجتماعية من تفاعل وتجاوب، فكلاهما مؤثر بالآخر.

(١) علاقات الأسرة في شعر الحجاز الجاهلي

- 1 -

# المسترأة

من الطبيعي أن يكون شأن المرأة عند الشاعر الحجازى عظيما كما هو كذلك عند شعراء العرب عامة ، فالشاعر حتى في وحدته وعزلته يرى طيف المسرأة ويخاطبه ، وهو يهتم بها لانه يحبها ولانها تشاركه حياته وتقاسمه مسئولياته ، فهى التي تعد الطمام المضيوف ، وهي التي تبارك طموحه وتشجعه ، وتسأل عن أخباره ، وتشير عليه بما ينبغي أن ينهجه حتى في أهم مشاكله ، مثل المعارك الحربية ،

لهذا فليس من الغرب أن يكون للمرأة جزء كبير من نتاج الشاعر ، فقد تسلطت على مقدمة القصيدة واستحوذت عليها فى كل الأغراض تقريباً . فالشاعر يتوجع من رحيلها ومن هجرها وغير ذلك بما صارتقليداً سلك حتى الشعراء المتأخرون .

فالشاعر الحجازى لا يكفيه أن يعلم الناس أنه شجاع وانه كريم ومرح ، ولكنه يريد أن ينتزع الاعتراف بذلك من زوجته ، لانها هي المرجع والحكم في كل ذلك ومهما استفاضت شجاعته ، وطابت سمعته عند بجتمعه ، فإن الكلمة الاخيرة في ذلك تبقى لزوجته التي يفار عليها أن تفضل عليه أحداً . والحجازى يفخر بأنه شجاع وبأن زوجته تعلم أنه شجاع في حالتي الكر والفر ويتجثم المناعب في سبيل أمانيه ، وأنه كريم للضيوف ، ويضحى بناقته في سبيل إكرام فدمائه ، ويضحى بردائه ليعلن عن سرو ه .

ومن بواعث الشجاعة عند العرب فى فتالهم أن يحموا نساءهم من السبى والهاد ، فلو هربوا عنهن لـكان معنى ذلك أن يستبجهن الأعداء : والشاعر والمرأة كلاهما ينفر من ذلك ، وهى تحرضه ليستميت دفاعاً عنها ، بما يدل على خطرها ورفيع منزلتها عند مجتمعها . وإذا وصلت المرأة إلى درجة أن تحمى قومها ، وتحول سير المعركة إلى صالحهم فينتصرون بعد أن كادوا يهزمون ، فقد ساوت الرجال ذوى المكانة السامية فى المجتمع الحجازى ، فإن صاحب اللواء فى الحرب ذو رتبة علية ، قد ارتقت إليها بهسالة وإعجاب ، عمرة بنت علقمة الحارثية لما أنقذت لواء قريش فى غزوة أحد وحولت النصر إلى جانبهم بعد أن سقط لواؤهم ، وفى ذلك يقول حسان :

فلولا لواء الحسارثية أصبحوا يباعون فى الأسواق بيع الجلائب<sup>(1)</sup> والنساء مشادكات حتى فى الحروب، فهن يسرن مع الجيش يعالجن الجرحى ويحملن الماء ، ويحرضن المقاتلين وفى حروب الرسول نرى منهن أم عمادة بنت كعب وأم حكيم بنت الحارث<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup> ۱ ) سهرة ابن هشام ۲۶/۳ .

<sup>(</sup>۴) زاد الماد ۱۳۱/۳.

وهذه هند بنت عتبة ، تكاد تتزءم جيش قريش يوم أحـــد ، فهى تحرض قومها وتنمثل:

نعن بنات طارق تمشى على النمادة الدر في المخانق والمملك في المفارق إن تقبلوا نمانق أو تدبروا نفارق فراق غير وامق (1)

وللرأة تأثير كبير فهى تستشار قبل البعث في أمر زواجها . وطبيعى أنه ليس كل الحجاريين يعمل هذا ، ولكن هناك طبقات تسير على هذا النهج ، ولاسيما إذا أثبتت المرأة كفاءة تمكنها من الاختيال الصائب كما رأينا في اخيتار هند بنت عتبة لابي سفيان (۱۲) وكذلك اختارت الحنساء زوجها ورفعت أمية بن أبي الصلت (۱۲) .

ومن كل ما نقدم نستبين مكانة المرأة فى الحجاز وأنها مكانة سامية تعارف عليها الناس ولم يذكروا على المرأة أن تبلغ هذه المزلة الرفيعة ، واعترف بها الشعرفا صبحت حقيقة ملى سة ، ندعو إلى الإعجاب الشديد إذا قارنا حالة المرأة فى هذا المجتمع بحالتها عند الامم السابقة الى كانت ترى فى المرأة بجرد متاع بباع ويشترى ويودث .

وسنتحدث بتفصيل ما عن المرأة الحجازية بوصفها أما وبنتاً وزوجة ، ومدى تأثيرها فى الشعر الحجازى الجاهلي.

<sup>(</sup>١) الأغاني ١١/ ١٢١ سامي .

<sup>(</sup>٢) الأمالي ١٤٠/٠

<sup>(</sup>٢) ديوان الحنساء ــ المقدمة .

# -۲-الآم

آنا الآم فهى ينبوع الحنان الذى لاينضب وهى المصدر الذى يغذى الكون بالآفراد فتتكون الآسر وتنشأ المجتمعات. وقد أغرم الحجازيون بأن بباهو ابلسبهم ويفخروا بآبائهم وأمهاتهم ولاسيا إذا كانت الآم حرة فحيننذ يستكمل الحجازى الشرف من جهتيه قال الشنفرى:

أنا ابن خيار الحجر بيتاً ومنصباً وأمى ابنة الآحرار لو تعرفينها (١) والحرة هي وحدها الني يدفع لها المهر بالزوج ومن هنا جا. الفخر بالمهرات أي فوات المهر — فهذه الحنساء ترتى صخراً أخاها فنذكر إلى شرف أبيه وأجداده أن أمه وجدانه مهارٌ ذوات شيم ماجدة:

يا ابن القروم ذوى الحجا وابن: الخصارمة المرافد وابن المهائر للهائر زانها الشيم المواجد (٢) وذو الأصبع العدواني يفتخر ويعير ابن عمه بأن أمه أمة ترعى الإبل: عنى البك فيا أمى براعية ترعى المخاص ولا رأيي بمغبون

ولما كانت الكثرة عند الحجازبين هي التي ترجح الكفة عندالنزال، فن الطبيعي ولما كانت الكثرة عند الحجازبين هي التي ترجح الكفة عندالنزال، فن الطبيعي ان يفتخروا بالأمهات المنجبات ونعرف من الحجازيات المنجبات عانكة بنت هلال ابن مرة وقد ولدت هاشماً وعبد شمس والمطلب أبناء عبدمناف وفيها يضرب المثل فيقال: أنجب من عانكة (٢) ولا ينسي الحجازي الفخر بأمه حتى في المعركة ، فهذا سلمة ابن دريد بن الصمة يفخر بأمه سمادير حين قتل أبا عامر الاشعرى:

إن تسألوًا عنى فانى سلمة ابن سمادير لمن توسمه أضرب بالسيف رؤس المسلمه

<sup>(</sup>١) الأغاني ٢١/٨٨ .

<sup>(</sup>۷) ديوان الخنساء ۲۴

<sup>(</sup>٣) يحم الأمثال ٢ / ٢٧٦ .

<sup>(</sup>ع) سعرة إن هشام ع / ١٧٠٠

ومن مظاهر فخرهم بالأم وإجلالهم لها أن يفدوا بها ، وهم لايفدون إلا بمــــة محبونه أعظم الحب ، فهــــذا العباس بن مرداس يمدح حليا النصرى الذى أخذ الثار لاخيه :

فدى الك أى إذ ظفرت بقتله وأقسم أبغى عنك أما ولاأباراً وهذا حسان بن ثابت يفدى بأمه وخالته أولئك الذين انتقموا من أعدائه: فدى لبنى النجار أمى وخالتى غداة لقوهم بالمثقفة السمر(٢)

والام أعظم وباط بين الاخوة ولا سيا في وقت الشدائد كما نرى عند الشنفرى - الميموا بني أمى صدور مطيكم فإنى إلى قوم سواكم لاميل ولذلك فهم ينسكرون أشد الإنسكار هرب الآخ من أخيه في المعركة قال حساف معيرا الحارث بن هشام فراره عن أخيه الحسكم وتركه في أرض المعركة يوم بدر:

هلا عطفت على إن أمك إذ ثوى قص الأسانة ضائع الأسلاب

ويتضح ذلك أكثر من تلك المراثى الحارة والدموع السخينة التى يذرفها الحجازى على أخيه الشقيق أو أخيه لآمه لآن رابطة الأمومة هى التى توحد بيهما ولا تجمل النسيان يتطرق إلى قلب الحي منهما . فهذا أبو العيال الحذلى يرثى أخاه لامه عبدبن زهرة فيذكر شجاعته وصعره في الحرب ويذكر حاله هو إذا عاودته ذكرى أخيه فدمه فينسكب والليل يأتيه بهم جديد :

ألا لله درك من في قوم إذا رهبوا وقالوا: من في الحرب يَر قبنا ويُر نقب فكنت فناهم فيها إذا يرعى لها يثب ذكرت أخى فعاودن حداع الرأس والوصب

<sup>(</sup>١) الأغاني ١٢ / ٢٢٠

<sup>·</sup> ٩٦/٤ ممجم البلدان ٤/٢٩.

<sup>(</sup>١٢) سيرة ابن هشام ٢٧ / ١٣٨٦ قدص الاسنة القال بها في سرعة -

فدمع العين من برحاء ما في الصدر ينسكب كا أودى بماء الشيئة المخروزة السرب على عبد بن زهرة طول هذا الليل أكتتب<sup>(1)</sup>

وكان إعزازهم للأم يتبعه فخرهم بالخال واعتزازهم به، والآخوال يشعرون بميل نحو ابن أختهم وينصرونه إن ظلم ، فعبد المطلب شكا عمه نوفلا إلى رجال قريش فلم يعينوه ، فبعث إلى أخواله بنى النجار في المدينة يخبرهم أنه ابنهم وأنه منهم وأن عمه نوفلا أراد إذلاله :

أبلغ بنى النجار إن جنتهم أنى منهم وابنهم والخيس والخيس وأن عمى نوفلا قد أبى إلا للتى يفضى عليها الحسيس فأنقذه أخواله وهددوا عمه حتى أرجع ما اغتصبه فقال عبد المطلب:

بهم رد الإله على رُ كُنْحَى وكانوا فى التلسب دون قومى

و فى ذلك يقول سمرة بن عمير الكنانى مثلياً على بنى النجار إغاثة ابن أختهم : لعمرى لاخوال الشيبة قُـصـُـرَة من أعمـامه أبرُ وأوصــل لعمرى لاخوال الشيبة قُـصـُـرَة من أعمــامه أبرُ وأوصــل

جزى الله خيراً عصبة خزرجيـة تواصوا على بر وذو البر أفضـل أجابوا على بعد دعاء ابن أختهم ولم يشنهم إذ جاوز الحق نوفل

ومنزلة الحال عند الحجازيين رفيعة ، ومكانته سامية ، ولهذا فلا يجرؤ أحد على تحقير خال فرد إلا تعرض لعداوته وحربه . وقد تتعرض السعادة الزوجية للتقويض بسبب الحال . . فحسان بن ثابت يحب زوجته وهي تحبه ولكن لسانها زاق مرة فحقرت أخواله ، فكان جزاؤها الطلاق :

سألت حسان من أخواله إنما يسأل بالشيء الفكمكر ١٣٠٠

<sup>(</sup>١) شرح أشمار الهذليين ١٣٧٠

<sup>(</sup>۲) تاریخ الطبری ۲ / ۱۷۸ .

<sup>(</sup>٣) ديوان حسان ٢٥. الغمر : قليل النجربة .

## - - -

## البنت

ليسكل الحجازيين يبغضون البنات . والحجازى محب البنت لأنها صديقة وفية لا تنسى أباها في حالتي الرخاء والشدة ، وهي تؤدى حقه بالنوح والبكاء بعدموته كما بقول معن بن أوس:

رأيت رجالا يكرهون بناتهم وفيهن لا أسكندَب فساء صوالح وفيهن والآيام يعرن بالفتى عدوائد لا يمللنه ونوائح (۱) وهذا الزبير بن عبد المطلب بهتهج لمرأى بلته أم الحكم و يغيظ زوجها:

يا حبذا أم الحكم كأنها ديم أجم
يا بعلها ماذا يشم ساهم فيها فسهم

وكثيراً ما تكون البنت ميمونة النقية ، وسهباً من أسباب المفاخر ، فهذا النعان ابن وائل السكلبي – قائد الحارث بن أبي شمر الفساني – يغير على بني ذبهبان ويسهي منهم ، وحين وجد من بينهم ابنة النابغة أطلقها وحدها أولا ، ثمم أطلق الجميع رجاء مدح من أبيها وهكذا فعل النابغة ، فقد قال يمدح النمان ، ويذكر الجميل الذي أسداه الى بني ذبيان :

وكيد يغم الخارجي مناجد أوانس يحميها امرؤ غير زائد لدى ابن الجلاح ما يثقن بوافد وجللها نعمي على غير واحد والبستني نعمى ولست بشاهد الم

یقردهم النعمان منه بمحصف فاآب بأبکار وعون عقائل غرائر لم یلقین با ساء قبلها اصاب بنی غیظ فا صحوا هباده فیکنت نفسی بعدما طار روحها

<sup>(</sup>۱) الأغاني ۱۰ /۱۵۰

<sup>(</sup>٢) الاغاني ٢ / ١١٧٠

<sup>(</sup>٣) شعراء النصراني ٦٦٨ :

وابنتا ربع الهذلى يعولان على أبيهما لا يرقدان الليل كأن في أحشاء الواحدة منهن مزماراً ينبعث منه الآنين وهما يلطان بالنعالكما يقول أخوهما عبدمناف :

ماذا يفيد ابنتى ربع عويلها لاترقدان ولا بؤسى لمن رقدا كلتاهما أبطنت أحشاؤها قصباً من بطن حلية لارطباولا نقدا إذا تأوب نوح قامتا معه ضربا أليما بسبت يلعج الجلدا<sup>(1)</sup> ومن التصوير الخالد تلك الدموع التى صاغتها قتيلة بنت النضر بن الحارث فى دئاء أخيها ومعاتبة الرسول على قتله له :

يارا كبا إن الأثيل مظنة من بطن خامسة وأنت موفق الله آخر الأبيات التي ذكر ناها في النماذج الصدرية .

- ٤ -الزوجة

كانت المرأة الزوجة ذات تأثير فعال لا على شخص زوجها فقط ؛ ولا على أسرتها وأسرته، وإنما على العلاقات بين قبيلتهما إذا كانتا متباعدتين ; فان الإصمار يربط بينهما برباط وثبق ، ويضيق سبل العداوة ، ولا سيما إذا كان الزوج زعديما وأسرة ذوجته مرموقة المكانة .

وكانوا يختارون للزواج المرأة الحسيبة العاقلة ويفضلون الشابة البكر على الثيب ، فهذا حكيمهم الحارث بن كلدة الثقنى يقول : لا تتزوجوا من النساء إلا الشباب(٢).

وتهمهم طبعاً الزوجة الولود لأن همهم كان الـكثرة ليغلبوا أعدا.هم.

ولا يقربون المرأة الحمقى وحديثة النعمة ، ويكرهون أن تـكون الزوجة عبوساً صخابة ، قال عبد الله بن أونى الحزاعي في زوجته :

<sup>(</sup>١) سمط اللكالي ١/ ٢٢١.

<sup>(</sup>٢) مطالع البدور ٢/ ٢٧.

نكحت ابئة المنتضى نكحة على الكره ضرت ولم تنفع ولم تغنى من فاقة معدماً ولم تجدد خيرا ولم تجمع منجذة مثل كلب الهراش إذا هجم الناس لم تهجع (۱) مفرقة بين جيرانها وما تستطع بينهم تقطع

فهو يندب حظه و يبكى آماله التىكان يعلقها على هذا الزواج فخابت ؛ فزوجته لم تغنه من الفاقة ولم تجلب له الحير ، بل على العكس من ذلك وجدها سليطة اللسان بذيئة تضمر السوء لجير امها .

وكما كان للرجل أن يتطلب الحصال الحميدة من زوجته ، كان الزوجة نفس الحق أيضاً فهى تريده شاباً . ولهذا ترى الحمساء تعتب على أبيها أن يطلب الزواج من دريد ابن الصمة الهرم وقالت لاخيها معاوية شقيقها وكان يميل إلى هذا الزواج غير المتكافى:

اتکرهنی - هبلت - علی درید وقد أصفحت سید آل بدر معاذ الله پرضعنی حبرکی قصیر الشبر من جشم بن بکر (۲)

وهكذا تراها ترفض الزواج من دريد لهرمه ولآن جشم بن بكر – قبيلته – لاتتناسب مع قبيلتها هي .

وربما أرادت المرأة فوق الشباب أن يكون زوجها غنياً ينفق ما له على لذاته وكرمه والعطر الطيب قالت بدت ذي الاصبع العدواني :

الاليت قومى من أناس ذوى غنى حديث الشباب طيب الربح والعطر (٢٠ والحنساء حين ترثى أخاها صخراً تذكر فيه صفات الزوج المثالى فى نظر المرأة آنذاك فهو جميل المحيا شجاع صبور:

<sup>(</sup>۱) شرح الحاسة للتعريزى ٤ /٢٤ ؛ منجذة : بحرب ما عندما · الحراش : تحريش كلب بكلب .

<sup>(</sup>۲) ديوان الخنساء ص ١٢٠ .

<sup>(</sup>٣) الاغانى ٣/ ٩٤ الدار .

جلد جميل المحيا كامل ورع وللحروب غداة الروع مسعاد مثل الردبني لم تنفد شبيبته كمأنه تحت طي البرد أسواد الاعبل قد تغشى بديبته له سلاحان أنياب وأظفار موالمرأة تسأل الرجل عن أصله وأجداده. وهذا أمية ابن الصلت يسادع بالإجابة: فأما تسألى عنى لبينى وعن نسى أخبرك اليقينا فقى أنى النبية أبا وأما وأجدادا سمراً في الاقدمينا الاعبل والمرأة كاقلنا هي التي تختار، فحينا خطب سهيل بن عمرو، وأبو سفيان هند والمرأة كاقلنا هي التي تختار، فحينا خطب سهيل بن عمرو، وأبو سفيان هند عبد عبة استشارها أبوها فسألته أن يصف لها أخلاق كل منهما، وبعد ذلك اختارت أبا سفيان فغضب سهيل وقال:

نبئت هندا قبر الله سعيها ثابت وقالت وصف أهوج مائق فلم تذكحى يا هند مثلى وإننى لمن لم يحق فاعلمى غير وامق (٢) وكان مقدار مهر المرأة برتفع تبعاً لمسكانتها وكانوا يميلون إلى التغالى فى المهور، فهذا عبد المطلب عهر فاطمة بنت عمرو مائة ناقة ومائة رطل من الذهب (٤) وهم يرون في صنخامة المهر دليلا على قوتهم وتمسكنهم من السيادة، فهذا الآبيرد بن هرثمة العذرى بقول: إنه كريم وسمح والدليل على ذلك أنه يفنى الأعداد الكثيرة من إبله إذ يقدمها عهوراً لزوجاته:

إنى لسمح إذا فرج بينها بأكثبة البقيار يالم هاشم فأفنى صداق المحصنات إفالها فلم يبق إلا جلة كالبراعم<sup>(م)</sup> وخالد بن حمفر يرى أنه أحسن صنماً بقتل زهير بن جذيمة ورفع بذلك مهر بنات عوازن :

عقل الملوك هجاننا أبكاراً (٣) (٢) جمرة أشعار العرب ص ١٨٧ : (٤) إنسان العيون ١/ ٥٠٠ (٣) الاغاني ١٠/٤٠٠

وجعلت ههر بناتهم ودماءهم (۱) ديوان الحنساء ص ۸۰. (۲) العقد الفريد ۲۱۲/۳. (۵) معجم الشعراء ص ۲۵.

#### - 4 -

# الحب والزواج

ولقد احتلت الزوجة الحجازية من قلب خطيبها أو زوجها مكانآ بمناؤا فقه مسبق الزواج بالحب وقد يأتى الحب بعد الزواج ويكون حارا فعالا كانرى عندزهير. المن أم أوفى دمنة لم تكلم بحومانة الدراج فالمثناء (١)

والزوجة تجد من زوجها صدراً رحياً ، يحسن عشرتها وبكاف بها ولا يقحمها في مشكلاته العويصة لئلا يفجعها كما قال ذو الأصبع العدواني :

ثم سلا جارتی وکنتها هلکنت فن اراب او نوعه

أو دعتانى فلم أجب ولقد تأمن منى خليلتى الفجعا<sup>(۱)</sup>
ولكن الزوجة قد تقحم نفسها فى تلك المشكلات فهذه زوجة حماس بن قيس
يوم فتح مكة تسأله لماذا يسن حربته ولما أخبرها بأنه يعدها لجيش محمد قالت إنه
لا شيء يصد محمداً وجيشه، وفعلا حدث ذلك بعد قليل إذرجع إليها وقال وأغلق على الباب، ولما أنبته على فراره اعتذر بفرار السادة من قريش وصور لنا فزعهم منه
سيوف المسلمين:

إنكاو شهدت الحيل يوم الحندمة إذ فر صفوان وفر عكرمة وأبو يزيد قائم كالمؤمنة ولحقتنا بالسيوف المسلمة يفلقن كل ساعد وجمجمه ضربا فلا تسمع إلا غمفمة لم تنطقى باللوم أدنى كله (١٠)

ومع هذا فالرجل يعلم في سريرته أنه هو السيد المطاع من زوجته ويريد من زوجته أن تنفذ رغباته فالشنفرى يقول إن زوجته إذا خالفته تسكون هي البمل إن الم ينسكن عليها عملها :

إذا ما جنت ما أنهاك عنه ولم أنكر عليك فطلقيني فأنت البعل يومئذ فقومي بسوطك لا أبالى فاضربيني (١)،

<sup>(</sup>١) شرح القصائد العشر ص ١٠٠٠ (٢) الأغاني ٣/٣٠ .

<sup>(</sup>٢) السيرة ٤/٣٦ (٤) عاصرات الادماء ١٢٧/٠٠

ودريد بن الصمة ينكر على زوجته أن تشتم أخاه ويرى فى هذا تطاولا لا يسوغ سها :

> أعبد الله لو شتمتك عرسى معاذ الله أن يشتمن عرضى إذاعرس الفتى شتمت أخاه

تسافط لحم بعضی فوق بعضی وأن يملـكن إمراری ونقضی فليس بحامض الرئتين محضی

ومن صور الحب المتبادل بين الزوجين حرص الزوجة على حياة زوجها وتخوفها عليه ونصحها له بأن يرتاد طرق السلامة لئلا يقتل. ولكنه غالباً ما يعصيها ويرجع سالما فيذكرها نصيحتها ويطلب منها أن تكف عن مثل ذلك :

قال عمرو بن براقة الهمداني :

تقول سليمى لا تعرض لتلفة وليلك عن ليل الصعاليك نائم وفى هذا المجتمع المضطرب بقتل الزوج وتحل النكبة بزوجته أو حبيبته و المرأة الحجازية تعبرعن جزعها لموت زوجها بخمش وجهها وجذ شعرها وقد يصفقن وجوههن. وشعورهن بالنعالكا فعلن ذلك على قتلى بدر ، إذكانت المصيبة كبيرة . يقول ، عبدمناف ابن ربع الحذلى :

يريع قلب ابنتي دبع عويلهما لا ترقدان ولا بؤسي لمن رقدا إلى آخر الابيات السالفة ، ولكن الحنساء تتصبرولا تحلق رأسها فضلا عن ضربه بالنعال رغم حزنها الشديد :

ولكنى رأيت الصبر خيرا من النعلين والرأس الحليق (١)
وترثى الزوجة زوجها كما نرى عند فاطمة بنت الاحجم الحزاعية فهى تبكى و تستبكى لأن زوجها كان يحميها فذهب، وكان جناحاً يظلما فانكسر، وأصبحت بعده خاضعة حسيرة الطرف لا نجسر على دفع ظلامها:

جودی بأربعة على الجراح فتركـنى أضحى بأجرد ضاح أمشى البرازوكنت أنت جناحي یا عین بکی عندکل صباح قد کست لی جبلا ألوذ بظله قد کست ذات حمیة ماعشت لی

<sup>(</sup>١) لسان المرب ٢٤٥/١٦

منه وأدفع ظالمي بالراح قد بان حد فوارسي ورماحي روماً على فنن دعو**ت: صباح**ي<sup>(1)</sup>

فالبوم أخمنع للذليل وأتتي وأغضمن بصرى وأعلم أنه وإذا دعت قمرية شجناً لها

وإذا كمناقد رأيناهما تقدم الحب المتبادل بين الزوجين وأثره في الحياة وبعدالموت، خإن هناك من الازواج من كره الحياة مع زوجته ، ورأى أنها ورطة وقع فيها وينبغى أن مخرج مِنها بأفصى سرعة .

وقد ننفر الزوجة من زوجها وهولها وامق ، فيمنيها ويعدها ويتوسل إليهاكماري حمعيد بن غمرو بن نفيل يتوسل إلى زوجته :

تلك عرساي تنطقان على عمــــدلي اليوم قول زوز وهتر سألتاني الطلاق أن رأتا مالى قليلا قد جنهاني بنكر ويعرى من المفارم ظهرى ومناصيف من خوادم عشر ل تقولان ضع عصاك لدهر (١)

فلمل أن يكأر المال عندي وزي أعبدا لنبا وإماء وتجرا الاذيال في نعمةزو

والرجل يؤدب زوجته بالضرة بما يثير غيرتهاوخوفها وحرصها على إرضاء زوجها، خَهْدَا شَاعَرَ يَخْشَى أَنْ يَمُوتَ مِنْ غَيْرِ أَنْ يَنْغُصَ عَلَى زُوجَتُهُ بَضَرَةً تَوْذَيْهَا وتشاكسها :

ولم تمارسك من الضرائر حتى إذا جرس كل طارً تصر إصر أز العقاب الكاسر

لقدخشيت أنيقوم قابرى ذات شذاة جمة الصراصر قامت تغطى بك سمع الحاضر

وفى الحجاز نرى كثيراً من هذا حتى فى زوجات الرسول عليه الصلاة والسلام مما يدل على أن الغيرة شيء كامن في نفوس النساء عامة ٠

<sup>1/1 18</sup> مالي ٢/١

<sup>(</sup>٧) البيان والتبيين ١/٩٩٠.

### الطلاق:

وقد عرف الحجازيون – كما عرف العرب – الطلاق الذى يقوض بديان الزوجية، وقد يحدث لعدة أسباب: فمنها الفقر حيث تسأل الزوجة زوجها أن يطلقها كما رأينا عند سعيد بن عمرو بن نفيل حيث قال:

سألتانى الطلاق أن رأنا مالى قليلا قد جثنانى بمكر وقد يطلق الزوج زوجته لنو ازع قبلية حيث تحتقر الزوجة قبيلة زوجها أو أسرته كا نرى عند حسان بن ثابت إذ طلق زوجته عمرة بنت الصامت الاوسية إذ عديرته بأخو اله (۱) . وكذلك رأينا ما كان من طلاق دريد بن الصمه زوجته حينا حقرت أخاه عد الله .

وقد يطلقها لأنها رغبت عنه بعد أن أدركه الكير إلى غير ذلك .

وكان أهل مكة يطلقون مرة واحدة ثم يرجعون ويظلقون الثانية فيرجعون . أما الثالثة فلا رجعة فيها(٢) . ويجمعون الثلاث دفعة واحدة أحيانا، فهذا شاعر يهدد. وزوجته بأن تحسن عشرته وإلا طلقها ثلاثا لارجعة بعدها :

فإن ترفق يا هند فالرفق أيمن وإن تخرق يا هند فالخرق أشأم فأنت طلاق والطلاق عزيمة ثلاث ومن يخرق أعلى وأظلم فبنى بها إن كنت غير رفيقة وما لامرى، بعد الثلاث مقدم

وقد یکون الطلاق خلعاً بأن تفتدی الزوجة نفسها من زوجها فتدفع کلما تسلمته حن مهرکما فعل عامر بن الظرب مع ابن أخیه زوج بلته فقد رد علمیه صداقها وخلعها هنه ۲۰

وقد تميزت المرأة العربية بأن لها الحق بأن تكون العصمة بيدها فتطلق الرجل وبأن لها أن تطالب الرجل بالطلاق سواء أكان على بدل أم لم يكن . وهذا حق لم تظفر به امرأة من الأمم التي عاصرت العرب فكان المساء أو بعضهن يطلقن الرجال في

<sup>(</sup>١) الاغاني ٣/١٤ الدار .

<sup>(</sup>۲) ممجم البلدان ۱۲۸/۸

<sup>،(</sup>۲) فتح الواري ۱/۲۶۹.

الجاهلية وكان طلاقهن أنهن إن كن فى بيت شعر حولن الحباء فإن كان بابه قبل المشرق حولته قبل المغرب وإن كان بابه قبل الين حولته قبل الشام . فإذا رأى الرجل ذلك علم أنها طلقته فلم يأتها . ولعل السبب في هذا المظهر أن الحباء كان عند الساميين ملكا للمرأة وهو عنداهل المدر كالبيت عند أهل الحضر فإذا جاءالرجل ووجد المرأة قد حولت باب خبائها علم أنها قد أعرضت عنه وطلقته . أما الحضريات قد كان لهن طريقة أخرى فى الإعلام بالتطليق وذلك أنهن لا يعالجن للرجل طعامه إذا أصبح كما نقل ذلك بعض الباحثين (١) ، وهو يذكر من هؤلاء المدوة سلمى بنت عمرو بن زيد أم عبد المطلب ، الباحثين (١) ، وهو يذكر من هؤلاء المدوة سلمى بنت عمرو بن زيد أم عبد المطلب ، كانت لاتتزوج إلا وأمرها بيدها فإذا كرهت من زوجها شيئاً تركته ، وأم خارجة عمرة بنت سعد البجلية وعات كذبت مرة بن هلال بن فالح السلمية . ويستشهد بقول الشنفرى:

ولم أنكر عليك فطلقيى

إذا ما جئت ما أنهاك عنه

وكما رأينا زوجتى عمرو بن سعيد بن نفيل تطلبانه الطلاق وزوجة عبد الله بن جدعان ضباعة بنت عامر بن قرظ تسأله الطلاق لكبر سنه، ولأن هشام بن المفيرة المخزومي أغراها بشبابه وماله .

فإذا حدث الطلاق فقد تهيج بالزوجين الذكرى ويندمان أو أحدهما على التسرع . . طلق زهير بن أبى سلمى زوجته أم أوفى بسبب الغيرة ، وتأسف بعد ذلك ، فهو يذكر عهدها ويدعى أنها فسيت عهده ، وهو يطلب إليها أن تحسن القول فيه وألا تتقوله عليه ما لم يحدث ، وهو يذكرها بما كان بينها وما نالت منه :

لعمرك والخطوب مغيرات لقد بالبت مظمن أم أوفى فاما إذا ظمنت فلا تقولى أصبت بنى منك ونلت متى

وفى طول المماشرة التقالى ولكن أم أوفى لا تبالى لذى صهر أذلت ولم تذالى من اللذات والحلل الغوالى (٢)

<sup>(</sup>١) المرأة في الشمر الجاملي للدكتور الحوفي ص ٢١٣٠

<sup>(</sup>۲) ۲۲ ديوان زمير ۲۶۲.

وقد يكون الطلاق بالإكراه كما نرى عند عبد الله بن العجلان فإن والده أرغمه على حلاق هند زوجته ، فقال :

فارقت هندا طائما فندمت عند فراقها فالعين تذرى همعها كالدر من آماقها متحلباً فرق الرداء يجول من رقراقها

وقال:

إذا ذكرته لا يكف زفيرها يحث بها قبل الصباح بميرها(١) فما معول تبكى لعقد أليفها بأغزر منى عبرة إذ رأيتها

وما زال هذا الشاعر البائس يندفع في تيار الحزن والأسى حتى قضى نحبه شوقاً إلى زوجته التي فارقها كرهاً .

## -7-

# الحياة الخلقية

لا جرم أن بين الآخلاق والمجتمع علاقة و ثيقة ، ف كل منهما مرآة تنعكس عليه صورة الآخر . فبين الآخلاق والمجتمع إذن تجاوب وتفاعل وكلاهما مؤثر ومتأثر فى وقت واحد ، والآخلاق لا يمكن أن تنشأ وتتكون وتنمو وتتطور إلا فى مجتمع ، والمجتمع بدوره رهين فى سيره وتقدمه ، واتجاهه وتحوله بأخلاق الآفراد التى تكيفه بكيفية خاصة ، وتوجمه وجمة معينة ، وربما كانت العلاقة بينهما فى بعض الآحيان المتناقص الذى لا معدى عنه ، والمصراع الذى يدفع الحياة دفعا قويا .

ولهذا الارتباط الوثيق بينهما آثرنا ألا نتحدث عن الشعر الذي يمثل الحياة الحلقية، فى فصل مستقل بل أدمجناه فى فصل الشعر الاجتماعى. و بذلك تبرز حياتهم الاجتماعية واضحة المعالم بارزة السمات.

<sup>(</sup>١) الاغاني ١٠٤/١٩

وقد سجل الشعر الحجازى حياة الحجازيين الخلقية تسجيلا رائعاً ، رسم شجاعتهم وبأسهم ، وصور عفتهم وطهرهم وكرمهم ووقاءهم وغير ذلك من خلالهم الحيدة ؛ وقد تحدثنا عن شجاعتهم وأثرها في شعرهم في فصل « الشعر الحماسي ، كما ضربنا مثلا لمفة فسائهم في قصة الفيطون ، وبمن سجل افتخاره بمفة قومه وطهرهم عمرو بن الاطنابة الشاعر الحزرجي وذلك إذ يقول :

المانعين من الحنا جاراتهم والحاشدين على طمام النازل كا أن النابغة الذبياني وصف ممدوحيه بطيب الحجزات وهي ما يشد على الوسط ،

يكني بذلك عن عفتهم ونقاء سريرتهم وذلك حين يقول :

رقاق النعـال طيب حجراتهم يعيون بالريحان يوم السباسب وسنتحدث فيها بلى عن ثلاث من أبرز خلالهم وأعظمها أثراً فى حياتهم ومجتمعهم، والحوفاء، والحلم .

## الكرم :

كان الترآء عند الحجازيين \_ شأنهم شأن العرب جيعاً \_ وسيلة لاغاية > والمال \_ في نظرهم \_ غاه ورائح ؛ ولكن طيب الذكر وحسن الاحدوثة هو الماقي على الدهر وكان من بواعث السكرم لدى أجوادهم وأغنياتهم إقبالهم على الميسر زمن الجدب والقحط لينحروا الجزر للمحتاجين والجائمين ، وأحاديث كرمهم وقزاهم الصنيوف معروفة مشهورة ، فكرم عبد المطلب \_ الذي كان يقرى الانس والجن والوحش والطير من الصفحات الحالدة \_ . وكذلك الشأن في سماحة أزواد الركب ومطاعيم الربح ، وعبد الله بن جدعان الذي كان له مناد بنادى بمكة وأخر من فوق دارته المساح يدعوان الناس ليقبلوا على تناول الفالوذج وغيره من جفسا فه الواسعة التي كان بأكل منها القائم والراكب لعظمها . وقد أشاد أمية بن أبي الصلت بكرمه فيما أسلفنا له من شعر .

وإذا ضلت السهاء بالغيث ؛ وشحت النفوس بمنا عندها ، قان الحجازى ينحر جوره ويطعمها لجميع النباس . تقول الخلساء في رئاء أخيمها صخر الذي تسميه بصخر الندى : وإن صخراً لمكافينا وسيدنا وإن صخراً إذا نشتو النحمار كذلك كان هاشم بن عبد مناف يهشم الخبز لقومه فى السنين الجدباء، وفيه يقول الشاعر:

عمرو العلاهشم الثريد لقومه ورجال مكة مسنتون عجاف ولما رثى معية بن الحام أخاه الحصين أشاد بسماحته وكرمه وذلك إذ يقول به نعبت حيا الاضياف في كل شتوة ومدره حرب إذ تخاف الزلازل ومن لا ينادى بالهضيمة جاره إذا أسلم الجار الاله المواكل (۱) ورثى أبو طالب عم النبي ﷺ أبا أمية بن المفيرة أحد أزواد الركب فوصفه بأن داره كانت تجتمع في ساحتها السمان من النوق والبقر ، وأنها إذا أكلها الضيوف والمعتفون حل محلها غيرها ، ثم يخاطبه مادحاً بقوله :

ضرب بنصل السيف سوق سمانها إذا عدموا زاداً فانك عاقر وإلا بكن لحم غريض فإنه تكب على أفواهن الغرائر (۲) أما افتخارهم بالكرم، فكثير، وحسبنا أن نشير إلى قول الشمخي الفزارى: ألم تعلى يا عمرك الله أنني كريم على حين الكرام قليدل وأنى لا أخزى إذا قيل : مقتر جواد وأخزى أن يقال بخيل وقول عمرو بن الاطنابة الخزرجي في الفخر بقومه الذين يخلطون الفقرام بالاغنياء، وببذلون العطاء لكل سائل:

الحالطين فقيرهم بغنيهم والباذلين عطاءهم السائل

<sup>(</sup>١) الأمالي ١ – ٦٢ . الألف : العاجز العبي بالأمور .

<sup>(</sup>۲) كان من عادتهم إذا أرادوا نحر الناقة ، شربو ا ساقها بالسيف غرط ثم تحروها. وللمني أنه كان ينحر النوق وقت المدم والمحل وإذا لم يكر مناك غريض \_ أحد طرى \_ من اللحم ، أمر بمدول أو أكباس الدة ق و الحنطة و في يرها أن تكب على أفو اهها ليصنع منها الطمام الوقير ، راجع بلوغ الارب ١ ، ٩٣ .

### الوفا :

وخلة الوفاء من السجايا العربية الآصيلة فى العربى عامة ، والحجازى خاصة . وقد كان الرجل ينطق السكلمة ، فإذا هى عهد مبر م يجب أن ينى به ، وإلا تعرض شرفه التجريح والثلم . وقد كان الحجازيون يو ثقون عهد هم الجماعية بالله وبالدم ، وبالماء والطيب ، وكانوا يتمسحون بالسكعية لتثبيتها وتوكيدها وكان الفدر بالعهد والميثاق عوزاة تثلم الشرف ، ومعرة يجب اجتنابها ، وكمانت العرب ترنع لوا ، فى سوق عكاظ تشهيراً بالغادر الناك للعمد .

ولما أحست قريش بخطر حرب الفجار – وكانت العرب، كعادتها في المواسم، قد أو دعت أسلحتها لدى عبد الله بن جدعان – طلبت إلبه أن يسلمها الأسلحة المودعة للتدافع بها عن كيانها، ولكنه أبي أن يفرط في الأمانة حتى ولو كان السبب الذياد عن حياض ألوطن . . وكماهم مؤونة الأمر بأن أسهم مع المسهمين في ترويدهم بأكبر قسط من العناد والأسلحة .

وكان الحجاز بون يفون بالمهدحق لو طرأ ما بوجب النقض ، فقد كان البراض ابن قيس الكناني سكيرا واسها تبرأ منه قومه وخلموه . ثم شرب في بي الدال فحلموه أيضاً ، فاستجار بحرب بن أمية فأجاره وأحسن جواره ، ولكنه شرب بمكة وأتى ما يستوجب التبرؤ منه ، وأحس هو بأن ما أرتكبه خليق أن مخلمه ، فقال لحرب : « إنك إن خلمتني لم ينظر إلى أحد بعدك ، فدعني على حلفك فأنا خارج عنك ، ثم تركه وخرج ولحق بالنعان ابن المذر بالحيرة .

ولقد ضرب العرب المثل في الوفاء بالسموء لى، وهو من أصل يهودى ولسكنه نبت في بيئة عربية حجازية ، فاستقي هو وأبوه هذه الحلة الحميدة من أخلاق العرب والحجازيين ، وكان الشاعر امرؤ القيس قد أودعه مائة درع ، فأتاه الحارث بن خالم أو الحما رث الغساني ، ليأخذها منه فتحصن منه فأخذ الحارث ابناً له غلاماً وكان في الصيد فقال : • إما أن سلت الادراع إلى ، وإما أن قتلت ابنك ، فأبر السموء ل أن يسلم إليه الادراع ، فضرب الحارث وسط الفلام بالسيف فقطعه قطعتين ، وفي ذلك يقول السموأل :

وفيت مبدية الكندى إلى إذ ما ذم أقروام وفيت وأوصى عاديا بوما بألا تهدم ياسمو أل ما بليت بن لم عاديا حصنا حصينا وماء كلما شئت استقيت وما أروع وفا.هُم لذلك العهد الذي ضربته بنو قصى على نفسها ، وهو ألا يظلم يمكة قربب ولا غريب في الحلف الذي سمى بجلف الفضول . . وقد أوردنا في باب الحياة السياسية ، والشعر السياسي طرفاً من أنبائه . ويروى في سبب هـذا الحلف أن وجلا من بني زيد قدم مك معتمراً في الجاهلية ومعه تجارة له فاشتراها منه العاصي بن وأثمل السلمي ، وكان ذا قدر بمكة وشرف ، فبس عنه حقه . ثم تغيب فابتغي الزبيدي متاعه فلم يقدر عليه فجاء إلى بني سهم يستعديهم عليه ، فمرف أن لا سبيل إلى ماله ، خطوف في قبائل قريش يستعين بهم فتخاذلت القبائل عنه ، وانتهر ه الأحلاف: عبدالدار و عزوم ، وجمح ، وسهم ، وعدى ، وكعب . فلما رأى الزبيدى الشر ، أو في على أبي خبيس عندطلوم الشمس وقد أخذت قريش مجالسها حول الكعبة فصاح بأعلى صوته:

> ومحرم أشعث لم يقض عمرته باآل فهر وبين الحجر والحجر أقائم من بني سهم بذمتهم أم ذاهب في ضلال مال معتمر إن الحرام لمن تمت كرامته ولاحرام لثوب الفاجر الغدر

يا آل فهر لمظلوم بصناعته ببطن مكة نائى الدار والنفر

فقام في ذاك الزبير بن عبد المطلب وحلف ليعقدن حلفا بينه وبين بطون من غريش يمنعون القوى من ظلم الضميف والقاطن من ظلم الغريب وقال :

حلف لنمقدن حلفا عليهم وإن كـنا جميما أهل دار وعقمد الحلف كما سبق أن وصفنا في دار ابن جدعان ، وفيـه يقول الزبير المن عبد المطلب:

إن الفضول تعالفوا وتعاقدوا ألا يقيم ببطن مك ظالم أمر عليه نماهدوا وتواثقوا فالجسار والمعستر فيهم مسالم

<sup>(</sup>١) ذ كرنا هذه الابيات في فصل الشعر السياسي ص ٤٤٤ فليراجع هناك . ( ٣١ \_ قصة الأدب )

### : 4\_1

إن طبيعة الصحراء الملتهبة قدجعلت الدرب أدنى إلى الطبش وسرعة الانفعال، والكريب بعض المجربين منهم والطاعنين في السن اتصفوا بالحلم وطول الآناة ومن الشمراء الحمجازيين الذين صوروا الحلم تصويراً رائعاً ذوالاصبع العدوا في وذاك في مالى قوله تولى ابن عم على ماكان من خاق مختلف ان فأقليه ويقلبني فإن ترد حرض الدنيا بمنقصتي فإن ذلك بمما لبس بشجيف فإن ترى في غير الصعر منقصة وما سواه فإن الله يكفيني على أنه سرعان ما ببدو التناقض بين هذا التحلم ، وبين الوعيد والتهديد بالهذال في القصدة ذاتها:

ياعمرو إلا تدع شتمى ومنقصتى أضربك حتى تقول الهامة اسقونى ولمعن بن أوس قصيدة فى الحلم تحكى فلسفته فى الصداقة والحياة ، فهو يصور حال صديقه الذى بادره بالإسارة وأصر على قطيعته ، وأمدن فى سوء معاملته ولم يحدمه أنا ته وحلمه وصفحه ، حتى لكأن فى نفسه دا. قديماً لا يشفيه إلا الإسارة إلى صديقه .

عجباً لهذه الحياة صديق صدوق ثابت على الود ببذل ماله فى سبيل أخيه يحارب من حاربوه، ويصفح على رأى منه ويغفر الزلة إثر الزلة، ومع ذلك يصر هذا الآخ على الجفوة، والثلب، والقطيمة، والحقد وإنزال الضر بصاحبه. إن حال هذا الرجل

حال إنسان يمشي في الدنيا بلا يمين:

لعمرك ما أدرى و أنى لا وجل
و إنى أخوك الدائم العبد لم أخن
أحارب من حاربت من ذى عداوة
و إن سؤتنى يو مأصفحت إلى غد
كأنك تشنى منك داء مساءتى
و إنى على أشياء منك تربينى
ستقطع فى الدنيا إذا ماقطعتنى
و فى الناس إن رئت حبا الكواصل

على أينا تصدو المنية أول إن ابزاك خصم أو نبا بك ملاله وأحبس مالى إن غرمت فأعقل ليمقب يوماً منك آخر مقبل وسخطى، وما فى ريبتى ما نحل قديما لذو صفح على ذلك بحمل يمينك فانظر أى كف تبدل؟

<sup>(</sup>١) الحاسة ٧: ٧. أبواه: بطش به وغلبه.

# **- V** -

# العادات الاجتماعية

أما العادات الاجتماعية فكثيرة ، ولا يمكننا الإحاطة بها . وقد اثبتت في ١٠٥ تضاعيف هذا الكتاب صور منها . وحسبنا أن ندير هنا إلى بعضها كالخر والميسر .

## الحمر :

كان الحجازيون في الجاهلية – كالعرب عامة – مولمين بشرب الخر المزيدهم شجاعة وجرأة ، وحماسة وحميَّة في الحرب ، ولينتقلوا بها إلى عالم خيالي ملى ، بالصور المبهجة والاحلام الجميلة فراراً من الواقع الم . وقد عبر حسَّان بن ثابت عن هذين الباعثين تعبيراً جميلا واضحاً وذلك إذ يقول :

ونشربُها فتتركنا ملوكا وأسدا مايُنهَ نهنا اللقاه

وقد أولع بشربها الحضر والبدوعلى السواء واشتهرت الطائف منذعهـ بعيد بكرومها حتى إن بيادر الزبيب بهاكانت تبدوكانها الجرار وكان بها حانات كثيرة به وقد تمادى الثقفيون في شرب الخر حتى بعد أن حرمها الإسلام ومنهم أبو محجن الثقني الذي اشقهر بها اشتهاراً جعله يتطلب إلى صاحبه أن يدفنه في أصل كرمة تشروشي جدورها عظامه ، حتى يستمتع بها حياً وميتاً.

إذا مِتُ فادفنى إلى أصل كرمة تُرَوَّى عظامى فى التراب عروقها ولا تدفننى فى الفلاة فإننى أخاف إذا ما مت ألا أذوقها كذلك كان أهل يثرب يستخرجون الجز من التمر والبسر، وكان اليهود يحملون اليها خور الشام والطائف للتجارة، وكثرت الجز بها قال آنس: وإنها تجرت فى سكك المدينة حين حُرَّمت،

ويبدو أن مجالس الخر كانت كثيراً ما يُـمزج فيها بالفناء ؛ فهـذا عمرو بن الأطنـابة يفتخر باحتساء الخر ، والاسـتمناع بسماع القيان العازفات على

<sup>(</sup>۱) الاغاني ٩: ٨٧ ط دار الكتب.

الدفوف، ذكر صاحب الآغانى أنه دعا بشرابه وقيانه فغنين له قوله فى رثاء خالد بن جعفر لما قتله الحارث بن ظالم :

علانى وعلملا صاحبيا واسقيانى من الممروق ربها إن فينا القيان يعزفن بآلده ن لفتياننا وعيشاً رخيا وربما امتدت مجالس الغناء والشرابحي أعقاب الليل، قال كمب بن الأشرف:

من يردها بإنا. يغترف تخرج التمركأمثال الاكف آخر الليل أهازيج بدف(١) ولنا بثر دوا، جمة ونخبل في قلاع جمة وصرر في بجالد خلة

على أن طائفة من عقلاء العرب قد حرموا (١٠١ الحرف الجاهلية تمكرما وصيانة لانفسهم. ومن الحجازيين من آلوا على أنفسهم ألايشربوها ومنهم عامر بن الظرب الذى يقول فى وصفها:

ذهابة بعقول القوم والمال حتى يفرق ترب القبر أوصالى مزرية بالفتى ذى النجدة الحالى سآلة للفتى ما ليس فى بده أفسمتبالله أسقيها وأشربها تورث القوم أضفانا بلاإخن

ومنهم صفوان بن أمية الـكنانى الذى أقسم على نفسه ألا يشربها طيلة حياته، ولا يشربها سقيها أبداً وذلك حيث يقول:

مناقب تفسد الرجل الكريما ولا أشفى بها أبداً سقيماً

رأيت الخر صالحة وفيها فلا واقه أشربها حياتى

<sup>(</sup>١) طبقات الشعراء ، لابن سلام . الصرير : الصياح . والحلمه : الحقر .

<sup>(</sup>٢) الآمالي : ( ١ : ٤٠٢ ) .

وقد ذكر أبو الفرج الأصبهانى أنه « ما من أحد من كبرا. قريش في الجاهلية إلا ترك الخر استحياء بما فيها من الدنس . ولقد عاسها ابن جدعان قبل مو ته فقال :

شربت الخرحى قال قومى ألست عن السفاه بمستفيق وحتى ما أوسد في مبيت أنام به سوى الترب السحيق وحتى أغلق الحانوت رهني وآنست الهوان من الصديق

وكان سبب تركه الخر أن أمية بن أبي الصلت شرب معه فأصبحت عين أمية مخضرة يخاف عليها الذهاب ، فقال له : ما بال عينك ؟ فسكت . فلما ألح عليه قال له : أنت صاحبها أصبتها البارحة . فقال : أو بلغ مني الشراب الحد الذي أبلغ معه من جليسي هذا ؟ لا جرم لادينها لك هيتين؛ فأعطاه عشرة آلاف دره، وقال : و الخر على حرام أن أذوقها أبداً ، و ترك من يومنذ (١) .

وذكر ابن قنيبة أن كثيراً من أصحاب رسول الله ﷺ حرموا الحرعلى أنفسهم فى الجاهلية لعلمهم بسوء مصرعها وكثرة جناياتها . وقالت عائشة رضى الله عنها : د ما شرب أبو بكر خرا فى جاهلية ولا إسلام ، وقال عثمان رضى الله عنه : د ما تغنيت ولا تفتيت ولا شربت خمراً فى جاهلية ولا إسلام " ، .

وربما حرموا الحر تحريما مؤقتا فلجافوا عنها وعن اللساء والطيب وذلك حين يملأ قلوبهم الموتورة الحقد على الأعداء ، وطلب الثأر والانتقام . قال قيس بن الحطيم :

ومنيا الذى آلى ثلاثين ليسلة عن الجرحتى زاركم بالكتائب ولمنا هبطنا الحرث قال أميرنا حرام علينا الجرما لم نحارب فسامحه منا رجال أعرزة فا برحوا حتى أحلت لشارب

ويبدو أن الخر أم اللذائذ الى كانو ا يصدون أنضم عنها حتى يثأروا .

<sup>(</sup>١) الأغاني : (٨ : ٢٣٧ دُار الكتب).

<sup>(</sup>٢) الاشربة ٢٧ .

قال دريد بن الصمة:

شلت يمينى ولم أشرب معتقسة إن أخطأ الموت أسماء بن زنباع وقال تأبط شرا:

حلت الخر وكانت حراماً وبلاى ما ألمت تحل فاسقنيها يا سواد بن همرو إن جسمى بعد خالى لحل(١)

## الميسر :

وكان من عادة الحجازيين لعب الميسر، ولا سيا وقت الشدة والجدب، ومن طرقهم في المياسرة أن يجتمع عشرة من اللاعبين ويحضروا جزوراً يضمنون بمنا الصاحبا، ويدفع الثمن بعد المياسرة الغارمون وحده، وتجعل القداح المشرة في خريطة وتجال وتحرك فيها، ثم يخرج الحرضة أول قدح باسم أحده على ترتيب لا نعله حريما كان بحسب إجلوسهم أو أسنانهم أو تراضيهم و ويكون هذا القدح هو قصيبه، فإن كان رابحا عرف مقدار ربحه وبتي القدح عادج الحريطة لا يعاد إليها م يخرج قدحا باسم الناني و يعرف مقدار ربحه وهكذا العشرة .

وكل رابح بأخذ ما خرج له ، والثلاثة الذين تخرج لهم القداح الى لا نصيب لها هم الذين يغرمون ثمن الجزور فيقسم عليهم أثلاثا (٢٠) .

وكان بعض اللاعبين يأخذ ما بقى من القداح ويقول للايسار قد بمسكم إن لم يحضر من يتمم الايساد وبذلك يفتخر النابغة فيقول :

إنى أتمسم أيسارى وأمنحهم مثني الآيادى وأكسو الجفنة الأدما (٣)

<sup>(</sup>١) شرح الحاسة التبريرى ٢: ١٦٠ . خل : ضعيف هزيل .

<sup>(</sup>۲) بلوغ الآرب ۳ : ۲۰.

<sup>(</sup>٣) مثنى الآيادى : أن يأخذ التسم مرة بعد مرة أو هى الأنصباء الى كانت تبتى من المرور فى لليسر فيشترها ويعطها .

### النسيء:

ومن عاداتهم النسى، وقد مر الحديث عنه فى و الحياة الاجتماعية، ويروى أن الول من نسأ الشهور على العرب هو سرير بن ثعلبة بن الحارث بن ما لك بن كنانة ، ثم من بعده ابن أخيه القلس وهو عدى بن عامر بن ثعلبة ، ثم صار النسى، فى وقده إلى الخرم وهو أبو ثمامة جنادة بن عوف ، ويروى ابن هشلم أن القلس هو أول ناسى، وفى صبح الاعشى أول من نسأ اللسى، همرو بن لحى وهو أبو خزاعة ، ولقد أكثر الشعراء من بنى كنانة الافتخار بالنسأة من ذلك قول بعضهم : — ومنا ناسى، الشهر القلس — وقال غيره :

فسئوا الشهور بها وكانوا أهلها من قبله والعز لم يتحول

وقال عمير بن قيس جذل الطمان الكناني:

لقد علمت معد أن قومي كرام الناس إن لهم كراما . منأى الناس فاتونا بوتر وأى الناس لم تعلك لجاما . قالمنا الناستين على معد شهور الحل نجعلها حراما ؟!!

# الفص*ن الأبع* الشعر الديني

### : 4\_\_\_\_<del>,</del>

يرى الدكتور طه حسين أن الشعر الذي يضاف إلى الجاهليين يظهر لنا حياة فامضة جافة برينة أو كالبريتة من الشعور الديني القوى، والعاطفة الديلية المتسلطة على النفس، والمسيطرة على الحياة العملية. وإنه من العجيب حقا أن يعجز الشعر الجاهلي كله عن تصوير الحياة الدينية الجاهليين(۱)، على حين يرى نيكاسون أن قدراً حكيم أمن الأحاسيس الدينية قد تمثل في الشعر الجاهل. فاذا عسى أن تكون الحقيقة بهن هذين الرأبين المتناقضيين أشد التناقض ؟

الواقع أن كثيرا من الشعر الجاهلي قد ضاع في تلافيف الزمن واختني في بجاهله ولم يسلم لنا منه إلا القليل قال أبو حمرو بن العلاه : ( ما انتهى إليكم بما قالت العرب إلا أقله ، ولو جاءكم وافر أ لجاءكم علم وشعر كثير (٢) ) . ومع ذلك فإن الباحث يجد أن هذا القليل قد تحدث فيما تحدث عنه ، عن ديا نات العرب ومعتقداتهم ومشاعرهم الدينية وإذن فأحد الاسباب لقلة المأثور من الشعر الديني هو ضياع كذير من الشعر الجاهلي .

أما ثانى الآسباب فهو إغضاؤهم عن رواية هذا الشعر الذى يتصل بالوثلية ورعاً وتقية بعد أن دخل الإسلام فى قلومهم ، وحرصا على عدم نبش الماضى الذى يصود أفن الفكر وضعف العقل ويثير الضغائن فى النفوس ثم إن الذين اعتنقوا اليهودية والنصرانية فى الجاهلية قد ترفعوا ، وتجافوا عن شعرهم الوثنى على أن هذا التحرج ذو أهمية نسبية لآته لم يحكن عاما ، ثم هو موقوت بظروف

<sup>(</sup>١) في الأدب الجاملي ص ٨٠ بنصرف.

<sup>(</sup>٢) طبقات الشعراء لاين سلام ص ١١٧٠

الإسلام الأولى إبان معركة ضد الشرك بدليل أن الرواة قد نقلوا لنا جملة صالحة من هذا الشعر وحفظوها .

وثمت سبب ثالث وهو أن كشيراً من الجاهليين وبخاصة الشعراء ، لم يكونوا يحفلون بالنزعة الدينية ؛ بل كانوا متحللين منها في كشير من الاحيان . يقول وكلمان : • ولم تكن الصلة بين القبيلة عند العرب وبين آلهتها وثبقة جداً كما كانت الصلة عند بني إسرائيل مثلا بين يهود وشعبه ، (١) .

ويتفق فيكلسون مع بروكابان في هذا الرأى ، فيقول : (كان تأثير الدين على حيساة العرب قبل الإسلام صئيلا ، حتى لا نتوقع تأثيراً كبيراً له في شعرهم . والعربي لم يكن يولى الدين اهماما كبيراً ، كان تقديره لدينه يقتصر على مزاياه العملية ، وإدا غضضنا النظر عن الشهوات ، فقد كان العربي البدوى يجد في الدين راحة وأمنا خلال الاشهر الآربعة المقدسة التي يمنع فيها الحرب، في حين كان موسم الحج في مكة يمكنه من الاشتراك في احتفال وطني ) (٢) .

هذا إلى ضعف الوثلية ذاتها فى أخريات العصر الجــاهلى، إذ صـــادت عبــادة. الأوثآن عادة أكـــثر منها عقيدة . قال أبو رجاء العطاردى :

م كنا نعبد الحجر في الجاهلية فإذا وجدنا حجر أحسن منه ناقي ذلك وناخذه ،
 فإذا لم نجد حجراً جمعنا حفنة من تراب ، ثم جتنا فحلبنا عليه ، ثم طفنا به (٣) ، ،

هذه طائفة من الآسباب الجوهرية التي تضافرت على قلة الشعر الديني ، ومع ذلك فإن ما سلم من أيدى الضياع من هذا الشعر يمثل إلى حد ما حياة العرب الدينية سواء كانت وثنية أو غير وثنية .

أما مسألة الشك فى الشعر الدينى فقد تعرضنا لمناقشتها فى باب سابق، وخاصة شعر أمية بن أبى الصلت الذى سنتحدث بعد قليل عن بعض دلائل الوضع والاختلاق في قصصه الدينى وقصائده فى الكونيات، وسنتناول بالدرس فى هذا شعر الوثلية ، والتوحد.

<sup>(</sup>١) المرب والامداطورية المربة ص ٧٦ .

A Literoyra Hitstory of The Arabs p, 135 (v)

<sup>(</sup>٦) بلوغ الأرب ٢ / ٢٩٧ .

# – ۱ – الأصنام والشعر

كان الحجازيون ــ كالعرب عامة ــ يقسمون بأصنامهم. وقد جرى ذلك على ألسنة شعرائهم فأقسم عبد العزى بن وديعة المزنى بمناة :

إنى حلفت يمين صدق برة بمناة عند محل آل الخزرج وكانت قريش قد حت لها شعبا من وادى حراض يقال له سقام يضاهون به حرم الكمية ، فداك قول أبي جندب الهذلي في امرأة كان بهواها:

لقد حلفت جهداً بميناً غليظة بفرع التي أحت فروع سقام لمثن أنسط لم ترسل ثبابي فانطلق أباديك أخرى عيشنا بكلام يعز عليه صرم أم حويرث فأمسى يروم الامركل مرام وحلف الشنفرى الازدى بأثواب الاقيصر وهو صنم كان يعبد في الجاهلية: وان امرا أجار عمراً ورهطه على — وأثواب الاقيصر — يعنف (۱) كاكان الحجازيون يطرفون بالانصاب، ويسمون الذبائح لها عثار والمذبح الذي تحذبح فيه العتر. قال زهير بن أبي سلمى:

فرل عنها وأرفى رأس مرقبة كنصب العتر دى رأسه اللسك ونافح بعض الحجازيين عن أصنامهم حماية لهما من التدمير وكافحوا دونهما حتى قتلوا ، كاحدث لما فتح رسول الله صلى الله عليه وسلم مكة وأسلمت العرب وكان فى القادمين جرير بن عبد الله الذى جاء مسلماً ، فقال له الني صلى الله عليه وسلم : يا جرير ألا تمكني ذا الحلصة ؟ فقمال : بلى فوجهه إليه ، فخرج حتى أنى بنى أحس من مجيلة ، فسار بهم إليه فقاتلت خشم وباهلة دونه ، فقتل من سدنته من باهلة أحس من مجيلة ، فسار بهم إليه فقاتلت خشم وباهلة دونه ، فقتل من سدنته من باهلة

<sup>(</sup>۱) كان الاقيمر منم قصاعة ولحم وجذام و خطفان ، وكانوا محبوز إليه و علمون دووسهم عنده و يلقون مع الصعر قره من دقيق . وقد ذكر اسمه في شعر لزهير بن أبي سلى مواربه بن صبح الفزارى والمشنفرى كما رأيت .

يومنذ ما تة رجل ، وأكثر القتل فى خثمم ، وقتل ما تتين من بنى قحافة بن علمر بن خثمم ، فظفر بهم وهزمهم، وهدم بنيان ذى الخلصة وأضرم فيه النار فاحترق ، فقالت المرأة من خثمم :

وبنو أمامة بالولية صرعوا ثملا يعالج كلهم أنبوبا جاءوا لبيضتهم فلاقوا دونها أسداً تقب لدى السيوف قبوبا قسم المذلة بين نسوة ختمم فتيان أحمس قسمة تشعيباً (١)

وربما طلبوا إلى الآصنام أن تدرأ عن نفسها الشر والضر فى شك مرير كما حدث حينها بعث النبى صلى الله عليه وسلم خالد بن الوليد بمدفتح مكة إلى العزى لهدمها، خلاسمع صاحبها السلمى بمسيرة إخالا إليها على عليها سيفه وهرب فى الجبل الذى هى فيه، عوه بقول:

أيا عز شدى شدة لا شوى لها على خالد ، القى الفناع وشمرى أيا عز إن لم تقتلى المرم خالدا فبوتى بإثم عاجل أو تنصرى

وقد ذكرنا فيا سبق أن قريشاً كمانت تتعبد لصنم اسمه ود، ونزيد هنا أن اسم ود، ورد في النصوص المعينة، وفي النصوص المجودية . وفي أحد هذه النصوص المجودية كتابة معناها : و أموت على دين ود ، وفي هذا دليل على مدى انتشار عبادته في جزيرة العرب(٢) . • ووردت كلمة و ود ، تحية في الكتابات النمودية في الغالب، والتحية صلة بفكرة ود إلحاً ولا شك . وقدوردت اسماً للإله في النصوص اللحيانية . ويمعنى التحية وردت كلمة و ود ، في هذا البيت الذي ينسب لنابغة بني ذبيان .

حياك ود فإنا لا يحل لنا لهو النساء وإن الدين قد عزما وكان الحجازيون - كالعرب - يستقسمون هند الأصنام بالأزلام، وهي القداح يستشيرونها للسفر أو الغزو أو التجارة، أو أي أمر يهمهم وهي ثلاث

<sup>(</sup>١) الوقية : اسم موضع . ثملا : جمع ثملة وسى الحب والسويق . الانبوب : الرمح . عقب : تصخب ونقعقع أنيانها .

<sup>(</sup>٢) تاريخ العرب قبل الإسلام ج و ص ١٢٦٠ .

قطع مكتوب على أحدها: نهانى ربى ، وعلى الشانى: أمرنى ربى ، وأما الشاك فغفل ، فإن خرج الشاك أجالهة فإن خرج الآمر مصى لطبنه، وإن خرج الناهى أمسك ، وإن خرج الشاك أجالهة

وكان لهبل فيمايرى المؤرخون سبمة قداح يضرب بها على الميت والعذرة والنكاح وكان قربانه مائة بعير ، وكنان له حاجب ، وكنانوا إذا جاءوا هبل بالقربان ضربو له بالقداح وقالوا :

إنا اختلفنا فهب السراحا ثلاثة يا هبل فصاحا الميت والعذرة والنكاحا ولمابزى. لماريض والصحاحا إن لم تقله فر القداحا

أما الثورة على الآصنام والآو ثان ، فنجدها لدى الحنفاء الذين وصلوا بعد طوله التأمل والتدر إلى اعتبارها أوهاماً باطلة ، وخزعبلات فاسدة لا تليق بالعقل الحصيف وقد أسلفنا الحديث عن بعض هؤلاء الحنفاء ، وسئورد أطرافاً من الآشعار التي تكشف عن عقيدتهم وسماتها حين نتحدث عن شعر ، التوحيد ، في الجاهاية .

و نكنفي هنما بتسجيل بعض الأخبار التي تدل على الانفعمال العنيف، والفضب الشديد، والتحرر الثائر، مما اتسمت به ثورة بهض الحجازيين ضد تلك الآلهة الفارغة والأباطيل الشاخصة.

فقد كان اللك وملكان ابنى كنانة بساحل جدة صنم يقال له وسعد ، وكان صخرة طويلة ، فأقبل رجل من بنى ملكان بإبل ، وبلة ، ليقفهها عليه ابتغاه بركته فيها يزعم ، فلما أدناها منه ورأته وكان يراق عايه الدماء نفرت منه ، فذهب فى كل وجه فغضب ربما فتناول حجرا فرماه به ، وقال : « لا بارك ، الله فيك إلها أنفرت على إبلى به ثم خرج فى طابها حتى جمعها ثم انصرف وهو يقول : أتينا إلى دسمد، ليجمع شملنا فشتنا سعد فلا نحن من سعد وهل سعد إلا صخرة بتنوفة من الأرض لا يدعو لني ولارشد<sup>(1)</sup>

وعما بدل على هدم أكبرائهم بعقيدتهم الوثنية ، ذلك التناقض الذي يشعرون به حين يعبدون الأصنام التي يلتمسون بعبادتها أن تقربهم زاني إلى الله في الوقت الذي يرون فيه تلك الآصنام لا تدفع عن نفسها الضر والآذي فقد كان عادي بن عبدالعزى سادنا لصنم لبني سليم فينا هو عنده إذ أقبل تعلبان يشتدان فبالا على الصنم ، فقال :

أدب يبول الثعلبان برأسه ؟ لقد ذل من بالت عليه الثعالب(١٠) بل لقد روى أن عمرو بن حبيب من محادب بن فهر قد أكل إله بكر ، وذلك أن ح بكراً ، كان لهم سقب يعبد ، يعبدونه من دون الله تعالى ، فأغار عليهم عمرو فأخذه وأكله ، وسمى لذلك آكل السقب(١٠) .

### - Y -

# التوحيد والشعر

### ·

ورد أفظ الجلالة في الآشمار الملسوبة إلى الجاهليين، وهو اسم الإله في الإسلام. غبل عرف الجاهليون هذا الاسم ونطقوا بة حقاً ؟ أو هو لم يكن معروفا لديهم، وإنما شاع وعرف لنزول الوحى به.

لقد ذهب و نولدكه ، إلى أن رواة الشعر وحملته فى الإسلام هم الذين أدخلوا اسم المجلالة فى هذا الشعر ، وذلك بأن حذفو امنه أسماء الاصنام ، وأحلوا محلهــا اسم الله . فما جاءفيه اسم و اللات ، حل محله اسم و الله ، ولــكن ليس فى أيدينا دليل محسوس ينص

<sup>(1)</sup> بلوغ الآرب للآلوسي . ۲ : ۲۰۸ .

<sup>(</sup>٢) يراد بالرب هنا الصم . وهو مثل يضرب الشيء يستذل .

<sup>(</sup>٣) جميرة الانساب ١٦٩ ، وابن شعده : ٢٣٩ ، السقب ولد الناقة .

على وجودمثل هذا النفيير والتبديل . ثم إن ، اللات ، لم يكن صنم جميع العرب ، فلم خص ، اللات ، بالقسم في الشعر مثلادون سائر الآصنام ؟ ثم إن إدخال لفظ ، الله و الله الأصنام الآخرى لا يمكن أن يستقيم دائماً ، فلا بدأن يؤثر إدخاله على وزن الشعر ؟ فكيف عولج الميزان ؟ وكيف صحح الشعر ؟

أما و لهوزن، فيرى أن عدم ورود أسماء الأصنام فى الشعر الجاهلي إلا فى النادر، ليس بسبب تغيير الرواة الإسلاميين وتبديلهم لأسماء الآصنام وإنما سببه هو أدب الجاهليين وعادتهم فى عدم الإسراف والاسفاف فى ذكر الآلهة خاصة ، وذلك على سبيل التأدب تجاه الارباب ، فاستعاضوا عن الصنم بلفظة والله ، التى لم تسكن تعنى إلها معيناً ، وإنما تعنى ما تعنيه كله رب وإله . ومن هنا كثر استعالها فى القسم وفى التمنى أو التشنى وأمثال ذلك من حالات .

فن المستشرقين من يرى أن السكلمة عربية أصيلة ، ومنهم من يرى أنها من إلاهة Aiaha ، ومعناها و الآله ، بلغة بنى إرم ، أمّا الذين قالوا بعربيتها ، فيرون أنها من و اللات ، واللات اسم صنم ، تحرف و تولد منه هذا الاسم .

بيد أن ورود هذا الاسم فى الشعر الجاهلي يفيد أن الجاهليين كانوا يعتقدون وجود إله واحد أعلى ، خلق هذا الكون ، وبيده تدبيره وهو الذى ينزل المطر ويحيى الارض بعد موتها ، ولذلك توجهوا إليه وأقسموا به . ولهذا الرأى سند فى القرآن الكريم ؛ ففيه أن قريشاً كانت تعترف بأن الله هو رب السهاوات والارض : • قل من رب السموات والارض ؟ قل : الله • قل أفاتخذتم من دونه أواياء لا يملكون لانفسهم نفعاً ولا ضراً • قل : هل يستوى الأعمى والبصير ، أم هل تستوى الظلمات والنور ، أم جعلوا لله شركاه خلقوا كخلقه ، فتشابه الحلق عليهم • قل : الله خالق كل شيء ، وهو الواحد القهار (۱) » .

<sup>(</sup>١) تاريخ المرب قبل الأسلام ه: ١٨٤ - ٢٢٤

أما جوهر الخلاف بين الني ( ص ) وبدين العرب ، فهو أنهم يشو بون إيمانهم وتوحيدهم بالشرك ، لاعتقادهم أن تلك الأصنام تقربهم إلى الله زانى ، ويدل على ذلك قوله تعالى : « وَمَا يُؤْهِن أكثرهم بالله إلا وهم مشركون ، .

واستعال الجاهليين لاسم الجلالة ، يشير إلى أنهم كانوا بنظرون إليه نظرة المسلمين. أى أنه كان اسم علم خاص بالجلالة ، فهو مقابل و يهوه ، هاند العبر انبين . ومنا هنا عبد عنه بأله واحد ، واحد ، وهو اسم مفرد ايس له جمع ، لأنه إله واحد . أما لفظة ، إله فإنها تعبر عن مفرد له جمع ، هو و آلحة ، والإله في مقابل و إيلوهيم Elohim ، عنه العبر انبين .

وسنعرض فيما يلى لبعض مظاهر التوحيد فى شعر الحجازيين . القسم بالله :

كان الحجازيون كالعرب \_ يقسمون بالله \_ قال ذو الأصبع العدواني:
والله لوكرهت كني مصاحبتي لقلت إذ كرهت قربي لها بيني.
وقال زهير:

فو الله إنا والأحاليف هؤلا لفي حقبة أظفيارها لم نقلم وقالوا في قسمهم: تالله ولممر الله . قال الشاعر :

تالله ذا قسما لقد علمت ذبيان عام الحبس والاصر وقال:

تعلماها لعمر اقه ذا قسما فاقصد ذرعك وانظر أين تلسلك؟ ويرى النابغة أن القسم بالله ما بعده قسم :

حلفت فلم أثرك لنفسك رببة وليس وراء الله للمرء مذهب وحلفوا برب السكمية . قال النابغة أيضاً :

هلاً، لعمر الذي مسحت كعبته وما هريق على الأنصاب من جسد ما قلت من سي. بما أتيت به إذن ، فلا رفعت سوطى إلى يدى وحلفوا بالكعبة ذاتها لصلتها بالله قال زهير:

خأفسمت بالبت الذي طاف حوله رجال بنوه من قریش وجرهم على كل حال من سحيل ومبرم

يميناً لنعمه السيدان وجدتمـا

قدرة الله:

وأسندو إلى الله تعالى النفع والضرر والثوابوالمقاب، واعتقدوا أنه هو للمطي وهو المانع وعنده جرا. الصالحات . قال أبو قيس بن الأسلت حين أجارت الأوس مخلد بن الصامت الساعدى :

وعند اقه صالح ما أنيت أجرت مخلدا ودفعث عنه

والله هو المعين على إحراز النصر . قال أبو قيس بن الاسلت أيضاً :

حمى الاعداء واقه الممين وأحرزنا المغانم واستبحنا

وهو القابض الباسط الذي يعلم السر والجهر . قال ذو الأصبح العدواني يشكو من

الن عمه :

إن كان أغناك عنى سوف يغنبي إن الذي يقبض الدنيا ويبسطها

الله يعلمكم واقه يعلمني والله بجزيكم عني ويجزبي

وهو الذي يبدع الجمال و بمنحه لمن يشاء . قال قيس بن الخطيم متغزلا :

ـخالق ألا يكنها سدف قضي لها الله حين صورها الـ

وهو الذي يجرى على البر والإحسان ، قالت هند بنث الحس تمدح القلمس وكان

صيداً حكماً ينسىء الشهور فيحل حرامها ويحرم حلالها:

فجازاك عنى يا قلمس بالكرم إذا الله جازى منعا بوفائه

وقال زمير :

فأبلاهما خير البلاء الذي يبلو رأى الله بالاحسان ما فعلا بكم

علام الغيوب:

واستأثراته بعلم الغيب، وهم بشر لا حيلة لهم في هنك الحجب واستشفاف ماورا. الواقع الحسوس، قال أحيحة بن الجلاح: وما يدرى الني متى يعيسل؟ أتلقح بعد ذلك أم ترجيل لنيرك أم يكون لك الفصيل؟ بأى الارض يدركك المقيل (11؟

حوما بدری الفقسیر مستی غناه وما تدری وإن القحت شولا وما تدری إذا ذمّسرت سَـقـٰبا وما تدری وإن جمّـعت أمراً

والله هو الذي يعلم السر وما تسكنه الصدور ، قال زهير :

وذبيان هل أفسمتم كل مقسم ليخنى ومهما يكتم الله يعـلم ألا أبلغ الاحلاف عنى رسالة فلا تكتمن الله ما فى نفوسكم

# الإيمان بالمع:

و آمن بعض الحجازيين بالبعث ويوم القيامة حيث تجزى كل نفس بمـا حملت إن خيراً فير ، وإن شراً فشر قال زهير بعد البيتين السابقين :

يؤخر فيوضع في كتاب فيدخر ليوم الحساب أو يُعجَّل فيُنقم

وقال أمية بن أبي الصلت يذكر البعث والحشر والحساب والميزان :

ويوم موعدهم أن يُحشروا زمرا يوم التغابن إذ لا ينفع الحذرُ وأرزوا بصعيـد مستو جُرُز وأنرِل العرش والميزان والزُبرُ

- 4 -

# حادثة الفيـــل

ومن الحوادث التي أثرت تأثيراً عيماً في نفوس الحجازيين حادثة الفيل ، ولهذه الحادثة سمة سياسية وأخرى دينية . وقد تحدثنا عن الاولى في فصل والشعر السياسي، وسنتناول هنا السمة الثانية .

<sup>(</sup>١) يعيل : يفتقر . الشول : الناقة التي تظلب اللقائج : ذمر : حبس السقب : عاله الناق. .

يق كد الجاحظ حادثة الفيل كما ذكرها القرآن الكريم ، ويسوق التحجج في صرف الله الفيل ، بالطير الآبابيل ، وصد أبي يكسوم عن البيت الحرام ، فقد أنزل الله سورة الفيل ، وقريش يومد خلبون في الرد على النبي عَلَيْكِيْنَ وما شيء أحب إليهم من أن يروا له سقطة أو عثرة أو كذبة ، أو بعض ما يتعلق به مثلهم ، فلولا أنه أذكرهم أمرا لا يتدافعونه ، ولا يستطيع العدو إنكاره ، للذي يرى من إطباق الجميع علميه ، لوجدوا أكر المقال في تكذيبه والتشليع علميه ،

وقد كان بين ثقيف وقريش لقرب الدار و المصاهرة ، والتشابه في الثروة ، والمشاكلة في المجاورة تحاسد وتنافر . وقد كان هنالك فيهم الموالي والحلفاء والقطان والنازلة ومن يحج في كل عام . وكان البيت مزورا على وجه الدهر يأنونه رجالا وركبانا وعلى كل ضامر يأنين من كل فج عيق ، وبشق الأنفس كما قال الله تعالى : فاجعل أفندة الناس تهوى إليهم ، . وكانوا بقرب سوق هكاظ وذى الجاز وهما سوقان محروفان . وما زالتا قائمتين حتى جاه الإسلام فلا يجوز أن يكون السالب والمسلوب والمفتخر به والمفتخر عليه والحاسد والمحسود والمتدين به والمنكر له ، مع اختلاف الطبائع وكثرة العلل يجمعون كلهم على قبول هذه الآية وتصديق هذه السورة . وكلهم مطبق على عداوة الذي عليه والكفر به .

والمحلون من العرب بمن كان لا يرى الحرم ولا الشهر الحرام حرمة طىء كلها وخشم كلها وكثير من أحياء قضاعة ويشكر والحارث بن كعب وهؤلاء كلهم أعداد في الدين والنسب.

هذا مع ما كان فى العرب من النصارى الذين يخالفون دين مشركى العرب كل. الحلاف ، كتغلب ، وشيبان ، وعبد القيس وغيرهم خلطاء وأعداء بم يغارون ويسبون بويسي منهم ، وفيهم الثؤور والأوتار والطوائل . وهى العرب والسنتها الحدادوأشمارها التي إنما هي مياسم ، وهممها البعيدة وطلبها للطوائل ، وذه ما الحكل دقيق وجليل من الحسن والقبيح في الاشمار والارجاز ولاسجاع والمزدوج والمنثور ، فهل سممنا بأحد من جميع هؤلاء الذين ذكرنا أنكر شأن الفيل ، أو عرض فيه بحرف واحد ؟ 1

ويستشهد الجاحظ على إثبات حادثة الفيل بأشعار شعراء من غير قريش أوحلفائها كربيعة بن أبى الصلت . وهو ثقنى طائنى ، وهو جاهلى ؛ وثقيف يومئذ أضداد بالبلدة والمال والحدائق والجنان ، وبهم اللات والفبغب ، وبيت له سدنة يضاهون بذلك قريشاً ، وهو مع اجتماع هذه الاسباب التي توجب الحسد والمنافسة :

ما یمــاری فیهن إلا الـکفور ً ظل محبو کـأنه معقــور ً ر صخر من کبکب محدور ً ۱۱۰ إنَّ آيات ربنا بيناتُ حَـبسَ الفيـل بالمفمس حتى واضعاً حلقة الجران كما قـُطُّ

وقد فسر الإمام محمد عبده الطير الآبابيل بأنها الرياح المتجمعة حملت إليهم ميكروب الجدرى ففتك بهم وأن الحجارة من السجيل هى ذرات التراب التي حملت الميكروب وقد رد على ذلك الاستاذ محمد الطيب النجار، ونقضه بقوله: وإنه لم يعهد في لغة العرب أن يقال عن الرياح إنها طير أبابيل أى جماعات من الطير ولا ينبغى أن يقال ذلك إلا بطريق مجازى بعيد، ولا يصح أن يُسلجاً إلى مثل هذا المجاز ما دامت الحقيقة غير مستحيلة على قدرة الله ولا يقبل أيضاً أن يقال ذرات التراب إنها حجارة من سجيل أى من طين مطبوخ وهو الآجر.

وإذا كانت الربح قد حملت ميكروب الجدرى فلماذا هلك الآحباش وحدهم ؟ ولم يملك معهم العرب ؟

وإذا كان حادث الفيل قد وقع عام ميلاد الرسول عليه فن المعقول أن سورة الفيل قد نزلت على الرسول في وقت كان يعيش فيه من أهل مكه أناس رأوا حادث الفيل بأعينهم وبعضهم من أعداء الرسول فلو لم تكن الطيور طيورا حقيقة والحجارة حجاوة حقيقة لظهر من العرب من يسارع إلى تسكذيب هذه السورة وبعلن ذلك على

<sup>(</sup>۱) وتنسب الابيـات كذلك إلى أميـة بن أبى الصلت . الجران : باطان عنق البسير . قطر : ألتى على جانبه . وكبكب جبل خلف عرفاه . راجع الحيوان ٧: ٢١٠ – ٢١٧ ، ١٩٨ .

وؤوس الأشهاد وينتهزها فرصة فى الكيد لمحمد والطمن عليه ولمكن الواقع أن سورة الفيل قد نزلت فتلقاها العرب بالقبول لآنها تقرد حقيقة معروفة عندم لاشك فيها ولا يجرؤ أحد على إنكارها.

وقد هز ذلك الحطر الدام الذي كان موشكا أن يجتاح مكة وأحلبا نفوس الشعراء والزعماء ، وعلى رأس هؤلاء عبد المطلب بن هاشم الذي توجه إلى الله مع نفر من قريش وراح يهتف بهذا الشعر وهو آخذ بحلقة باب الكعبة :

لا هم إن المر يمنع رحله فامنع حلالك لا يغلبن صليبهم وعالمم أبدا محالك إن كنت تاركهم وكه بتنا فأمر ما بدا لك فلمن فعلت فإنه أمر يتم به فعالك اسمع بأرجس ما أرا هواالعدو وانتهكو احلالك جروا جميع بلادم والفيل كي يسبوا عيالك عدد حاك بكيدم جهلا وما رقبوا جلالك

ويمن هزَّتهم حادثة الفيل ففتقت قرائحهم بالشعر ، عبد الله بن الزمرى الذي يقول :

كانت قديما لا يرام حريمها إذ لا عزيز من الآنام يرومها ولسوف يني الجاهلين عليمها بل لم يعش بين الإياب سقيمها والله من فيرق العباد يقيمها

تنكلوا عن بطن مكة إنها لا تخلق الشعر ليالى حرمت سائل أمير الجيش عنها مارأى ستون الفالم يؤوبوا أرضهم كانت بها عاد وجرهم قبلهم

<sup>(</sup>١) من وحى البلد الأمين ص ١٤ - ١٥ ·

### **- { -**

# مكانة الحرم والشعائر الدينية

كان للحرم مكانة قدسية لدى العرب منذ عهد بعيد ، فـكانو الاينفرون صيدً الحرم ولا يؤذونه وينسبون لعمرو بن مضاض الجر همي أنه قال :

فسحت دموع العين تبكى لبلدة بها حرم أمن وفيها المشاعر وتبكى لبيت ليس يؤذى حمامه تظل به أمنا وفيه العصــافر وفيه وحوش لاتزال أبيـة إذا خرجت منه فليست تغادر وقال النابغة الدساني:

والمؤمن العائدات الطير تمسحها ركبان مكه بين الغيل والسند وكانوا يحرمون غزو الحرم والقتال فيه وشاهد ذلك قول حرب بن امية لآبي مطر الحضرى يدعوه إلى حلفه وزول مكة :

أبا مطر هلم إلى صلاح فتكنف كالندامى من قريش وتأمن وسطهم وتميش فيهم أبا مطر هديت لخير عيش وتسكن بلدة عزت قديما وتأمن أن يزورك رب جيش وكانوا يكرهون الظلم في الحرم ونسبوا لرجل من جرهم أنه قال لممرو بن لحي للما ظلم يمكة .

## ياعمرو لاتظلم بمكة إنها بلد حرام

ونسيو السبيعة بنت الآجب بن زبينة ، وهي تنهي ابنها خالد بن عبد مناف هن الظلم في الحرم ، وتعظم حرمة مكه قولها :

ابى لانظلم بمكة لا الكبير ولا الصغير واحفظ محادمها ولا يغردك بالله الغرور أبى من يظلم بمكة يلق أطراف الشرور أبى يضرب وجهه ويلح بخديه السعير أبنى قسد جربتها فوجدت ظالمها يبور

والله أمنها وما بنيت بعرصتها قصور والله أمنها طيرها والعصم تأمن في ثبير ولقد كان اجتناب الظلم في الحرم شريعة عامة ، وقاعدة مرسومة لا يحيدون عنها . ومن النادر حدوث اعتداء على النفس أو المال فيه كما آذى مشركو قريش زيد بن همرو بن نفيل في مكة لما اطرح عبادة الاصنام كراهة أن يفسد عليهم دينهم فقال وهو يعظم حرمته على من استحل منه ما استحل من قومه :

لا هم إنى محرم لا حله وإن بيتى أوسط المحلة عند الصفا لس بذى مضله

وكانو ا إذا أحرموا كرهوا تسريح الشعر وقتل القمل: قال أمية بن أبي الصلت: مساجى أيا طلهم ينزعوا تفثاً ولم يسلوا لهم قملا وصنبانا (١٤)

وكانوا يهللون ويلبون في الحج يدل على ذلك قول نبيه بن الحجاج .

إنى والذى يحج له شم ط إياد وهللوا تهليلا ومبيتاً بذى الجاز ثلاثا ومتى كان حجنا تحليلا

و بعض تلبيات العرب فى الجاهلية مسجوع كقولهم : اببك ربنا لبيك ، والحير كله بيديك . وبعضها موزون كقولهم وهو من منهوك الرجز :

وفدك قرية حجازية قديمة وكان بها في الجاهلية أصنام .

وإذا أرادت بحيلة التلبية ( وهي قبيلة حجازية ) قالت :

لبيك عن بحيله الفخمة الرجيلة ونعمت القبسيلة جاءتك بالوسسيله تؤمل الفضيلة

<sup>(</sup>١) التفث الوسخ.

وكانوا في الجاهلية يطوفون في الحج بالبيت الحرام، قال مطامل بن عمرو البنه الحارف الجرهمي:

ونحن ولينا البيت من بعد نابت فطوف بذاك البيت والحير حاضر وكان بعض العرب يطوف بالبيت مكشوف السوأة فى غير الحج لفرض يقصده خقد مرض أبو جندب وهو شاعر جاهلى – وكان له جار من خزاعة اسمعه خاطم خقتله زهير اللحيانى وقتلوا امرأته، فلما برىء أبو جندب من مرضه خرج من أهله حتى قدم مكة فاستلم الركن وكشف عن استه وطاف قعرف الناس أنه يريد شرأ فقال:

إنى امرؤ أبكى على جاريه أبكى على الكمبي والكمبية ولو هلكت بكيا عليه كانا مكان النوب من حقويه فليا فرغ من طوافه وقضى من مكة حاجته خرج فى الحلما. من بكر وخزاعة خاستجاشهم على بنى لحيان فحرجوا معه حتى صبح جم بنى لحيان فى العرج فقتل فيهم وسى من نسائهم وذراريهم (١).

الله ا: وكان من عادة العرب ألا يطوف أحد بالبيت إلا عربانا - ماعدا الحس فإنهم كانوا يطوفون وعليهم الثياب وكان إذا حدث أن طاف الرجل أو المرأة من غير الحس في ثيابه فإنه يحى، بتلك الثياب الى طاف بها ويطرحها ولق، حول البيت فلا يمسها أحد ولا يحركها حتى تبلى من وطء الافدام ومن الشمس والربلح والمطر وقد «ذكر ورقة بن نوفل و المقاء» في بمض ما أثر عنه ، وذلك إذ يقول:

كنى حزناً كرى عليه كأنه لتى بين أبدى الطائفين حريم نذر الابناء للكعمة :

وربما نذروا أبناءهم لحدمة الكعبة . ومن ذلك ماروى أن امرأة من جرهم تزوجها أخزم بن العاص ، وكانت عاقراً فنهذرت إن رزقت غها أن تصدق به على الكعبة يخدمها ويقوم عليها ، فولدت من أخزم والغوث ، وتصدقت

<sup>(</sup>١) أخبار مكة ج ١ ص ١١٤ طبعة مكة .

به عليها ، فكان يخدمها في الدهر الأولى مع أخواله من جرهم ، وولى الإجازة بالناش. لمسكانه من الكعبة ، وقالت أمه حين أثمت نذرها :

إنى جملت دب من بنيه دبيطة بمـكة العليا (١) فبادكن لى بها إليه واجعله لى من صالح العربه

-0-

وكما تحدث الشعر الحجازى عن الوثنية والتوحيد، أشار كـذلك إلى اليهودية-والنصرانية وعبادة الجن والشجر وغيرها.

## شعار اليهودوالنصارى:

وترددت في أشعار بمض الحجازيين شعار اليهود والتصارى . فقيد وصف مزردبن ضرار الذبياني البيضة والحلق المتصل بها الذي يطرح على الظهر لستر العنق، فقال إن بيضة يمنية سلسلة ملساء لينة تنزلق الحجاره عنها، وشبه لمعانها في شماع الشمس بمصابيح الرهبان تلمع :

وتسبغه في تركه حيرية دلامصة ترفض عنها الجنادل.
كأن شعاع الشمس في حجراتها مصابيح رهبان زهتها القنادل (٢٠)

كا أن النابغة الذبياني ذكر في شعره يوم الشعانين وأشاد إلى الصليب والجلة وذلك في قوله:

ظلت أقاطيع أنعام مؤبلة لدى صليب على الزوراء منصوب(٣) وقوله:

مجلتهم ذات الإله ودينهم قويم فما يرجون غير العواقب

(۱) أخبار مكة ج ۱ ص ۲۲۱.

(٣) الأقاطيج : جمع قطيع وهو الطائفة من الغنم . للقابلة : التي تتخذللقنية فلا تركب

<sup>(</sup>٢) تشبغة: زرد مشتبك الحلقات متصل بالبيعة يطرح عالى الظهر لدةر العنق. ٥-تركه بيضاء مستديرة. دلامصة: سلسلة لينة . حجرات: جوانب .

وفي شعر أمية تعبير من صميم المسيحية لايزال حيا يتردد صداه حتى الآن و هو قوله -بجدوا الله وهو للمجمد أهمل ربنا فى السهاء أمسى كبيرا عبادة الجن والشجر:

وبعض العرب عبد الجن ، وهذا أمية بن أبى الصلت يسجل هذه العبدادة ويتبرأ أ منها ، ويتوجه برجائه خالصا لله ربه :

حنانيك إن الجن كانت رجاءهم وأنت إلمي ربنا ورجائبا

ومنهم من عبد الشجر فقد اعتقدوا أن المزى شيطانة كانت ، تأنى ثلاث سمرات ببطن نخلة ، وفى فتح مكة أمر النبي ﷺ خالد بن الوليد أن يعضدها ، فعضد الآولى والثانية فلم ير شيئاً ، فأمره النبي أن يعضد الثالثة فأتاها ، فإذا بحبشية فافشة شعرها واضعة يديها على عائقها ، تصرف بأنيابها ، وخلفها دبية بن حرمى الشيباني. وكان سادنها – فلما فظر إلى خالد قال بيتين ذكر ناهما سابقاً .

فقال خالد : يا عز كفرانك لا سبحانك ، إنى رأيت الله قد أهانك . ثم ضربها ففلق وأسها فإذا هي حمة ثم عضد الشجرة وقتل دبية السادن .

وبعض الحجازيين كان دهريا لا يؤمن بالبعث والجزاء . قال شداد ابن الآسود بن عبد شمس يرثى كفار قريش يوم بدر :

يحدثنا الرسول بأن سنحيا وكيف حياة أصدا. وهام ؟

# - 7 -

# القصص الديني

ويتميز الشعر الحجازى الجاهلي بالقصص الديني، ورائد هذا اللون الذي كاد يختص به هر أمية بن أبي الصلت ويمكن أن نقسم قصص أمية الدبني من حيث قيمته الفنية، وتأثره بالقرآن أو عدم تأثره إلى الآلوان الآتية :

(۱) لون يبدو أنه لم يتأثر فيه بالقرآن الكريم ، والراجح أنه نظمه قبل الإسلام وتظهر فيه قوة الأداء كخرافة تطويق الحمامة الى كانت سببا فى نجاة سفينة نوح أو دلت من بها على اليابسة وهى التى يقول فيها :

وأرسلت الحمامة بعد سبع تزل على المهالك لا تهاب فامت بعد ما ركدت بقطف على الثأط والطين الكثاب (۱) فلما فنشوا الآيات صاغوا لها طوقا كا عقد السخاب (۱۳ إذا ماتت تورثه بنيها ولمن تقتل فليس له استلاب جزى افته الآجل المره توحا جزاء البر ليس له كذاب بما حملت سفيلته وأنجت غداة أتاهم الموت القلاب (۱۳) وفيها من أرومته عيال لديه لا الظاء ولا السفاب

ومثلها في القوة وعدم الاستمانة بالقرآن قصيدته في « قنزعة الهدهد » وستقرؤها في ترجمته .

(ب) ولون آخر يبدو فيه الحشو والتفكك والابتذال وسوء المحاكاة كقصته فى الذبيح حين هم إبراهيم بذبح ولده ففداه الله بذبح عظيم . وفيها يقول : أبنى إنى نذرتك لله شحيطا فاصبر فدا لك خالى

<sup>(</sup>١) الناط: الحا. والكثاب: الاسود.

<sup>(</sup>٢) السخاب ككتاب: عقد من قرنفل أو غيره لا جوهر فيه ٠

<sup>(</sup>٣) الموت القلاب: الناشيء من داء في القلب.

فأجاب الغلام أن قال فيه كل شيء لله غير انتحال أبنى إنى جزيتك بالله تقيا به على كل حال وستأنى فى ترجمته، وكذلك تصويره لقصة مريم، فحاكاته فيها القرآن بينة وفيها حشو وفضول كثير.

(ج) ولون وسط، لا تبدو فيه كلفة المحاكاة للقرآن كقوله فى خراب (سدوم) حدينة قوم لوط:

ثم لوط أخو سدوم أتاها إذ أتاها برشدها وهداها داودوه عن ضيفه ثم قالوا قد نهيناك أن تقيم قراها إلى آخر القصيدة التي ستأتي فها بعد .

وينجل في قصصه الديني عامة ، وحدة الموضوع ، وانسياق المعانى في الغالب ، مع الضعف الفني في بعض الأحيان ، وذلك لصعوبة النظم في المرضوعات الدينية .

ونحب أن نشير إلى أن كثيراً من القصص الديني الوارد عن شاعرنا أمية هو من القصص الموضوع ألفه الوضاعون ، ولا يستبعد الدكتور جواد على أن يكون هذا القصص قد ظهر في أيام الحجاج عصبية وتقربا إليه (١) فـكلاهما ثقني .

وقصيدة أمية في عيسى بن مريم وحمل أمه به ، وكثير من قصائده الآخرى ، تجد طيها المسحة الإسلامية بارزة ظاهرة ، ولكن هذا لا يمنع مع ذلك من القول بوجود أبيات قد تكون من نظم أمية حقا ، في هذا المنظوم الديني ، غير أن هذا الموجود ، هو على كل حال مما لا يتعارض مع عقائد الإسلام . ومن الممكن إدراكه بدراسة ألفاظه وأسلوبه وأفكاره ، وبهذه الطريقة نتمكن من استخلاص الأصيل من شعره من الهجين (١) .

وأثر الوضع على بعض شعر أمية واضح ظاهر لا يحتاج إلى دليل، وهو وضع يثبت أن صاحبه لم يكن ينقن صنعة الوضع جيداً . فالقصيدة التي مطلمها :

الى الحمد والمن رب العباً د أنت المليك وأنت الحسكم

<sup>(</sup>١) تاريخ المرب قبل الإسلام . : ٣٨٠.

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه . ٣٩٣.

هى قصيدة إسلامية ، لا يمكن أبدأ أن تكون من نظم شاعر لم يؤمن بالإسلام. إيمانا عبيقا من كل قلبه ولسانه . خذ هذا البيت منها مثلا :

محد أرسدله بالهدى فعاش غنيا ولم يهتضم ثم الآبيا**ت** الآتية فيها:

اطيعوا الرسول عباد الإل 4 تنجون من شريوم ألم تنجون من ظلمات العذاب ومن حر ناد على من ظلم دعانا النبي به خاتم فن لم يجبه أسر الندم نبي هدى صادق طيب دحيم دموف بوصل الرحم يموت كا مات من قد مضى يرد إلى الله بارى اللسم

اقرأ هذه المنظومة ، ثم احكم على صاحبها ، هل تستطيع أن تقول إنه كان شاعرة مغاضباً للرسول ، وأن صاحبه دئى كفاد قريش ، وأنه قال ما قال فى الإسلام وفى الرسول ؟ اللهم ، لا . فصاحب هذا النظم رجل مؤمن عميق الإيمان ، وهو واعظو وبيشر ، ، يخاطب قومه فيدعوهم إلى الإسلام وإلى طاعة اقه والرسول . انه مؤمن قلبا ولسانا ، مع أنهم يذكرون أن الرسول قال فيه : آمن شعره وكفر قلبه ، وأنه مات وهو على كفره وعناده وحده الرسول . ثم إن صاحب المنظومة رجل يتحدث عند وفاة الرسول .

<sup>(</sup>١) تاريخ المرب قبل الإسلام ه : ٣٩٠ – ٢٩٢٠

# -٧-معتقدات الحجـــازيين

ولم يبق بعد ذلك إلا أن نتحدث عن معتقداتهم الحرافية أو أوهامهم . وهى فى جوهرها معتقدات العرب عامة وأوهامها . وسنشير إلى أمثلة منها دون عاولة الاستقصاء:

### الغول :

فى الميثولوجيا العربية يبدو للباحث كثرة الحديث عن الجن، ومن أصناف المجن عندهم السعالى والغيلان ، ويطلق القول على «كل شيء من الجن يعرض للسفار ويتلون فى ضروب الصور والثياب ذكراً كان أو آنثى، إلا أن الاكثر على أنه أنثى والسعلاة اسم لواحدة من نساء الجن اتنغول لتفتن السفار. قالوا: وإنما هذا منها على العبث، أو لعلما تفزع إنسانا فيتغير عقله ».

وزهموا أن خلق الفول كالانسان ، وا.كن رجليها رجلا حمار . ولا يزال أهل مكة يتحدثون عن والدجيرة ، وهي في سماتها كالفول فرجلاها رجلا حمار إلا أن وجهها وجه امرأة ، وهي لاتسير إلا ليلا ، وإذا سارت تنطلق من خطواتها وسوسة الحلاخيل ، وربما حملت على ذراعيها طفلا ملفوفا فإذا ماقا بلها رجل في الطريق أظهرت أنها تنوه بحمل ذلك الطفل ثم تستنجد بالرجل فيحمله عنها ويسيران ، ورويدا رويدا أنها تنوه بحمل ذلك الطفل يكبر حجمه ويطول . . ويطول . . فيخاف . . وير تعد . . وربما أغمى عليه أو عراه الجنون ، وربما قذف بالطفل وفر هارها بين قهقهات والدجيرة ، وسخريتها :

وكان الحجازيون – كالعرب – يزعمون أن الغول تموت بضربة واحدة ، وإذا ضربت ضربة أخرى قبل أن تموت فلا تموت . وفى هذا يصف تأبط شراً معركة جينه وبين الغول : –

ألا من مبلغ فتيان فهم بما لاقيت عند رحا بطان بأنى قد لقيت الفول تهوى بسهب كالصحيفة صحصحان

آخو سفر ، فحلي لي مكاني فقلت لها :كلافا نضو أدض لها كن عصفول بماني فشدت شدة نحوى فأهوت صريما لليدين والجران فأضرمها بلادهش ، فخرت مكانك إنى ثبت الجنان فقالت ثن . قلت لها : رويدا لانظر مصبحا ماذا دهاني ولم أنفك مضطجما لديها كرأس الهرمشقوق اللسان إذا عنان في رأس دقيق وأوب من عباءأو شنان(١) وساق مخدج ولسان كلب وصف فها لقاء الغول وأنه عن نفسها وتنسب إلى تأبط شرا أبيات أخــــر وطلبها بضمها ، فلما أبت جللها بسيفه الصادم :

فأصبحت الغول لى جارة فيدا جارتا لك ماأهولا فطالبتها بضعها فالتسوت فكان من الرأى أن تقتلا فِللنها مرهفا صارما أبان المرافق والمفصلا

### التطير:

شاع فى العرب زجر الطير و الوحش و إثارتها . قال أن دريد : أهل نجد كانو آ يتيمنون بالسانح ويتشا.مون بالبارح . وأهل العالمة على عكسهم . وقال أبو حعفر النحاس : السامح عند أهل الحجاز ما أنى من اليمين إلى اليسار ، والبارح عندهم ماأتى من اليسار إلى اليمين . وهم يتشامون بالسانح ويتيمنون بالبارح ، وأهل نجد بالصد من ذلك ، والسانح عند أهل نجد هو البارح عند أهل الحجاز ٢٠٠ .

<sup>(</sup>۱) بلوغ الارب ۲: ۲۶۲: الصحصحات: المكان المستوى. وجران البعيد ت مقدمة عنقه. المخدج: الناقص. الشنان: جمع شن وهو القربة الحلقة. (۲) العمدة ۲: ۲۰۳، والاغاني ۹: ۱۵۷ ساسي.

وليس في الأرض شيء بما يتشاممون به إلا والنراب عندهم أنكد منه، ولعل ذلك راجع إلى لونه وإلى حمله أو اسمه الذي اشتقت منه الغرابة والاعتراب والغريب.

ومن الشعراء الحجازيين الذين تشاءموا بنعيق الغراب زهير بن أبي سلمي حيث توجس أن رتحل عنه الاحبة :

> ألتي فراقهم في المقلتين قــذي وكذلك فعل النابغة:

أمسى بذاك غراب البين قدنعقا

زعم العوازل أن رحلتنا غدا وبذاك تنعاب الغراب الأسود(١١ على أن بعض الشعراء اطرحوا التطير جانبا ومضوا لسبيلهم فظفروا وغنموا -ووى أن النابغة خرجهو وزبانبن منظور الفزاري للفزو ، فسقطت جرادة على النابغة..

فتطير وعاد ، وأما زبان فمنى فظفر وغنم ، فقال :

تعـلم أنه لا طير إلا على متطير ، وهي الثبور بلى ا شى. يوافق بعض شى. أحايينا ، وباطله كثير

# شيطان الشعر:

وكانوا يعتقدون أن لـكل شاعر شيطانا يلهمهااشعر ، قال حسان في جاهليته يعزو إلى شيطا له أنه قائل بعض شعره:

> فما إن يقال له: من هوه فذلك فينا الذي لا هـوه فطوراً أقول، وطوراً هوه

إذا ما ترعرع فينا الغلام إذا لم مسد قبل شد الإزار ولى صاحب من بى الشيصبان

### العقر على القدور:

وكانوا يمقرون على قبر المبت إعظاما له ، وتـكريما وإعلانا عن فضله ، وقبل لأن الإبلكانت تأكل عظام الموتى إذا بليت ، فكأمم يثارون لهم منها ، أو لأن الإبل أنفس أمو الهم ، فسكانو الريدون بعقرها أنها قد هانت عليهم لعظم المصيبة -

<sup>(</sup>١) الاغاني ٩: ١٥٧ ساسي.

حوقـد مر حسان بن ثابت أو غيره على قبر ربيعة بن مكدم الفارس الحجازى الجهارى الجهارى الجهارى

بليت على طلق اليدين وهوب شريب خمر ، مسعر لحروب لنركتها تحبو على العرقوب

نفرت قلوصی عن حجارة حرة لا تنفری یافاق منه ، فإنه لولا السفار وبعد خرق مهمه

#### المامة والصدى:

وهذه خرافة مبعثها ولو عهم بالثار ، وأى تحربض على الثار أقوى من زعمهم أن القتيل الذى لم يؤخذ بثاره يخرج من هامته طائر يسمى الهامة ، فلا يزال يقول : السقوني ، حتى يقتل قاتله فيسكن .

يقول المسعودى: وإن من العرب من يزعم أن النفس طائر ينبسط فى الجسم ، خإذا مات الإنسان أو قتل لم يزل يطيف به مستوحشا يصدح على قبره ، ويزعمون أن هذا الطائر يكون صغيراً ، ثم يكبر حتى يكون كضرب من اليوم ، وهو أبداً مستوحش، ويسكن فى الديار المعطلة ومصارع القتلى والقبور ، وأنها لم تزل عند ولد الميت لتعلم ما يكون بعده ، فتخده به (1) » .

قال شداد بن الآسود بن عبد شمس فى رثاء كـفار قربش بوم بدر: يخبرنا الرسول بأن سنحيا وكيف حياة أصداء وهام وقال ذو الآصبع العدوانى مهدداً انن عمه المبغض له:

يا عمرو إلا تدع شتمى ومنقصى أضربك حتى تقول الهامة اسقونى أما الصدى فن معانيه أنه طائر يخرج من رأس القتيل إذا بلى ، كا يزعم العرب ، وبظهر أنهم أطلقوه على غير القتيل فيما بعد .

<sup>(</sup>١) الامالى ١: ١٢٩ ، ومروج الدهب ١: ١٥٩ والحياة العربية من الشعر الجاهلي ٢٠٠٠ - ٤٠٠ .

# تعليق الحلي على اللديغ :

وكانوا يجعلون الحلى فى يد الملدوغ ويحركونها لئلا ينام فيدب فيه السنم، وقبل البعض الآعراب: أزيدون أن يسهر؟ فقال: إن الحلى لا تسهر، ولكنهاستة وثناها. أو لانهم ذهموا أن حلى الذهب تبرئه، وحلى الرصاص أو الرصاص يميته.

وقال بعض بني عذرة يشبه أثر اللوعة في نفسه بالسلم المحلي :

كأنى سليم ناله كلم حية ترى حوله لحلى النشاء موضعاً وقال النابغة:

فبت كأنى ساورتنى ضئيلة من الرقش فى أنيابها السم ناقع تسهد من نوم العشاء سليمها لحلى النساء فى يديه قعاقع

كى السليم ليصح الأجرب:

ومن عجيب أوهامهم كى السليم ليصح الآجرب، فقدكانو اكما قال الجاحظ: إذا أصاب إلمهم العركووا السليم ليدفعه عن السقيم فأسقموا الصحيح من غير أن يجرئوا السقيم(١).

قال النابغة يشبه ما وقع عليه من ظلم بهذا الفعل الجائر:

وكلمتنى ذنب امرى، وتركته كذى العربكوى غير، وهوراتع والراجح أن هذا مثل لاحقيقة، أو أنهم كانو ايكوون الصحيح لئلا يتعلق بهالدا.

# ضرب الثور الشرب البقر : .

وكانوا إذا عافت البقر للشرب لعدم العطش أو كدر الماء – يضربون الثور حتى يرد الماء فتتبعه البقر فتشرب . وحجب النابغة من أن يعاقب على ذنب لم يرتكبه،

<sup>(1)</sup> الحيوان للجاحظ ١٧٤١ طهمة هارون .

مشبها حالة بحال الثور الجني عليه ، يعترب لأن البقر لا ترد الماة :

 أتترك مشرا قنلوا هذيلا كذلك يضربالثور الممنى

# الاستمطار بالابقار المحروقة :

كان الحجازيون كالعرب إذا أصابهم الجد طلبوا السقيا واستمطروا بالأبقاد يصمدون بها فى جبل وهر ثم يربطون السلع والعشر بأذنابها ، ثم يضرمون فيها النار ويضجون بالدعاء . وقد سجل أمية بن أبي الصاك خرافة السقيا بالابقاد المحسروقة فقال :

ترى العضاء فيها صريراً قبل لا يأكل شيئا فطيراً مهازيل خشية أن يبوراً عهدا كيا تهيج البحوراً ثم هاجه إلى صبير صبيراً وأمسى جناجم بمطوراً منه إذا وادعوه الكبيرا عائل ما وعالت البيقوراً

رقيل في تعليل ذلك وأنهم كاندوا يتفاءلون بالنار طلبا الدبرق، أو أنهم كانو السيحاكون عبادة قديمة تقرب الابقار قربانا الآلهة .

<sup>(</sup>۱) تخيل بالناس: تفرعهم. العضاه: جمع عضاهة أعظم الهجر أو الخط أوكل ذي شوك. باقر وبيقور: البقر. شكر الاذناب: جمع شكير الشعر في الديل. الصبيم: السحابة البيضاء أو السكتيفة. منه، بالغ الغاية. عائل، مثقل أو كاف ونافع. عال ي أفقل. ويروى غال بحنى أهلك.

# الفصللحنايس

# الشعر الغزلى

### معنى الغزل :

إذا رجعنا إلى أمهات كتب اللغة وجدنا أن الغزل والمسيب والتدبيب كلمات مترادفات: فابن سيده يقول: إن الغزل تحديث الفتيان الجوارى، والتغزل: كمكف ذلك. والنسيب: التغزل بهن في الشعر، والتشبيب مئله.

وابن منظور يقول : إن الغزل حديث الفتيان والفتيات واللمو مع المساه. ومغاذلتهن : محادثتهن ومراودتهن . والتعزل : التكلف لذلك . ونسب بالنسساء يئسب نسبا ونسيبا ومنسبة : شبب بهن فى الشعر وتغزل . وشبب بالمرأة قال فيها الغزل. والمسيب . وهو يشبب بها أى ينسب بها . ويقول الزبيدى مثل ذلك ١١٠ .

هذا هو رأى طائفة من أكبر علماء اللغة . فما رأى الادباء ومؤرخى الآدب قديماً وحديثاً ، يرى ابن سلام – وهو فى طلبعة الباحثين فى الآدب – أن السكلات الثلاث متحدة المعنى فهو يقول : «كان لسكتير فى التشبيب فصيب وافر وجيل مقدم عليه فى النسيب » . فالنسيب والتشبيب فى هذه العبارة مترادفان . ومرة أخرى يقول : «وكان عبر يصرح بالغزل ولا يهجو ولا يمدح وكان عبيد الله يشيب ولا يصرح ، ولم يكن له معقود شعر وغزل كغزل عمر ، (١٠) . فالغزل والتشبيب هنا بمعنى واحد ، يكن له معقود شعر وغزل كغزل عمر ، (١٠) . فالغزل والتشبيب هنا بمعنى واحد ، ويستخلص من ذلك أن الغزل والنسيب والتشبيب فى رأى ابن سلام كلمات مترادفات

<sup>(</sup>۱) الخصص ٤/٤ – ٥٥، ولسان العرب وتاج العروس مادة شببونسبوغزله. (۲) طبقات فحول الشعراء، تحقيق شاكر ص ٤٦١، ٥٣٠.

واستعمل صاحب الآغاني أبو الفرج الاصفهاني الغزل دالا على النسيب في مواضع شي من كتابه، وكذلك استعمل الجاحظ الغزل والتشبيب بمعنى واحد .

ويرى ابن رشيق أن النغزل والنسيب والتشبيب كلها بمهى واحد وأن الغزل إلف النساء والتخلق بما يو افقهن ، وقد اقتفى أثر قدامة فى أن الغزل غير التغزل . إلا أن الدكتور الحوفى لا يميل إلى التفرقة بهن الغزل والتغزل ، لآن التغزل ليس تسكلف الغزل كا قد يتبادر ، ذلك أن التاء هنا كالمتاء فى مصادر أخرى مثل التقدم والترق والتعلم . وقد حاول بعضر القدماء أن يفرقوا بين هذه السكلات . ومن هؤلاء التبريزى المذى يرى وأن النسيب ذكر الشاعر المرأة بالحسن والإخبار عن تصرف هو الها به ، وليس هو الغزل . وإنما الغزل الاشتهار بمودات النساء والصوة إليهن والنسيب ذكر خلك الأدباء واللغويين من قبل .

أما في العصر الحاضر فقد حاول المرحوم محمد هاشم عطية أن يصنع شيئاً يشبه أن يكون تحديداً لهذه السكلات فقال: ووبقر حمح عندنا أن الغزل هو الاشتهار بمودات النساء وتنبعهن والحديث إليهن والعبث بذلك في السكلام وإن لم يتعلق القائل منهن يهوى أو صبابة: وأما النشبيب فهو ما يقصد إليه الشاعر من ذكر المرأة في مطالع السكلام وما يضاف إلى ذلك من ذكر الرسوم ومساءلة الاطلال ، توخياً لتعليق القلوب وتعقيدا لاسماع قبل الفاجأة بالمرض من السكلام . وأما النسيب فهو أثر الحب وتبريح الصبابة فيما ينه الشاعر من الشكوى وما يصفه من التجنى وما يعرض له من ذكر محاسن النساء ، (٢) ويتفق معه الاستاذ السباعى بيومى في أن التشبيب هو الغزل ذكر محاسن النساء ، وغزل عند الاستاذ السباعى بيومى في أن التشبيب هو الغزل عند الاستاذ السباعى بيومى في أن التشبيب هو الغزل عند الاستاذ السباعى .

<sup>(</sup>۱) شرح دبوان الحاسة ۲: ۱۱۲ ·

<sup>(</sup>٢) الاُدب العربي وتاريخه في العصر الجاعلي ص ١٠٧٠

واستعمل طه حسين كلمة الغزل دالة على الآنو اع كلها . وكدلك فعل الدكتور الحموق في رايه أخف نطقاً . الحموق في رايه أخف نطقاً . واكثر شيوعاً ، كان عدم النفرقة هو رأى اللغويين والآدباء من القدماء .

# فينوس الحجازيين

يغرم الحجازيون بالمرأة الجميلة ، ومقياس الجمال عندهم يتوفر فى المرأة : الكحلاء، العبناء ، الزجاء ، البلجاء ، مع بياض فى البشرة واستقامة فى الأنف ، وأشر فى الأسنان وسمرة فى الشفتين وطول فى العنق وغيد فى الاعطاف وتكون سؤداء الشعر بيضاء النحر ، دقيقة الحصر ، طويلة ملتفة الساقين والساعدين ، تهتم بما يكمل هذه الأوصاف الجسدية من طيب وخضاب وملبس ملائم دون تكلف .

وكانرى معاهد التجميل تنتشر في أنحاء العالم ، كذلك كانت عند الحجازيين ــ مثل غيرهم من العرب ــ صافحات الجمال ، وهن المساء اللوائي يتعاهدان العرائس ويحملنهن ، وقد تنجح صافعة الجال إلى درجة أن نجعل القبيحة جميلة مؤقتاً ، ولذلك أبطل الإسلام هذه العادة وحظر العمل بها لأنها خديمة .

ومن أنواع هذا الجمال المصنوع التنميص وللترجيج والتفليج والتلبية والوشر والوشم والوصل . . فأما التنميص فنزع ما بين الحاجبين من شعر حتى يصيرا كمأنهما أبلجان ، والترجيج حف الحاجبين وإطالتها بالآثمد . والتفليج تفريق ما يين الثنايا والرباعيات ، والتلبية خضاب الشفة والمئة بأثمد والوشر تحزيز الاسنمان وتحديدها لتحكى الاشر لانها من صفات الشابات ، والوشم معروف وأكثر ما يكون بالدراع والشفه والمئة ، والوصل إطالة الشعر بشعر معاردً .

ولدينــا قصيدة لقيس بن الحطيم يصور فيهــا جمال المرأة الحجــازية كما يريدهــا

<sup>(</sup>١) المزل في المصر الجاهلي ١١٤.

حو، فهى مزيج من الفضائل المادية والمعنوية : فهى مرحة مدللة لا هى بالطويلة ولا بالقصيرة لا سمنة فيها ولا نحافة إلا خصرها فهو نحيف يكاد ينقصف ووجهها مشرق كالدرة التى أخرجت من الصدفة فيها حور العين وجيد العنق تدكاد تضيء فؤوم الصحى كسول تنام عن شئونها فإذا قامت إليها ، فإنما تقوم رويداً كأنما تخشى أن تقم:

ود الحليط الجمال فانصرفوا فيهم لكموب العشاء آنسة الد بين شكول النساء خلفتها تمفوق الطرف وهي لاهية تحضي الإله حين صورها السحوراء جيداء يستضاء بهما غشي كشي الزهراء في دمث الرحان لباتها تضمنها كأنها درة أحاط بهما السالها درة أحاط بهما السالها والمالها والما

ماذا عليهم لوا أنهم وقفوا ل عروب يسوءها الحلف قصد فلا جبلة ولا قدضف كأنما شف وجهها نزف خالق ألا يكنها سدف قامت رويدا تسكاد تنغرف كأنها خطوط بانة قدميف مل إلى السهل دونه الجرف هزلى جواد أجوازه خلاف غواص يجلوعن وجهها صدف (۱)

وهذا سلامة بن جندل يجمع عدة أوصاف لحبيبته في بيت واحد فهو يذكر المتلاء أردافها وطولها وبياض بشرتها بما تقميز به المرأة الحرة عن الآمة :

ليست من الزول أردافا إذا انصرفت ولا القصار ولاالسود العناكيب(١٠)

<sup>(</sup>۱) الاصمعيات ١ / ٤٥ ٪ الاغانى ٢ / ٢٠ . جبسلة : غليظة . قضف ، نحافة . تتعرف : تنقطف من دقة خصرها . قصف لين : الوهراء:البقرة الوحشية .دمث و لين . خرف : جمع جرف وهو ما تجرفته السيول وأكاته من الارض . خلف ، جمع خليف وهو السهم الحديد ، الطرير . أجوازه . أواسطة . يجلو : يعلو .

<sup>(</sup>۲) ديوان سلامة بن جندل ۲۹.

والنابغة ينسب إلى حبيبته صفات المرأة الحرة بنني صفات الاماء عنها فهي ليست حن السود ولا تبيع قدور النحاس في المجتمعات :

ليست من السود أعقا با إذا انصرفت ولا تبيع بجنبي نفلة البرما(١) والجزرد بن ضرار يقول عن المرأة الجيلة في نظره أنها بيضاء، تميل إلى اللهو وإلى الغول:

وبيضاء فيها المحلم صبوة وفيها لمن برنو إلى اللهو شاغل (٧) وكا وصفوا بالبياض نجده أحيانا يصفون بالصفرة كا نجد عند قيس بن الحفليم: صفراء أعجلها الشباب لداتها موسومة بالحسن غير قطوب (٣) والنابغة برى من جمال حبيبته أن تكون صفراء كثوب من حرير:

صفراء كالسيراء أكمل خلقها كالغصن في غلوائه المتأود(٤)

ومفهوم أن مرادع من وصف المرأة بالصفرة الفزل والتشبيب والابتهاج لمرأى حذه الصفرة وإذا فلا بدأن تكون الصفرة المحمودة هي التي تنشأ عن كسل المرأة وحسن النفذية ، وهذا هو فهم من النفزل بالبياض أيضا ، فليسوا يحمدون البياض الناشى، عن مرض وإنما هو بياض الصحة والشباب كا زى عند حسان إذ يصف بياض المرأة بالره :

يحملن حواً حور للمدامع في الريط وبيض الوجوء كالبرد(ه) وقيس بن الحطيم يصف حبيبته ببياض الاستان وقلة لحم اللثة :

تنكل عن حُمْس المثات كأنه برد جلته السمس في شؤبوب (٢) ويُصفون النهد بالبروز وطغيانه على الصدر كا نرى عند النابغة:

والبطن ذو عكن لطيف ظيم والنحر تنفجه بثدي مقمد(٧)

<sup>(</sup>١) ديوان النابغــة ٦٠ . . . . (٧) المفضليات ٩٣/١ .

 <sup>(</sup>٣) ديوانه النابغة ٢٨٠ .

<sup>(</sup>٥) ديوان حسان ١٠٣ . (٦) ديوانه ٦٠ .

<sup>«(</sup>٧) ديوانه ٨٧.

وإذا رصفوا الشمر فتنوا بسواده وغزارته ، والنابغة يشبهه فوق ذلك بمناقيف المنب الثقيلة:

وبفاحم رجل أثبث نبته كالكرم مال مع الدعام المسند(١) وإذا وصفوا الساق شبهوه في التفافه واندماجه بالبردي، وقد وصفه بذلك شاعران واتفقا في التعبير قال قيس بن الحطيم :

تخطو على برديته غذاهما غدق بساحة وقال المزرد بن ضرار :

وتخطو على رديتين غذاها نمير المياه والعبون الغلاغل(٣) ولصوت الحبيبة على الشاعر الحجازى تأثير كبير ولهذا فإن قيس بن الخطم لا يمل حديثها ويفزع إذا سكنت لأن حديثها عذب شهى لا ينبغي أن ينقطع:

ولا يغث الحديث ما نطقت وهو بفيها ذولذة طرف تخزنه وهو مشتهی حسن وهو إذا ما نـکلمت انف(٤) وبما يفتن الشاعر الحجازي ويخلب لبه ابتسامة الحبيبة فالنابغة يرى في ضحكتها قوة فعالة ستغزل العصم من الجبال والغيث من المزن :

وإن صحكت المصم ظلت دوانيا البهاوإن تبتسم الح المزن يبرق(٠) والشاعر الحجازى تعجبه المرأة العفيفة التي تصن بوصلها وتجافظ على شرفيه أسرتها وسمعة أقارعها ؛ فقيس بن الحدادية يشهد الله أن فعا حبيبته ضلت بوصله على. أنهما تجاورا شهوراً عديدة:

قد اقتربت لو أن ذلك نافع نوالا ولكن كل من منن مانع فيا نولت والله را. وسامع(١) 

أجدك أن نعم نأت أن جازع

قد التربت لو أن في قرب دارها

وقد جاورتنا فی شہور کئیرہ

<sup>(</sup>١) ديوان النايغة ١٠.

<sup>(</sup>٣) المفضليات ١/٢p.

<sup>(</sup>م) ديوان النابغة ١٠٠٠

<sup>(</sup>۲) ديوانه .

<sup>(</sup>٤) ديرانه ١٧٠

<sup>·</sup> ٦/١٢ ن ٤١١/٣ .

التي تما فظ على قناعها ولا تتلفت ولا ترفع بصرها كما يقول الشنفرى .

لقد أعجبتني لاسقوطا قناعها إذا ما مشت ولا بذات تلفت كأن لها في الأرض نسياً تقصه على أمها وإن تسكلمك تبلت ""
وقيس بن الاسلت يشيد بالمرأة التي تستحوذ على تقدير جاراتها فيمنعها حباؤها من زيارتهن ويجنن لزيارتها :

وتكرمها جاراتها فيزرنها وتعتل عن إنيانهن فتعمذر وليس بها أن تستهين بجارة ولكنها منهن تحيا وتخفر(٢) ويشيد النابغة بأنها لا تذيع أسرارها الداخلية بين صديقاتها فهى لا تلشر أخبار غضبها إن غضبت ولا أسباب سرورها إن رضيت :

إذا غضبت لم يشعر الحى أنها أرببت وإن نالت رضا لم تدهدق<sup>(٢)</sup> والشاعر يعذر المرأة إذا انصرفت عنه لكبر سنه، بل و بعثب على نفسه أن يستميل النساء بعد ما شاخ، فالنابغة يستنكر على نفسه الحب بعد شيب قذاله ومفرقه :

علقت بذكر المالكية بعد ما علاك مشيب في قذال ومفرق(١) وفي موضع آخر يكرر هذا العتاب:

على حين عاتبت المشيب على الصبا وقلت: ألما أصح والشيب وازع(٠) وحسان بن ثابت يعجب من تطلعه إلى التصابى بعد التجربة وبعد الشيب الذي كسامغرقه:

وكيف لا ينسى التصابى بعد ما تجاون رأس الاربعين وجربا وقد بان ما يأتى من الأمر واكتست مفارقه لونا من الشيب مغربا (١)

<sup>(</sup>١) الأغاني ٢١/١١ .

<sup>(</sup>٢) الأغاني ١٠ / ١٩٥٠.

<sup>(</sup>٣) ديوان النابغة ٣٩ . الدهدقة : الضحك الشديد .

<sup>(</sup>٤) ديوانه ٢٩.

<sup>(</sup>ه) ديوان النابغة ٩ ٤ .

<sup>(</sup>٦) ديوان حسان ١٢ .

# أنواع الغزل

نعرف أن الشعر الغزلى يصدر إما عن عاطفة الحب والغرام، وإما أن ينبعث جدافع الشهوة والسعى وراء الغريزة، وإما أن يكون غزلا عفوياً كالذى يجىء في أوائل القصائد العربية في الجاهلية والإسلام نوعاً ما، وهذا الغزل لا يصدر في أغلب أحواله عن عاطفة وإنما سبيله سببل ما سنراه عند الشعراء الحجازيين من الغزل الكيدى الذي يتخذه الشاعر وسيلة للنيل من خصمه بذكر محارمه في شعره، فالغزل هنا وسيلة لا غابة. والشعر الذي ينبئق غزله من العاطفة هو الغزل العذرى والغزل المادى .

### الغزل العذرى :

أما الحب العذرى فير الحب الذى لا يدنسه الحييان بالشهوة ولا تحوم فوقيما طيور المادية، وقد نسب هذا الحب إلى بنى عذرة لآن الحب كان يفتك بهم وكانوا يستعذبون آلام الحب ويستزيدون أحباه منها، وهناك اختلاف في نشأة هذا النوع من الغزل: فالدكتور طه حسين يراه وليد السياسة الآموية والمستشرق ماسيليون يراه أراً من آثار أفلاطون في الشعر العربي، ولكن الدكتور الحوفي يؤكد أنه نشأ في العصر الجاهل (1) وأورد على ذلك شواهد هي قصائد مستقلة الحب الحالص لاشي فيها سوى الغزل منها لهيس بن الحدادية قصيدة غزلية في أربعة وأربعين بيتاً وأخرى النابغة الحسان في سبعة عشر بيتاً وهذه القصائد أثر الغزل المادى فيها ضئيل، فنحن نرى النابغة خصيدة من هذا النوع يتغزل بحبيبته نعم، ويتشوق إلى عهدهما الماضي يوم كانا مما يتناجيان والزمان غافل عنهما فيتبادلان الآسرار المكتومة والحب الصافي و وبلتقل يتناجيان والزمان غافل عنهما فيتبادلان الآسرار المكتومة والحب الصافي و وبلتقل ألى المرحلة النالية حيث هجرته نعم فإذا هو يدعو قلبه للإفاقة من سكرة الحب ولكن ألى له ذلك فقد هذر حبيبة و بكى رحيلها:

<sup>(</sup>١) الغزل في المصر الجاهلي ١٥٩.

وقد أرانى ونعماً لابثين معا أيام تخبرنى نعم وأخسبرها لولا حبائل من نعم علقت بها فإن أفاق فقمد طالت عمايتمه نبئت نعما على الهجران عاتبة رأبت نعما وأصحابى على عجل فربع قلى وكانت نظرة عرضت

والدهر والعيش لم يهمم بإمرار ما أكتم الناس من حاجي وأسراري لأقصر القلب عنها أي إقصار والمرء يخلق طورا بعد أطوار سقيا ورعبا لذاك العاتب الزاري والعيس البين قد شدي بأكوار حيناً وتوفيق أقدار لأقدار (١)

والعذريون الحجازيون يصودون عواطفهم وعواطف أحبائهم في أسلوب عشبه قصصي كما يفعل شعراء الغزل المادي، فقيس بن الحدادية يورد ما يحيش به خاطره حوما تبثه حبيبته في حوار فهو يسألها متى ترجع فتجيبه بأن البعد ان يقطع مابينهما من عهد ومودة وراحت تشكو إليه ما تلقاه من الوشاة الذين ببثرن عرجبهما الإشاعات المؤلمة فيعزيها عن ذلك و ينصحها بالصير والكتمان فتقول : إن السر لن يتسرب منها لأنه دون حجاب ودون الحجاب الاضالع أيضاً . وحين يأتي المنادي بالرحيل يهرع إليها ويخاطر بحياته ليراها ويودعها ، فتبثه خوفها عليه وتتمجب من جرأته :

ويسترجع الحي السحاب اللوامع ليفجع بالإظمان من هو جازع ورصعه واش من القوم راصع ولا تتخالجك الأمور النوازع ألا كل سر جاوز اثنين شانع حجاب ومندون الحجاب الأضاام ولا الرواعي غدوة والقماقع

وقلت لها في السر ببني وبينها على عجل أيان من سار راجع فقالت لقــا. بمــد حول وحجة وشحط النوى لا اذى المهد قاطع وقد يلتقي بعد الشنات أولو النوى سعى بينهم واش بأفلاق برمة بكت من حديث بدله وأشاعه بكت عين من أبكاك لايعرف البكا فلا يسمعن سرى وسرك ثالث وكيف يشيع السر مني ودونه وماراعي إلا المنادى ألا اظمنوا

۲۸ دیوان النایغة ۲۸.

فجئت كانى مستضيف وسائل لأخبرها كل الذى أنا صانح فقالب ترحزح ما بنا كبر حاجة إليك ولا منا لفقرك داقع فما زلت تحت الستر حتى كأننى من الحرذو طمرين فى البحركادع فهزت إلى الرأس منى تعجباً ومحضض بما قد فعلت الاصابع

ومن المدريين الحجازيين الذين قضوا حياتهم يترنمون بحيبة واحدة مسافر ابن هرو الذى قضى عليه الحب فإنه كان يحب هندا بنع عتبة وهى تبادله الحب أيضاً ولكن أبا سفيان تزوجها وأخبر المسافر بذلك وهما فى الحيرة عند النمان فاعتل. علا شديدة وقال:

إلا إن هندا اصبحت منك عرما وأصبحت من أدنى حوتها حما وأصبحت كالمقمور جفن سلاحه يقلب بالكفين قوساً وأسهما

وحاول أطباء الملك علاجه ولكنهم عجزوا ، ومات مسافر في طريقه. إلى مكه(۲).

#### الغزل ألمـادى:

وهو الغزل الحسى الذي أساسه حب تمتزج به ميول شهرانية وعواطف خالية من المتحرج وأوصاف ربما لايرضي عنها إلا أنصار الآدب المكشوف(٣) والظاهر أنه نشأ في البيئة الحجازية من تأثير الإماء اللواتي كن لا يتحرزن ولا يبالغن في المفة وكن يأتين إلى الحجاز من طرق شتى ، ويكني أن نعرف أن جوائز الملوك الشعراء تكون من الإماء بعض الآحيان ، قال النابغة يمدح النمان بأنه يبذل الإماء المنعاصة في هباته جنباً إلى جنب مع الإبل الفلاظ الشداد:

الواهب المائة الممكاء زينها سعدان توضح في أوبارها اللبد والراكضات ذيول الريط فانقها برد الهواجر كالغزلان بالجرد(؛)

١١) الأغاني ١/١٣٠ .
 ١٤) الأغاني ١/١٣٠ .

<sup>(</sup>٣) الاصول الفنية للادب عيد الحيد حسن ٧٤ .

<sup>(</sup>٤) ديون النابغه ٧١.

وكان بعضهن يكرهن على البغاء في الحجاز فلما شكت جارية عبد الله بن أبى إلى الرسول أنه يجبرها على البغاء نول تحريم ذلك في القرآن (١) ، ولا يلبغي أن ففهم أن عردد الرجال على بيوت البغاء يعطى اللساء نفس الحق في الحجاز فإن ذلك كان بما تأباه نفس الحرة الآبية ، وقد رأينا شيئا من هذا عند هند بلت عتبة حينها استنكرت أن يهاهد فساء قريش ألا يزنين وقالت : ، وهل تزني الحرة يارسول الله (١) ، والقرآن عبر بالفتيات وهن الإماء في النهى عن إكراه الإماء على البغى : ، ولا تكرهوا فتياة كم على البغاء إن أردن تحصناً ، ، والمرأة الحجازية تنفر من هـفا النوع من الإماء ولا تقبل حي بحرد المشاركة في الاسم ، فقد غضبت زوجة عمر بن الخطاب حينها حول السمها من عاصية إلى جميلة لأنه اسم أمة (٢) .

وسحيم عند بني الحسحاس – الذي فتح باب الغزل المادي على مصراعيه – لم
يكن عربياً بما يدل على أن نشأة هذا الغزل المادي كانت أجندية عن العرب فهو عبد أسود
فوبي اشتراه عبدالله بن أبي ربيعة وعرضه على عثمان فرده واشتراه بنو الحسحاس . .
و تأثر خطاه عمر بن أبي ربيعة وإن لم يفحش مثله .. فسحيم يتمادي في التصوير و يعرز التجربة كما هي دون تحوير ، فهي توسده كفها و تدغدغه بالآخر و تثني رجاهامن ورائه . . وسوف يشهد أنه رآها و يديما ورجليها كاها من ورائه :

توسدنی کفاً وتثنی بمصم علی وقحوی رجلها من ورائیا فا زال بردی طبیا من ودائها إلی الحول حتی آنهج البرد بالیا (۵) واشهد عند اقه آن قدرآیتها وعشرین منها إصبما من ورائیا ولم بقرکه فحشه وبذاره حق ساعة قتله ، فنی طریقه إلی الموت شمتت به إحمدی صویحیاته فذکرها بما ضبها معه :

· 490/A = 1 | Y | (Y)

<sup>(</sup>١) تفسهد الطبر مع ١٨ / ١٠٠٠

<sup>(</sup>٤) ديوان سحيم ١٩.

<sup>(</sup>٣) الاصالة ٨/٠٤ .

فإن تضحكي منى فيارب ليلة تركتك فيها كالقباء المفرج الآولمات المفرج الله ولما حان قتله لم ينس أن يعيد إلى ذكر اه الحي أفاعيله مع بنتهم:

شدوا وثاق العبد لا يفلتكم إن الحياة من المات قربب فلقد تحدر من جبين فتاتكم عرق على متن الفراش رطيب (٢) وشعر الغزل المادى يصف جرأة الشاعر فى وصوله إلى حبيبته رغم حذر أهلها ورقابتهم ويسكن من روع المرأة إن شعرت بالحوف. فهذا سحيم يخرجها من خدر أمها و بلاعبها فى الحلاء بدليل أن المسك يتفتت من عليها فيلتقطه:

ومثلك قد أبرزت من خدر أمها إلى بجلس تبحر بردا مسهما فنفضت ثوبيها ونظرت حولها ولم أخش هذا الليل أن يتصرما أعفى بآثار الثياب مبيتها وألقط رضا من وقوف تحطه (٣) وقد يحدث العمكس فقسمى المرأة إلى الرجل وتجتهد فى رؤيته، فسحيم نفسه يذكر أنه اجتمع عنده ثمان نسوة يعدنه وهن سبب دائه:

تجمعن من شى ثلاثا وأربعاً وواحدة حى كملن ثمانيا وأقبلن من أقصى الحيام يعدننى بقية ما أبقين نصلا يمانيا يعدن مريضا هن قد هجن داءه ألا إنما بعض العوائد دائيا(٤) الغزل التمهيدى:

و كأتى أخيرا إلى الشعر التهيدى الذى قلنا إنه لا يصدر عن عاطفة الحبولا يدفع الشهرة وإنما هو وسيلة لجذب الانتباء و تهيئة الجو الشاعركى ينفذ إلى القلوب ليناله ما يريد. و من الغريب أن هذا الغزل فرض سلطانه على جميع أغراض الشعر فالشاعر الحيجازى قدم الغزل حتى فى قصائد الرثاء ، فهذا دريد ابن الصمة يرثى أخاه عبد الله فيمهد لذلك بالتساؤل عن عهد حبيبته و هل لاترال هى متمسكة بهذا الدهد أم أنها قد تحولت إلى سواه ، فقد افتر قادون أن تنوله شيئا. و بعد ذلك بنتقل إلى موضوع الرثاءة

<sup>(</sup>۲) المفضليات ۸۱/۱

<sup>(</sup>٤) ديوان سحم ٢٣

<sup>&</sup>lt;u>(۱) ديوان سحيم . ٩ . </u>

<sup>(</sup>٣) ديوان سحيم ٢٠٠

أرث جديد الحبل من أم معبد بماقبة أم أخلفت كل موعد وبانت ولم أحمد إليها نوالها ولم ترج فيناردة اليوم أو غد أعاذل إن الرزء في الرزء فيا أهلك المره عن يد(١)

وحسان بن ثابت حين وثى حمزة قدم لهذاالر ثاء بأبيات من الغزل يبكى فيها الاطلال. ويسائلها عن سكانها ، فلم تحر الاطلال جواباً فتركها واتجه إلى موضوعه وهو الرثاء::

أتعرف الدار عفا رسمها بعدك صواب المسبل الهاطل سألتها عن ذاك فاستمجمت لم تدر مامرجوعة السائل دع عنك راراً قد عفا رسمها وابك على حزة دى النائل (٢) ولدينا غير هاتين القصيدتين أيضا وثاء النابغة المنمان بن الحارث ، ومواثى المهابل في أخيه والحارث بن عباد في ابنه وعريقة بن مسامع العبسي في أخيه بما يناقض ماقاله ابن الكبي من أنه لا يعلم إلا قصيدة واحدة في الرثاء قدم لها بغزل هي قصيدة دريد في رثاء أخيه . (٣)

ومادام الغول التمهيدى قد تسرب إلى الرئاء فليس بغرب بعد ذلك أن نجده فى كافة أغراض الشعر ومن بينها الفخر الذى ينبغى أن يعمد إليه الشاعر قبل كل شيء ولكنها التقاليد الشعرية اضطارت شعراءنا إلى غير ذلك ونجدها متحكمة فى الهجاء أيضاً وبعد أن يقضى الشاعر أربه من الغزل بنتقل إلى موضوعه مباشرة وقد يعرج على موضوع آخر غير ذلك مثل وصف الناقه ويعلل الاستاذ جب ذلك مبأن الحلق الفنى لدى العرب سلسلة من بواعث منفصلة وكل منها تام ومستقل بنفسه لاتربط بينها غاية أو انسجام أو انفاق ، اللهم إلا وحدة العقل الفردى الذى أبدعها مع وهو يقول:

د أن القصيدة العربية تتألف من سلسلة من الصدور تعرض جوانب متعددة من الحياة العربية جرت العادة بترتيبها وترابطها ، فالشاعر في أول قصيدته

<sup>(</sup>١) الاصمعيات ٢/٢١.

<sup>· 141/4</sup> Band (4)

يتحدث على ظهر جمله مع صاحب أو اثنين وينطلق إلى منزل الحى الذى رحاوا عنه خيف على الطلل ويتذكر ماضيه فيه ويصف ماكان بينه وبين حبيبته . وبعد ذلك يصف بدقة جله أو حسانه الذى يشمة الحماد الوحشى فى سرعتة ، وحيئذ يصف هذا الحيوان وطريقة صيده ثم يدخل إلى الموضوع وهكذا مهل الأمر على المصنفين بعد ذلك فجملواكل جزء وحدة قائمة بذاتها (1) . . ومن هذا النص المسلامة جب زى كيف يفهم المستشرقون ترابط أجزاه القصيدة العربية .

### الغزل الكيدى:

وإذا قد انتهينا من أنواع الغزل الثلاثة نصل إلى موضوع هام بالنسبة إلى الشعراء الحجازيين ذلك هو الغزل الكيدى الذي يخالف كل ماسبق من الآنواع الغزلية خليس بالعذرى ولا المادى ولا المتهبدى ، وإنما هو نوع آخر غير ذلك يراد به تحقير الحصم وامتهان كرامته وتجربحه.

وأكثر مايحدث ذلك بين الشعراء أنفسهم إذبحاول كل منهم أن يكسب المعركة بأى سلاح حتى ولوكان التشهير بالخصم فى النغزل بقريبانه وتدوين أسمائهن لتلوكها الآلسن بعد ذلك .

وقد لج الهجاء بين قيس بن الحطيم وعبد الله بن رواحة فنغزل الأول بعمرة أخت عبدالله والكن غزله كان عفيفاً ، فعمرة محجبة محتشمة لاترى إلا وقد الحج :

لعمرة وحشاً غر موقف داكب تحل بنا لولا نجاء الركائب بدا حاجب منها وضنت بحاجب وعهدى بها عذراء ذات ذوائب ولا جارة ولا حليلة صاحب(٢)

أتعرف رسما كاطراد المذاهب
ديار التي كانت ونحن على مني
تراءت لناكالشمس تحت غمامة
ولم أرها إلا ثلاثا على مني
ومثلك قد أحببت ليست بكذة

Arapic Literature q 20 (1)

<sup>(</sup>٢) طبقات الدمراء ٨٩.

ورد عليه عبد الله يتغزل بليلي أخت قيس :

أشافتك ليلى فى الخليط الجانب نعم فرشاش الدمع فى الصدر غالبى وبين حسان وقيس بن الخطيم حدث شيء من هذا فإن حسانا في معرض فره على الأوس تغزل بليلى أخت قيس:

لقد هاج نفسك أشجابها وعاودهما اليوم أديانهما إذا قطمت منك أقرانها تذكرت ليلي واني ہا وحجل في الدار غربانهــا وخف من الدار سكانها وغيرهما معصرات الرياح وسح الجنوب وتهتامها مهاة من المين تمشى بها وتتبعها ثم غزلانهما وقفت عليها فساءلتها وقد ظعن الحي ما شانهـا فعیت وجاوبنی دونها بما راع قلبی أعوانها فلم يسكت قيس على هذا النيل الجارح ، ورذ على خصمه يتغزل روجته عمرة : أجد بعمرة غنيانها فتهجر أم شأندا شانها وإن تمس شطت يهـا دارها وباح لك البوم هجرانها(١)

ولهذا النوع من الغزل خطره الشديد على نفوس الحجازيين ويرون فيه إهانة بالفة قد يحتاجون في غسلها إلى الدم، فإن كعب بن الأشرف اتخذ من الغزل الكيدى وسيلة إلى تجريح المسلمين والتندر عليهم والتعريض بهم، فها هو ذا يتغزل بأم الفضل بنت الحارث فيعجب كيف يرحل ويتمكها في المدينة وغم أنها منعمة مرهفة

عملتة وهي شريفة في قومها وأبوها وأسّ العشيرة وهي جميلة تشرق كالشمس: أراحل أنت لم تحلل بمنقبة و تارك أنت أم الفضل بالحرم

صفراء رادعة لو تعصر انعصرت من ذى القوارير والحناء والكتم يرتج ما بين كمبيها ومرفقها إذا تأتت قياما ثم لم تقم

(۱) الأغاني ١٢/٣ .

<sup>(</sup> ٣٤ - تصة الأدب )

وأشباه أم حكيم إذ تواصلنا والحبل منها متين غير منجذم إحدى بنى عاس جن الفؤاد بها ولو تشاء شفت كعبا من السقم فرع المساء وفرح القوم والدها أهل المحلة والإيضاء بالذمم لم أر شمسا بليل قبلها طلعت حتى تجلت لنسا في ليلة الظلم ١١٠

واستمر كمب يتغزل بنساء المسلمين على هذا المنوال حتى دفع حيانه ثمناً لهذه الحماقات التى رددها لسانه . وحقاً إن كعبالم بكن عفيف الغزل حين شبب بنساء المسلمين لآن عداوة الدين هى التى تدفعه إلى هذا الكيد . أما إذا كان الغزل الكيدى عدافع المفاخرة الفبلية أو الهجاء الشخصى فإنه يلتزم الاحتشام والعفة غالباً ، حتى لنرى المنان بن بشبر يسمع بسرور غناء عزة الميلاء بشعر قيس بن الحطيم فى أمه عمرة بنسه حواحة قائلا : • إنه لم يذكر إلا كرما وطيباً (١) » .

<sup>(</sup>۱) تاريخ الطبرى ۴/۳.

<sup>(</sup>٢) الأغاني ٣ / ١٢٠

# الفصل لنادس

# الشعر الهجمائى

- 1 -

# الشتقـاق الهجاء في العربية والإفرنجية .

رى الزمخشرى أن الهجاء مأخوذ من هجاء الحروف فهـو تعديد للمايب. خالمرأة تهجو زوجها هجاء قبيحاً إذا ذمت صحبته وعددت عيوبه، وهو تفريع غريب. خالـكامة جاهلية قديمة، وهى بأن تكون سابقة الهجاء بمنى تعديد حروف الـكلمة أشبه على أنه إن كان كل ما لحظ فى نقلها هو التعديد فلم يكن تعديد المفاخر والفضائل هجاء أيضاً ؟،

الواقع أن في المادة معانى أخرى هي أقرب لآن تكون أصلا للمنى الآدبي .
خنى اللغة الهجا والهاجة الصفدع وهجو يومنا: اشتد حره . وفي اليائي من المادة به هجى البيت هجياً انكشف ، وهجيت عين البعير : غارت . وبما هو قريب من المادة: الهياج بمعنى الحمق والطيش والتسرع ، الهياج بمعنى الحمق والطيش والتسرع ، والهوجاء : الربح التي تقلع الديوت .

وقد يكون الهجاء بمعنا والادبى مأخوذاً من الصفدع فهو قبيح الشكل بشع الصوت. وقد يكون مأخوذاً من اشتداد الحر ففيه معنى التنكيل والتعذيب . وقد يكون حاّخوذاً من الاصل اليائى فهو يكشف عن سيئات المهجو (١) .

أما اشتقاق كلمة , الهجاء ، في الإفرنجية ، فإن أصل المادة ، Satire ، في اللاتينية ، هو Satura Satira و بقصد بها حشو المشوى ، ثم انتقل الاشتقاق إلى Satura الحجازية وهي ، الصحفة الممثلثة ، التي تحوى بحوعة من الفواكه المختلطة تقدم لواحد من الآلهة الريفية أو الجبلية .

<sup>(</sup>١) أساس البلاغة . مادة و هجاء ، و و الهجاء والهجاءون في الجاهلية ، ص ١٤ -

وفى الاستعال الاخير اتحدت كلمة Satire بالحيل والحدع أوالؤخارف التي تنسب إلى الساطير Satyr وهي وجنبة الحرجات ، [ الاساطير ] .

أما في الإنجليزية ، فقد عوز هذا الاتحاد بين المعنيين ما نراه ملحوظاً من الفوضي. في تهجى الكلمتين (١) .

وفى دائرة معارف وكاسل ، و أن أول استعال أدبى لهذه السكامة يدل على نوع من. النكتة والتشهير .

#### – ۲ –

### تعريف الهجا. وخصائصه:

يعرف بعض الباحثين الهجاء بأنه أدب غنائى يصور عاطفة الفضب أو الاحتفار والاستهزاء . وسواء فى ذلك أن يكون ، وضوع العاطفة هو الفرد أو الجماعة أو الآخلاق والمذاهب، فالهجاء لا يصطنعه – كما يقول برونونبير – إلا وسيلة للتعبير عن طريقته فى الحس والتفكير ، معارضاً طرق الآخرين فى حسم وتفكيره ، تلك الطرق التي تثير بالمعارضة ذاتها خضبه أو سخطه واستشناعه أو خوفه واحتقاره أو استهزاءه.

وهذا التعريف يخالف المشهور عند نقاد العرب من وجهين •

الوجه الأول: شموله الشمر والتر ، والمشمور لا يكون إلا شمرًا .

والوجه الثاني: أن موحوعه شاه ل الفرد والجماعة والآخلاق والمذاهب والمشهود. حدم أنه مقصور على الآفراد(٢) .

وعما يؤيد هذا أن الجاحظ يسمى بعض وسائله النثرية هجاء فيةول في مقدمة كتاب الحيوان(٣)، وعبنني بكل ما كنبت إلى إخوانى وخاطائى من مزح وجد، ومن هجاء لا يزال ميسمه باقياً ، ومديح لا يزال نامياً الخ.

<sup>(</sup>۱) مادة « Dictionary of world Literature' p 502 « Satire » مادة « (۱) دائرة المعارف الفرنسية مادة « والهجاء والهجاء والهجاء ون في الجاهلية ص ١٤ -

٠٢ - ١ - (٣)

وصاحب المقد الفريد يحمل فى الفرآن هجاء فيقول (1): قال الله تبارك فى هجو المشركين : دوالشعراء يتبعهم الغاوون . الآية ، وأبو هلال العسكرى يروى فى باب الهجاء شعراً أخلاقياً لا يدخل فى الهجاء بمعناه الصيق عند قدامة وأشياعه . ويذكر فى هذا الباب فتراً مسجوعاً فى أغلب الاحيان ، ولكنه يسميه ذماً . والنوبري فى نهاية الارب يجمل النثر والهجاء الاخلاق فى باب الهجاء فيقول (٢) : دوإن الشعراء والبلغاء فى الدم والهجاء نظماً ونثراً سنورد منهما طرفاً ، ويجمل من الهجاء قسها هو هجاء

والذى يعنينا فى بحثنا هذا هو: ذلك الشعر الغنائى الذى يوجه فيه صاحبه الملامة والنقد والامتهان والاحتقار والكره والبغض لكل ماهو معيب مرذول ، أو هرأة صحكة من الأفراد أو الجماعات والمذاهب أو الاخلاق .

أخلاق ،كهجاء الحسد والسعاية بالبغي والغيبة والنميمة .

دوالهجاء ساخط على المجتمع ثائر على مافيه ضيق به . والهجاء نتيجة عقدة نفسية وربما فىكثير من الاحبان نتيجة لمركب نقص، .

دومن عيزات الهجاء دقة الملاحظة ، فالهجاء طلعة بصير يفطن إلى أدق التوافه و الطفها عا محيط مه .

والهجاء يعتمد على التأثير السريع والوضوح الحلاب، فأسلوبه يمتاز جالبساطة التي لا أثر فيها التكلف. وقد يصل فيه الإسفاف والهبوط إلى مستوى الشكتة العامية والحديث الشائع المتداول بين العامة ، دوأصحاب المطبوع أقدر على الهجاء من أهل المصقوع، ذلك لآن دالهجاء فقد للحياة ، فهو يأخذ مادته من الواقع، ولا يستمدها من الحيال أو التفكير ، ولذلك كانت أبرز صفاته الواقعية البميدة هن الإسراف في الصناعة ، والتي تقوم على تجارب الحياة ودقة الملاحظة ، لما بجرى فيها

-1800: 7= (1)

من أحداث، (٩).

<sup>· 779 - : 7 = (</sup>Y)

ز(۱) الهجاء والهجلمون في الجاهلية ٧٧ ـ ٧٣

#### - 4 -

### الفرق بين الهجاء والشعر التهذيبي :

والواقع أن الجاهليين حين قصروا الهجاء بممناه الآدبى على شكله الدخصى كانوا المحقين . فقد نشأ الهجاء عندهم كما نشأ الهجاء عند غيرهم من الآمم تنديداً بالمايب الشخصية أول الآمر ، ثم تقدم الهجاء عندهم كما تقدم عند غيرهم ، وارتفع عن الاحقاد الحاصة إلى عنصر الحياة العامة . فسكان منه السياسي ، وكان منه الاخلاق ، وكان منه الديني .

وهنا يجب أن نشير إلى فرق دقيق بين نوعين من الأدب لا ينبغي أن تخلط بينهما : هما شعر الهجاء والشعر الهذبي (أو الآدب) كما كان يسميه بعض نقادنا القدماء . فالشعر التهذبي يقصد به الوعظ والإرشاد ، أما الهجاء فيرمى به صاحبه إلى العقوبة والانتقام . فالأول يقدم درساً في الاخلاق أو الدين والفلسفة .

أما الهجاء فهو شريعة القصاص – كما يقول أد أولد – من المجرمين الذين لا تناهم يد القانون القصيرة ، فالهجاء يرى أن هناك طائفة من المجرمين قد غلغات طبائعهم بمسة أشربوا في قلوبهم الباطل والإثم والغرور ، حتى ما يؤثر فيهم نصح أو تحذير فهو ينشر على الناس مخازيهم ، ويجعلهم أضحوكة ومثلة ، وقد لا يرجو من وراء عمله هذا أن يصلحهم أو يعاهره ، فالعلاقة بين الشعر التهذبي والشعر الهجائي هي كالصلة بين المدرسة والمحكمة ، أحدهما يسعى لتكوين النصيلة ونشر الحركمة ، والآخر يغزله عقابه بالرذيلة ويهنك الستر عن الحاقة والسفه . . دافع الشعر التهذبي وغبة صادقة في الإصلاح ، ودافع الهجاء شهوة الغضب والإنتقام (١) .

٠ ١٧ ، ١٦ ) المجاء و المجاء و ن ١٦ ، ١٧ ٠

### علاقة الهجاء بالسحر:

وقد كان فن الهجاء من أكثر الفنون الشعرية ارتباطاً بالسحر في أوهام العرب ذلك لآن الحفاء والغموض اللذين لازماً فن الشعر ، كانا أليق بالشر ، وأدنى أن يبعثا الرهبة والحوف في قلوب الناس . فقد كانت العرب تزعم أن لـكل شاعر رمميا من الجن يسمونه تابعاً أو هاجساً وذلك وأضح في قصصهم وفي شعره(١) .

ووجه الشبه بين السحر والهجاء واضح . فالسحر كلمات تقال فيصيب شرها المسحور ، وينصب ما تضمنت من لعنة على المقصود بالإيذاء ، والهجاء كذلك كلمات تقال فيها معنى الشر واستمطار اللعنة . والساحر يتوسل إلى شياطينه وأرواحه الشريرة أن تعينه على إلحاق الآذى بالمسحور ، والهجاء يستلهم شياطينه الهجاء ويستعينها على المهجو . ولذلك غلب ذكر شياطين الشعر في الهجاء بنوع خاص و لامر مانسب الناس هذه القوة الحقية التي تمد الشاعر بالشعر للشر ولم ينسبوها للخير ، فقالوا ، شياطين الشعر ، ، ولم يقولوا ، ربة الشعر ، كا تعود اليونان أن يقولوا .

وقد كان الشاعر إذا هجا ربماخرج على الناس فى زى غريب غير مألوف وبالغ فى مسخ شكله وتشويه خلقته . وكان حساس بن ثابت يلوث شادبه وعنقفته بالحناء دون سائر لحيته ، فيبدو لأول وهلة كأنه أسد والغ فى الدم، وروى الآلوسى فى بلوغ الآرب : د أن الشاعر كان إذا أراد الهجاء دهن إحدى شتى رأسه وأرخى إزاره وانتعل نعلا واحدة (٢) ، . لذلك كان العرب شديدى الخوف من الهجاء . وكانوا يرون بيت الهجاء متضمناً قوى خفيدة ، ولعنة تصيب من تحل به . ويقول مزود بن ضرار الذبياني (أخو الشماخ بن ضرار)

<sup>(</sup>١) مقدمة ابن خلدرن صـ ٨٠ ، ١٦ .

<sup>(</sup>۲) بلوغ الآرب ۳ : ۲۰،۶

فى رجل من بنى عبد الله بن غطفان خدع غلاما من قومه فاشترى إبله بغنم .. وهو هنا يندد بخدعة الرجل، طالبا إليه أن يرد الإبل، وقدصورها مصابة بالجرب وبمختلف الادواء، وكأنه يرمد أن يشأمها وبنزل بها اللمنة والبوار:

فيا آل ثوب إنما ذَو دُخالد كنار اللظى لاخير فى ذود خالد (۱)
جهن دوره من مُنحاز وغدة لهما ذربات كالثدى النواهد (۲)
جربن فا بُسهنان إلا بغلقة عطين وأبوال الدساء القواعد (۳)
فلم أر رزءا مثله إذ أتاكم ولا مثل مايهدى هدية شاكد (۱)
ويؤيد ذلك ماروى صاحب السيرة ، من أن أبا سفيان بن حرب ألتى ابنه مماوية ارضاً ، فرقاً من دعوة خبيب حين قال وقد أخذوه ليصلبوه : « اللهم احصهم عدداً ، واقتلهم بدداً ، ولا تفادر منهم أحداً ، وقد كانت العرب ترعم أن الرجل إذا دعى عليه فاضطجع لجنبه زالت هنه (۵) .

وكان الشاعر ربما عجز عن دفع مظلة ، أو ردحق غصب منه ، فلا يستعين على ذلك إلا بلسانه فيهاب الناس هجاءه أكثر بما يخافرن سيف الفاتك الجباد .

<sup>(</sup>١) الدرد: الجاعة القليلة من الإبل.

<sup>(</sup>٣) جربن: أصابهن الجرب. يهنأن: يطلين الغلقة: شجر يدبغ به عطيين: معطون لأنها لا يدبغ بها إلا بعد عطنها.

<sup>(</sup>٤) الشاكد المهدى والشكد الإهداء .

<sup>(</sup>ه) السيرة ٣ : ١٨٢ .

# أقسام الهجاء:

ينقسم الهجاء إلى ثلالة أقسام : هجاء شخصي وهجاء أخلاقي وهجاء سياسي .

فالهجاء الشخصى يعتمد على مهاجمة الأفراد. وهو أقدم أنواع الشعر الهجائى وهو في معظم الاحيان متأثر بالأهواء الشخصية ، بعيد عن العدل والإنصاف . لأنه لاير تقى غلام عناصر الحياة العامة إلا فى القليل من نواحيه ، فهو أقرب السباب ، وأدنى إلى أن يتورط فى الفحش ، ومثل هذا الشعر قد يعجب المعاصرين ويسترعى انتباههم ، فهر ددونه شامتين أو ساخطين ، ولسكنه يفقد جزءاً كبيراً من قيمته بتداول العصور ، فلا يتحمس له الناس ولا يجدون فيه المتعة إلا بمقدار مايشتمل عليه من نادرة طريفة ، أو سخرية مسلية أو نكته مضحكة .

أما الهجاء الآخلاق ، فوضوعه الجرائم الآخلاقية أو الدينية والمفاسد الاجتماعية ، والعادات القبيحة والعبوب الإنسانية على وجه العموم . وقد يعم بالهجاء جنساً من «الاجناس لايمين منه أفراداً ، كالذي نجده في شعر المعرى من السخط على المرأة أورجال الدين . ومن أمثلته في الادب الحجازي وصف العقوق لامية بن أبي الصلت .

والنوع الثالث من الهجاء هو الهجاء السياسي وهو يتميزعن سالفيه بأن صاحبه يرى مثله الاعلى في حزب من الآحز ابأو طائفة من الطو ائف أومذهب من المذاهب، خور يهاجم كل ما يتمارض مع هذا المثل من نقائص ومعايب تتمثل في أنصار حزب. وهو يزعم في كل هذا \_ صادقا أو متصنعاً \_ أنه يهاجم في سبيل الفضيلة والحق .

ونستطيع أن نلحق بهذا القسم الهجاء الديني والهجاء القبلي . أما الهجاء الديني . فنجد له أمثلة فيما كان بين شعراء المسلمين وشعراء قريش أول ظهور الإسلام . وأما الهجاء القبلي فيصور الشعر السيامي في طوره البدائي عند العرب . فقد كان الهجاد للعبل مثل ما يحمل المواطن لوطنه والإجلال مثل ما يحمل المواطن لوطنه

بل أشد: وكان الفرد على قبيلته من الحقوق ، مايشبه حق المواطن على وطنه ، فهى مكلفة بحمايته من كل اعتداء وهو بعد هذا مسئول أما ها، مرتبط بها ، لارأى له إلا مارأت ، وهو يضع سيفه ولسانه فى خدمتها ولها أن تحرمه من جنسيته بأن تتبرأ منه وتعلنه طريداً (۱) . . . وقد ذكرنا أمثلة لذلك فى الشعر السياسى وسنتناول بالتفصيل هذه الافسام . .

#### - 7 -

أما الهجاء الشخص فبعثة تلك المنازعات الفردية ، والحلافات الشخصية التي تنشأبين الافراد في كل زمان ومكان بحكم أن الحياة كلها صراع على العيش ، ونزاع على الماله والجاه والسلطان .

وقد كان هذا الللون صورة سريعة حادة لانفعال الفضب لدى الجاهليين ، فسلم يتح له الصقل، ولا الآناة التي هي سبيل التجويد ، نهر فقير في الصور والمسانى، منتبل الحظ من الخيال .. وهو بعد معركة كلامية هائجة تستعربين فردين يتقاذفان بالشتائم ،

ويتميز المجاء الشخصي بما يأتي:

(١)بسط اللسان، وكيل الشتائم واختلاق المثالب والمعايب. وكثيرا ما يكون السباب مفحشاً مقذعاً يفضح العورات دون مراعاة لادب اللياقة أو الاحتشام.

(۲) الفخر بالاحساب والانساب، والاهل والمال ولو الد وكريم السجايا والتعالى
 بها على الخصوم والاعداء، وتعييرهم بنقائصهم فى هذه المفاخر.

(٣) تهديد الحصم بالقتل، وبالشعر الذي يسمه بميسم الذل ويظل لعنة تلاحقه في كل سامر وناد، ويبق على الآيام ذل الدهر وعار الآبد ووصمة الحياة ١ هذه هي المعانى التي لايكاد يخرج عنها الهجاء الفردي .

<sup>(</sup>١) الحجاء والهجاءون في الجاهلية ١٩، ٢٠ ، ٢١ .

وقدكان الشعراء الحجازيين نصيب في هذا الاون من الحجاء ، يقول المزود بن ضرار الدبياني ( أخو الشماخ) :

اخر مهرم مندوحة ومآكل وأنبح منى رهبة من أناضل وأنبح منى رهبة من أناضل قناتى لا يلدنى لها الدهر عادل معن إذا جد الجراء ونابل يغذّ يبهاالسادى و تحدى الرواحل ضكواح لها فى كل أرض أز امل إذا رازت الشمر الشفاه العوامل كشامة وجه ايس الشام غاسل فلاالبحر منزوح ولاالصوت صاحل (1)

يهزون عرضى بالمغيب ودونه على حين أن جراً بت واستدجانبى وجاوزت رأس الاربعين فأصبحت فقد علموا من سالف الدهر أننى زعيم لمن قاذفته بأوابد مذكرة تانى كثيراً رواتها تمكش فلا تزداد إلا استنارة فن أرمه منها ببيت يلح به كذاك جزائى في الهدى وإن أقل

وكان المزود فارساً مشهوراً، وكان هجماء خبيث اللسان، حلف لاينول به ضيف إلا هجاه، ولا يتنكب بيته الا هجاه، إلا أنه أدرك الإسلام فأسلم، ويبدو أنه أقلع عن الهجاء أخيرا لقوله فيها نقل صاحب اللسان (٤٨٤:٤٨٤)عن ابن السكيت:

تبرأت من شتم الرجال بتوبة إلى الله منى لاينادّى وليدها

<sup>(</sup>۱) القوم: الآكل بمقدم الفم . يقول قد كان لهم مندوحة ومنصرف عن أكل هرضى في غيافي . أنبح منى: صار من أناضاهم يذبحون كالسكلاب . الممن المعترض في كل شيء . الجراء . الجري النابل: الحاذق في النبل . الآوابد: الوحوش أو غرائب الشمر . أزاء ل : جمع أزمل وهو كل صوت مختلط . رازت الشفاه الشمر : جربته . العوامل: النواطق بالشمر . الهدى: التهادى بالشمر ، يقصد المهاجاة . الصحل: بحق الصوت . يقول إنه لا يكل ولا ينضب معينه .

على أننا نجد حظا وافراً من الجال الفي في قصيدة ذي الأصبع العدواني التي يهجو \_\_\_\_\_ ابن عم له :

مختلفان فأقليه ويقلبني غالني هونه بل خلته دوني أضربك حي تقول الحامة السقوني عنى ولا أنت ديـًالى فتخزونى ولا بنفسك في العزَّاء نكفيني بالفاحشات ولا فتكى بمأمون مموناً فلست بوكشاف على المكون ترعى المخاض وما دأبي بمغبون وإن تخالق أخلاقا إلى حين وابن أبيّ أبي من أبيين ولا ألين لمن لايبتغي ليني فأجمعوا أمركم كلا فكيدوني وإن جهلتم سببل الرشد فأتونى أن لا أحبكم إن لم تحبوني ولا دماؤكم جمعا تشروبني والله بجزيكم عنى ويجزينى ودى" على مثبت في الصدر مكنون سمحاً کریما اجازی من بجازینی لفلت إذ كرهت قربى لها بيني

ر ولی ابن عم علی ما کان من خلق أزرى بنا أننا شالت نمامتنا ياعرو إن لاتدع شتمي ومنقصي لاه ابن عمك لا أفضلت في حسب ولا تقرت عيالي يوم مسغبة اِن لممرك ما بابي بذي غكلقً عف ندود" إذا ماخفت من بلد عنى إليك فيا أمرى براعية كل امرىء راجع يوما لشيمته اني أني أني ذو محافظة لا يخرج القسر منى غيرً مأيية وانتم مشر زید معلی مانه فإن عرفتم سبيل الرشد فانطلقوا ماذا علی و إن كنتم ذوی كرم علو تشربون دی لم یکرو شاربکم الله يعلمنى والله يعلمكم قدكنت أوتيكو نصحى وأمنحكم المام والولنت لى الفيتني بشراً روالله لو گرهت کنی مصافحتی

ويصادف الباحث في الآدب الحجازي بعض الهجاء المفحش كالآشمار القد تنسب لحسان بن ثابت حتى بعدأن خالط الإسلام روحه ، فها هو ذا في المعركة الناشبة بين الإسلام والشرك في يوم أحد مهجو هند أم معاوية فيقول :

إشرت لكاع وكان عادتها اؤم إذا أشرت مع الكفر لمن الإله، وزوجها ممها هند الهنود طويلة البظر أخرجت مرقصة إلى أحد في القوم ممنقة عثى بكو<sup>(1)</sup> ثم يقول:

أقبلت زائرة مبادرة بأبيك وابنك يوم ذى بدر ونسبت فاحشة أتيت بها يا هند ويحك سبة الدهر فرجعت صاغرة بلاترة عما ظفرت به ولا وتر زمم الولائد أنها ولدت ولدا صغيراً كان من عهر

بل إنه ليتهمها بأنها كانت تسقط أولادها من السفاح وتدونهم سرآ فى بطحام أجياد سترآ للفضيحة والعار فيقول:

لمن سواقط صبیان منبذة باتت تفحص فی بطحاء أجیاد باتت تمخص ما كانت قوابلها إلا الوحوش وإلا ضبة الوادی ویهجو بنی سهم و عمرو بن العاص بن وائل ( وأمه النابغة امرأة من عفرة )، قول:

أما ابن نابغة العبد الهجين فقد أنحى عليه لسامًا صارمًا ذكرًا ما بال أمك راغت عند ذى شرف إلى جذيمة لما عفت الآثرًا ظلت ثلاثًا وملحان معانقها عند الحجون فما ملا و لا فترًا يا آل سهم فإنى قد نصحت لـكم لا أبعثن على الأحياء من قبرًا

<sup>(</sup>١) مرقصة : ترقص البعير وذلك حين تسرع في السير . ممنقة : مسرعة كذلك.

أما هشام فرجلا قبنة بجنت باتت تغمزوسطالسامرالكمرا(۱) لولا النبي وقول الحق مغضبة لما تركت المكم أنهى ولاذكرا ويقول في هجاء بني المغيرة:

هلا منعتم من المخزاة أمكم عند الثنية من عمرو بن يحموم السلمة من المخذين كالموم السلمة ماء الرجال على الفخذين كالموم

ولا نريد المضى في هذا الشعر الفاحش بل الممن في الفحش الذي لا نـكاد نجد له خطيرًا في الشعر الجاهلي، ولعل كشيرًا منة مشكوك فيه لا تصح فسبته لحسان.

ويمتاز حسان ، بعراعته فى خلق الصور الفنية وابتكارها وهذه الموهبة تتبح المهجاءين بنوع خاص كثيراً من الشهرة والذبوع ، فهى تصور إلى جانب الذكاء بصيرة هجاءية ، ودوحا فكهة ، فسكهة ، لا تنظر إلى الأشياء إلا لتسخر منها ، وترى فيها شبها قربها بألوان مضحكة من الصور ، يقول فى هجاء رجل من بنى عابد بن عبد الله الخزوى :

فإن تصلح فإنك عابدى وصلح العابدى إلى فساد وإن تفسد فيا الفيت إلا بعيداً ما علمت من السداد على ما قام يشتمنى لئيم كخنزير تمرغ فى رماد ويقول فى هجاء الحارث بن كعب (رهط النجاشي) الشاعر:

حار بن كعب ألا الاحلام ترجركم عنا وأنتم من الجوف الجاخير

<sup>(</sup>۱) راغت: مالت عن القصد: ذو شرف: موضع ، جذيمة اسم رجل: يقول له هلا خبر أن خبر أمك انحرفت عن الطريق إلى ذلك الرجل معفية آثار أقدامها على الرمال خشية أن تتبع. ملحان: عبد لحزاعة. الحجون: جبل محكة. للساجن: اللائع م تدكب المقابع المحزية ولا يبالى العذل والتقريع. السكمر: جمع تحرقوهو وأس الذكر. العصر والسكبس باليد.

لابأس بالقوم من طول ومن عظم جسم البغال وأحلام العصافير خرو االتخاجؤ وامشو امشية سجحا إن الرجال ذو و عصب و تذكير كأنكم خشب جوف أسافله مثقب فيه أرواح الاعاصير ألا طمان ألا فرسان عادية الاتجشوكم حول التنافير (١)

**- V -**

### الحجاء السيامي:

وأما الهجاء السياسي في الحجاز فألوان شي منها :

- (١) هجاء الفرد قبيلته .
- (ب) هجاء الفرد قبيلة أخرى يصور فيه مثالبها ومَا بينها وبين قبيلته من منازعات حرمنافسات .
- (ح) هجاء يتجه إلى الملوك الطفاة الذين يذلون القبائل ويفرضون عليها الاتاوات الفادحة .
  - ( د ) هجاء يصور الملاحاة التي كانت بين الاسلام وبين أعدائه .

وقد تحدثنا عن الآلوان الثلاثة الأولى في « الشعر السياسي » - كما أسلفنا طائفة من الشعر الذي قبل في نقد الملوك الطغاة وتهديده ، وذكرنا نبأ الحارث ابن ظالم المرى الذي فتك بخلد بن جعفر وقتل ابنا للنمان كان في حجر أحته سلمي بنت ، ظالم وأوردنا قصيدته التي مطلعها:

قفا فاسمما أخبركا إذ سأتما محارب مولاه و ثكلان نادم و نزید هنا أن سنان بن أبی حارثة المری – وهو بومةد رأس غطمان – قال

طلنمان بعد هذه الحادثة : « أييت اللمن والله ما ذمة الحرث لنا بذمة ولا جاره انسا

<sup>(</sup>١) الجوف ج أجوف الجخور بالواسع الجوف والمراد الضفاء المستريحون . المتخاجة بالتباطؤ في المثنى العصب : شدة الخلق المشية السجح بالسهلة . التجدز : تنفس الممدة عند الامتلاء . التناير : ج تنور وهو ما يخبر فيه . ديران حسان ص ٢٠٣ و والهجاء والهجاءون ص ٢٧٧ ه .

بجاد، ولو أمنته ما أمنـــاه، . فقـــال الحرث يندد بالنعان وسنان ويتوعدهما ويسخر منهما :

فكيف بخطاب الجطوب الأعاظم ألا أبلغ النعان عن رسالة فزوع إذا ماخيف إحدىالعظائم وأنت طويل البغىأبلجمعور بأروع ماض الهم منآل ظالم فا غرة والمر. بدرك وتره آخى ثقة ماضى الجنانمشيع كيش التوالى عندصدق المزائم فأقسم لولا من تعرض دونه لعولى بهندى الحديدة صارم فأفتل أقواماً لناماً أذلة يعضون من غيظ أصولالأباهم تمی سنان صلة أن يخفيني ويأمن ، ما هذا بفعل المسالم؟ تمنيت جهدأأن تضيع ظلامتي كذبت ورب الراقصاتالرواسم ولم تتكنفه عروق الآلائم يمين امرى لميزضع الاؤم ثديه

أما اللون الرابع الذي يصور الصراع بين الشرك والاسلام ، فيمكن أن فسميه «الهجاء الديني » .

#### — A —

### الهجا. الديني :

وقد أدرك النبى صلوات الله علية قيمة الحرب السكلامية وأرها الفعال في تعزيز الحرب الفكرية ، والمعارك الحربية بينه وبين قريش الوثنية ؛ فانتدب حسان ابن قابت ، وكعب بن مالك ، وعبد الله بن رواحة للذود عن الاسلام ومنافحة المشركين ، وكان حسان وكعب يصارضانهم بمثل قولهم بالوقائع والآيام والماثر ، ويعير انهم بالمثالب . وكان عبد الله بن رواحة يعيرهم الكفر ، ويعلم أنه ايس فيهم شر من المكفر . فعكانوا في ذلك الزمان أشد شيء عليهم قول حسان وكعب ، فلما أسلموا وفقهوا الاسلام ، كان أشد القول عليهم قول ابن رواحة (١) .

<sup>(</sup>١) الآغاني ١٥:٨٨.

وكان النبي صلوات الله عليه يصلح بعض هذا الشعر ويوجهه ، ويطلب إلى حسان أن يستفيد من علم أبى بكر في الانساب ليعرف مخازى قريش وعوراتها .

وقد كان أثر هذه العناية بالدعاية للدين واضحا في نمو فن الهجاه وعنفه، ولكنه لم يترك أثراً واضحا في أسلوب هذا الفن، فقد ظل كاكان جاهليا في صيمه، معتمداً على الانساب، والتعبير بضعف العصبية، وخمول الذكر، والعجز عن حماية الجار، والاستسلام المهاجمين من الاعداء، والقعود عن الثار، إلى أمثال هدده الحصال التي تصور المثل الجاهلية، ولم يتأثر بالقيم الجديدة إلا قليلا. والني صلوات اقدعليه يقول لشعراه المسلمين؛ قولوا لهم مثل ما يقولون المكم، ذلك لانه قصد إلى التأثير في الجاهير، ولم يكن التعبير بالمشرك، وعبادة ما لا يعقل، ومخالفة الحلق القويم، ليصنع في هذا المقام شيئاً، فالهجاء فن يعتمد على الواقع وعلى القيم الاخلاقية الاجتماعية كما يتصورها المصر (۱)؟ ومن أمثلة هذا الشعر قول عبد الله بن الزبعرى في غزوة أحد قبل أن يسلم:

إنما تنطق شيئاً قد فعل وكلا ذلك وجه وقبل فقريض الشعريشني ذا الغلل ماجد الجدين مقدام بطل غير ملناث لدى وقع الآسل جزع الحزرج من وقع الآسل واستحر القتل في عبد الآشل وعدلنا ميل بدر فاعتدل لو كزرنا لفعلنا المفتعل عللا نعلوهم بعد نهل

يا غراب البين أسمعت فقل ان للخير والشر مدى أبلغا حسان عنى آية أبلغا حسان عنى آية كم قتلنا من كريم سيد صادق النجدة قرم بارع البيت أشياخي ببدر شهدوا حين حكت بقباء كيها خفوا عند ذاكم رقصا فقتلنا الضعف من أشرافهم لا ألوم النفس إلا أنسا بسيوف الهند نعلو هامهم

<sup>(</sup>١) الهجاء والهجاءون في الجاهلية ص١٧٧ و ١٧٨.

وقول حسان بن ثابت في غزوة بدر :

لقد علمت قريش يوم بدر بأنا حسين تشتجرُ العوَالى قتلنا ابنى ربيعة يوم ساروا وفرَّ بها حكيم يوم جالت ووَرَّ تها عند ذاك جموع فهر لقد لاقيتم خزياً وذلاً وكان القوم قد وكوّا جميما

غداة الآسر والقتل الشديد حاة الرّوع بوم أبي الوليد إلينا في مضاعفة الحديد بنو النجار تخطر كالآسود وأسلمها الحوّير ثمن بعيد جهيزاً باقيا تحت الوريد والم يلوو اعلى الحسب التّليد (1)

# والغصل الستانع

# فنون شعرية أخرى

تحدثنا في الفصول السابقة بتفصيل ما عن طائفة من أغراض الشعر وفئونه، وسنتناول بالإجمال في هذا الفصل أغراضا أخرى هي الوصف والمديح والرثاء.

### الوصف

كان الشعراة الحجاز بين في الجاهلية بجال واسع في ميدان الوصف، فقد وصفوا بيئتهم وما يتصل بحياتهم من مظاهر الطبيعة أو مظاهر الحضارة وغيرها ، وصفوا الآرض والساء والليل والكواكب والنجوم ، والرياح والأمطار والبرق والسحاب كا وصفوا النبات والازهار والاشجار والصحراء وما بها من نجاد ووهاد ، وشعاب وجبال وبطاح وكثبان ، وما يدور في فلك حياتهم من حل وترحال وكر وفر ،وغارات وحروب ، كما وصفوا الإبل والخيل والطير والنعام والآرام والظباء وغيرها . كما المتدوا بوصف المطاعم الرقيقة كالفالوذج والملابس الناعمة وألوان الحلى وسائر عظاهر القرف ، والكتابة وأدواتها ، والحروب وأسلحها .

وكان الحجازيون إذا تناولوا "بالوصف مكاناً أو حيواناً أو امرأة أو أى شيء في الحياة ، توخوا الدقة والصدق في رسم الواقع ، فهم بذلك واقعبون يمثلون الطبيعة كما هي ، ولا يتحرجون في ذكر الاعضاء التي يعد ذكرها خروجاً على أدب اللياقة . وكانوا لا يبالغون في وصفهم. ومن النادر أن نجد المثل قول النابغة في وصف السيوف الصادعة:

تقد السُلوق المضاعف نسجه وتوقد قى الصحصاح نار الحباحب (") وهو في هذا البيت بذهب إلى أن سيوف المُمدوحين تقطع الدرع المضاعف ، تم تقد الفارس والفرس ، ثم تنقذ منهما إلى الحجارة حبث تقدح فيها الشرد . وهي مبالغة قل أن تجد لها نظيراً في الشعر الحجازي الجاهلي .

وكانوا إذا صوروا حادثة ، مثلوها دون إيغال في استعال الكناية أو المجازكا فل أبو ذؤيب الهذلي في وصف حر الوحش وصيدهما(١). وليس معني همذا خلق أوصافهم من الجال الفني . كلا ، فإننا نجد امم تشبيهات رائمة واستعارات جميلة كا يتضح ذلك من القصيدة التي يصف فيها تأبط شرا تحيا له للخلاص من مجيلة في إحدى مغامراته الظافرة .

وقصة هذه المغامرة أن بنى لحيان أخذت عليه طريق جبل ألقوه به يجنى عسلا ولم يكن له دربسواه . فقالوا له : استأسراو نقتلك ، فأنى أن يستأسر، وهداه فكره اللماح إلى حيلة تخلصه من موقفه الحرج فصب ما معه من العسل على الصخر ، وترك جسمه ينزلق عليه حتى وصل إلى الارض من غير طريقهم ، ونجا منهم دون أن يمسه أذى من الصخر ، والموت المحقق ينظر إليه خزيان لنجاته منه :

إذا المرء لم يحتل وقد جد جده ولكن أخوالحزم الذى ليس نازلا فذاك قريع الدهر ما عاش حول أقول للحيان وقد صفرت لهم هنا خطف إما إسار ومنة وأخرى أصادى النفش عنها وإنها

اضاع وقاسى أمره وهو مدن به الخطب إلا وهو للقصد مبصر إذا سد منه منخر جاش منخر وطابى ويومى ضيق الجحر معون وإما دم والقتل بالحر أجدن لمورد حوم إن فعلت ومصدر

<sup>(</sup>١) السلوقى: درح منسوب إلى بلدة وسلوقة ،: من ساحل أنطاكية بالشام أو هي قرية بالهيل من ذباب قرية بالهيل من ذباب على مناع يضي بالليل من ذباب يسمى والحباحب ، .

<sup>(</sup>٣) راجع ديوان الهدليين ١ : ٦ وما بعدها .

مرشت لما صدري فزل عن الصفا . به جؤجؤ عبل ومتن عصر فالط سهلالارضلم يكدحالصفا بهكدحة والموت خزيان ينظر فأبت إلى فهم ولم أك آئباً وكم مثلها فارقتها وهي تصفر

ونحن لانستطيع استيعاب الـكلام في هذا الباب الواسع، وحسفنا أن تذكر للَّوْ نَبِنَ مِنَ أَلُو انَ الوصف. وهَمَا أَدُو اتَ الفَتَالَ ، وأَدُواتَ الكَتَا بَهُ :

#### آدوات القنال:

تمتبر السيوف أشهر آلات القتال ذكرا وأكثرها أسماء ونعوتا وأجودالاسلحة اللَّى يستعملها الدربي . وكانت السيوف تصنع أحيانا بالمدينة على يد بعض القيون كما اشتهر بصناعتها أأيهود.

ومن أجود سيوف الحجازيين ، بل سيوف العرب عامة : المشرفية وهي ملسوبة إلى المشارف وهي القرى التي تدنو من الريف مثل خيبر ودومة الجندَل. وقيل تنسب إلى د مشرف، وهو رجل من ثقيف. ومن أشهرها د الهندية،، المستوردة من الهند.

وقد برع الحجازيون في وصف السيوف والفخلا بها ومرونتهم في استعالها . فقال قيس بن الخطم:

كأن سيوفنا منا ومنهم مخاريق بأيدى لاعبينا

كا برعوا في وصف القسى والدروع والرماح، وهذا للزرد بن ضرار يصف رحمه بأنه لين مهتز كأنما ستى بالزيت، وبأنه مصمت بهتز أعلاه إذا ماهز مقبضه حتى أحكانه "ثعبان حذر، أما سنا نه فحاد لامع كأنه هلال ناحل يضي. في ظلمة الليل:

تغشاه منباع من الزيت سائل ملال بدا في ظلمة الليل نا حل "

ومطرد لدن الكعوب كأنما أصم إذا ماهن مادث سراته كا مار ثعبان الرمال المواثل له قارط ماضي الغرار كأنه

<sup>(</sup>١) مطرد: اين مهتن منباع : سائل . سراته : أعلاه . موائل : محاذر . فارط : حنان غرار: حد.

ومزرد نفسه هو الذى قدم لنا صورة دقيقة بارعة لفوسه ، منذ أن كانت فرح منالة بخبورة فى مكان بعيد تصونها الفروع والاشجار للملتفة حتى وصل إليها القوامى بعد أن نحى من طريقه كل رطب ويابس وأنفل تحت الشجر حتى نالها فاقتطفها ... إلى أن هيأها المرمى بعد عامين يلتمس فيهما اعتوجاجها ، فإذا هى صفراء ينلى تمنها المشترى الحاذق ، وإذا ماحرك الرامى وترها كان لها عويل أسكلى حزينة ، ثم يصف حرصه عليها إذا سقط الندى حيث يلفها بالحبير وهو الجديد المحبر ، لا بالمعاوز وهم الثناب الحلقة :

تخايرها القراس من فرع صالة فأمسكها عامين يطلب درأها أقام الثقاف والطريدة ممتنها إذا أنبض الرامون فيها ترتمت كأن عليها زعفرانا تمسيره إذا سقطالانداه صينت وأشعرت

ويصف الشنفرى قوسه بأنها ملساء صلبة ذات صوت كأنها تهتف، وقد زانتها الرصائع، وإذا ما انطلق عنها السهم معسع لها حنين وإعوال كأنها امرأة منكوبة اصطلحت عليها الارزاء:

رصائع قد نبطت إليها و محمل مرزأة عجلى ترن وتعُمول(٢) منوف من الملس المتون رينها إذا زل عنها السهم حنت كأنها

<sup>(</sup>١) لها شذب وجزائز: أى دون الوصول إليها عبدان مشذبة ، وجزائز ، أوحزائز فروع أوأصول مقطوعة . الدره : الاعوجاج . الغامر: الشق فى القوس . الثقاف: خشجة تقوم بها الزماح . الطريدة : القصبة يعرف بها اعتدالها . تمسيده : تحركه ، الحبيد : الحبر المنقوش .

<sup>(</sup>٢) المتون : الصلبة . الرصائع : مايرصع به من جوهر أو غيره . الحمل : علاقة . السيف عجلي : مسرعة .

ووصف الحجازيون الدروع ونسبوها إلى سلوق كما سبق فى قول النابغة ، وإلى الفرسكا فى قول دريد بن الصمة فى رثاء أخيه :

نصحت لعادض وأصحاب علامن ورهط بنى السوداء والقوم شهدى فقلت لهم ظنوا بألنى مدجج سراتهم فى الفارسى المسرور كا وصفوا المغفر أو القونس أو البيضة وهى التي يقون بها رءوسهم من السبوف فى الحرب قال العباس بن مرداس :

فلم أد مثل الحق حيّـاً مصبحاً ولا مثلنـا يوم التقينـا فوارسا أكر وأحمى الحقيقـة منهمُ - وأضرب منا بالسيوف القوانسا

ووصفوا الجحن أو النرس أو الدرقة ، وهى جنة من جلد يتقون بها ضرب السيوف على الابدان . ووصف المزرد بن ضرار ترسه وهو يلمع كأنه الشمس بين طيات السحاب فقال :

وَجوب مرى كالشمس في طخية الدجى وأبيض ماض في الضريبة قاصلي(١) وذكر أبو قيس بن الأسلت حدده الحربية ومنها النرس فقال:

أحفزها عنى بذى رونق مهند كاللمح قطأع صدق حسام وادق حدُّه و مُجنَّما أسمسر قرَّاع(٢)

ووصفوا اللوا. الذي لامحمله عادة إلاكل بطل شجاع. وقد كان عــثهار بن أبي طلحة في يوم أحد يحمَل لوا. المشركين ويقول:

إنَّ على أهل اللواء حقا أن يخضبوا الصعدة أو تندقا (٣)

#### أدوات الكتابة :

أما الكتابة فسيتناول حديثنا عنها المواد التي كأنوا يكتبون عليها والآدوات التي كانوا يكتبون بها ، وألوان كتابتهم ذاتها :

<sup>(</sup>۱) جرب: ترس المفضليات ١: ٩٧

<sup>(</sup>٧) المفضليات ٢: ٨٤. بمنأ : منحنى ويقصد به الترس . قراع : صلب .

 <sup>(</sup>٣) الصعدة : الارض أو القناة المستوية .

والحجازيون – كالعرب الجاهليين – كانوا يكتبون على الجلد والقاش والنبات والحشب والحجارة والعظام والورق .

وكانوا يسمون الجلد: «الرق» و «الآديم» و «القضيم». والعرق بينها غير واضح من النصوص والروايات، بيد أن المعاجم تجعل «الرق»: الجلد الرقية الذي يسوّى ويرقق ويكنب عليه، وتجعل «الآديم»: الجلد الآحر أو المدبوغ، وتجعل «القضيم»: الجلد الآبيض يكنب فيه، وقد ورد ذكرها في الشعر الحجازي الجاهلي.

غنى الرق يقول معقل بن خويلد الهزلى :

وإنى كا قال ميمـلى الـكتا ب فى الرق إذ خطه الـكانب(١) وفى القضيم يقول النابغة الذبياني :

كَانَ بَحَرُ الرَّامسَاتِ ذيولهَا عليه قضيم منسَّته م الصوانع(٧)

وكانوا بطلقون على الصحف إذا كانت من القاش : المهارق – ومفردها : المهرق ، فادسى معرب وأصله مهر كرد – وهى خرق حرير أوقطن تصقل ويكتب فيها ، ويبدو أن المهارق كانت لارتفاع ثمنها لايكتب فيها إلا القليل من شئونهم كحكتب الدين أو العهود والمواثيق والآمان .

وفي المهرق يقول شتيم بن خويلد الفزارى :

تسمع أصوات كدرى الفراخ به مثل الأعاجم تغشى المُسهرق القلما(٣) وأشهر ماكتبوا عليه من الثبات العُسب جمع عسيب، وهو السعفة أو جريدة النخل إذ يبست وكشط خوصها.

كال لبيد يصف كاتباً:

متعود" إِحن" يعيدُ بكف على على عسبِ ذبائن وبان

<sup>(</sup>١) ديوان الهذليين ٣ : ٧٠.

<sup>(</sup>٢) ديوانه ( خمسه دواوين ) ص ٥٠ . الرامسات و الرياح .

<sup>(</sup>٣) النقائض: ١٠٦.

وكانوا يسمون الكتابة والنقش على الحجر: الوحى: قال زهير:
لمن الدبار غشيتها بالفدف. كالوحى فى حجر المسيل المخلد
وذكروا فى أشعارهم الورق، فهل كان الورق هو الجلدالرقيق الذى يشبه فى رقته
ورق الشجر، أم هو الورق المعروف بالورق الصينى جابوه من البلاد المجاورة المصين
كالهند وفارس، وإذا فيقد عرفنا الورق الصينى كايرجع بعض الباحثين؟ وأيا كان
الآمر فإننا نجد ذكر الورق فى مثل قول حسان بن ثابت:

عرفت دياد زينب بالكثيب كخط الوحى فىالورق القشيب

وكان للمواد المكنوبة أسماء عامة من أشهرها الصحيفة والكتاب والزبور ، وقد وردت الصحيفة بصيغة الجمع في شعر قيس بن الحقطيم حيث تقول :

لما بدت غدوة جباههم حنت إلينا الارحام والصحف ويمنى بالصحف: العهود ولمواثبق المسجلة فى الصحائف ، كا وردت فى قول درهم بن زيد الاوسى ، وهو يذكر الحزرج ما بينهم من أحلاف وعهود مكتوبة : وإن ما بييننا وبينكم حين يقال: الارحام والصحف وريماكانت لفظة الكتاب أعم من الصحيفة ، إلا أنها أطلقت على الشيء المكتوب حتى لا تكاد تنصرف إلا إليه ، وقد وردت فى شعر زهير حيث يقول :

يؤخرفيوضع فى كـتاب فيدخر ليوم الحساب أو يعجل فينقم أما الزبور – وجمعها زبر – فتطلق على الـكتاب الديني وغير الديني، قال أمية عابن أبي الصلت على المعنى الآول :

وأبرزوا بصميد مستو جرز وأزل العرش والميزان والزبر والنبر النمود الفعل: يز بمعنى يكتب. قال أبو ذو يب:

عرفت الديار كرقم الدوا في يزبرها السكاتب الحميري

ووصف الحجازيون الكتابة وصفاً جميلا بارعاً ، فهذا أبو ذؤيب الهذلى يشيع إلى كاتب يكتب ديناً له ، ويصف كتابته بأنها كانت كتابة دقيقة يتأنف فيها ، حتى يجعلها مزخرفة مزينة كالعروس ليلة تهدى إلى زوجها فوصف أبو ذؤيب هذه الكتابة بأنها درقم ، و « وشى » و « نمنمة » ، ثم يصف لنا الصحف التي كان يكتب عليها . ويذكر أنها ناعمة رقيقة ، كالرباط ، ، ولا يكتنى بذلك بل إنه ليعرف أن هذه الصحف لا يكتب عليها الكاتب أول مرة ، وإنما يستخدمها بعد أن استخدمها غيره من قبله ، فجاء صاحبنا الدائن فحا الكتابة السابقة ، وكتب عليها دينه ، ولكن آثار الكتابة السابقة مازالت باقية يشاهدها أبو ذؤيب فيعرفها ويصفها ، وذلك قوله :

عرفت الديار كرقم الدوا قيربرها السكانب الحيرى برقسم ووشى كما زخرفت بميشمها المزدهاة الهدى أدان وأنها الأولو ن أن المدان الملى الوق فنم في صحف كالريا طفيهن إرث كتاب محى (١)

ويشبه معاوية بن جعفر منازل حبيبته بالكتابة المجودة المندقة فيقول :

فإن لها منازل خاويات على نملي وقفت بها الركاباً من الآجراء أسفل من نميل كما رجعت بالقلم الكتابا

من الأجراع أسفل من نميل كما رجعت بالقلم الكتابا كتاب عبر هاج بصير ينمقه وحاذر أن يعابا

وكما وصعوا الكتابة المجودة المتقنة ، وصفوا كذلك الحنط السريع المعمى الفعل. الذي لا إتقان فيه . قال الشهاخ يصف تعريض الحنط .

كا خط عبرانية بيمينه بتياء حبر ثم عرض أسطرا وتعريض الحط هو تعميته وعدم تقويمه وترك تبيين حروفه

<sup>(</sup>١) الميشم: الإيرة تشم بها المرأة على كفها ، زَخرفت : زينت، المودهاة : التي استخفيات الحسن والعجب ، الهدى : العروس ، أدان : باع بيماً إلى أجل ، المل : الميسر ، الرياط : الملاء جم ملاءة .

راجع مصادر الشعر الجاهلي ص ١٢٢ ، وديوان البذليين ج ١ ص ٦٤ – ٦٠

وذكر الحجازيون الأدوات الكتابية كالقلم والدواة والحبر. والقلم في الجاهاية مصنوع في القصب، يقط ويقلم أو يبرى ثم يغمس في مداد الدواة، ويكتب به .

وقد مر ذكر القلم فى بيتى شتيم بن خويلد ، كما ورد فى شعر لامية بن أبى الصلت وهو يمدح بنى إياد فيقول :

قوم لهم ساح العرق إذا ساروا جميعاً والقط والقلم أما الدواة فقد ذكرت في قول أبى ذؤيب:

عرفت الدياد كرقم الو فيزبرها الكاتب الجيرى(١)

## المديـــح

والمديح لون من الشعر يزدى بصاحبه، إذا كان غرضه الزلني، والتماس العظاية والهبات .. ولا غبار عليه إذا كان صادراً عن إحساس صادق، وشعور لا زيف فيه تجاه الممدوح : شعور برى من غرض التكسب، أوالنفاق .

ومن شعراه الحجاز الذين أسهموا بنصيب فى هذا الفن: النابغة الذبيانى، وزهير ابن أبى سلمى. وكان الحجازيون إذا مدحوا يشيدون بفضائل الممدوح، وكريم خلاله، كالشجاعة والكرم، والعفة والنجدة، والشهامة والمروءة، والصدق والوفاء وغيرها من الخلال.

ونظرة فى نماذج هذا الشعر التى سقناها ، كقصيدة أبي طالب فى مدح الرسول (ص) وقصيدة النابغة فى مدح همرو بن الحارث الغسانى ، وشعر أمية بن أبى الصلت فى مدح عبد الله بن جدعان ، ترينا حسن تلطفهم فى الكشف عن محاسن بمدوحيهم ، وصدق الحساسهم فيما يسبغون عليهم من نعوت .

<sup>(</sup>١) راجع ابن هشام ١ : ٨٤

<sup>(</sup>۲) ص ۲۲۹ و ۲۳۱ و ۲۳۸ من هذا السكتاب .

حوقد رووا أن أمدح بيت قالته العرب قول النابغة :

الم تر أن الله أعطاك سورة ترىكل ملك دونها يتذبذب بأنك شمس والملوككواكب إذا طلعت لم يبد منهن كوكب

وكان النابغة يتمتع بمكانة سامية لدى الغساسنة . كان يتشفع لديهم ، فتقبل شفاعته ، هو تطلق بوساطته الآسرى ، فيؤو بون مزودين بالهدايا والهبات الوافرة .

ولا غرو إذا ما قال فى مدحهم :

وقه عينا من رأى أهل قبة أضر لمن عادوا وأكثر نافعاً وأعظم أحلاماً، وأكثر سيداً وأفضل مشفوعاً إليه وشافعاً متى تلقهم لا تلق للبيت عورة ولاالضيف بمنوعاً ولاالجارضائعا

وكان النابغة يعتبر الملوك إخوانا له يحكم في أموالهم :

ملوك وإخوان إذا ما أتيتهم أحكم في أموالهم وأقرب وفي الإشادة بشخصية حصن بن حذيفة الفزاري يقول زهير:

بكرت عليه غدوة فرأيته قموداً لديه بالصريم عواذله يفدينه طوراً، وطوراً يلمنه وأعيا فما يدربن أين مخائله فأقصرن منه عن كريم مرزم عزوم على الامر الذى هوفاعله أخى ثقة لا تتلف المال نائله ولكنه قد يتلف المال نائله تراه إذا ما جئته متهللا كأنك تعطيه الذى أنت سائله

وكان الحجازيون فى مدحهم يتوخون غالباً جانب البساطة والصدق فى التعبير عن الفضائل الحقيقية للممدوح ، ولا يعرفون المبالغة ولا الملق ولا النفاق ، بما نراه سائرًا . فى عصرنا الحاضر .

أما القـــول الزائف الذي يغشى نفوسنا في أيامنا الراهنة ، حيث تقلب الحقائق رأساً على عقب ، فإذا الظالم المستبد عادل ، بل لا أعدل منه ، وإذا

الفاسق الطالح صالح تق ، بل هو مثال للصلاح والتقوى ، فهذا ما لم يكن يسيغه الحجازيون الأول . . . كانوا لا يمدحون الطغاة المستبدين ، الذين يصادرون حريات الشعوب ، وإنما يشيدون غالباً بأنصار العدل والحرية ، وأنصار الامن والحير والاستقرار كافعل زهير في مدحه لهرم بن سنان ، والحارث بن عوف المريين ، اللذين احتملا ديات القتلي من حي عبس . وذيبان في حرب داحس والغبراء الشهيرة ، حتى تضع الحرب أوزارها . .

إن زهير بن أبى سلمى شاعر إنسانى شريف، تضى، نفسه فكرة سامية مضيئة ،-ألا وهى فكرة السلام ، فتدفعه لأن يشيد بأنصار السلام ضد تجار الحروب ،-وأصحاب البغى والعدوان ، فيقول:

تبزل ما بين العشيرة بالدم رجال بنوه من قريش وجرم على كلحال من سحيل ومبرم (1) سعى ساعياً غيظ بن مرة بعدما فاقسمت بالبيت الذى طاف حوله يميناً لنعم السيدان وجدتما

وبهذه المكرمة العظيمة التي أسداها السيدان الحجازيان ، انتهت تلك الحرب الضروس التي مكثت أربعين سنة .

<sup>(</sup>۱) السحيل: الخيط المقرد، وهو كنايه عن الرخاء . المبرم: الذي يجمع بين مفعولين وهو كنايه عن الشدة .

### الوثاء

وقد بكى الشعراء الحجازيون موتاهم ، وأظهروا اللوعة والحسرة لفقدان كل عزيز عليهم ، وأشادوا بمناقبه وشمائله من بطولة وشجاعة ، وكرم وعفة ، ونجدة وشهامة ، معقبين على ذلك فى بعض الاحيان بالحدكم الخوالد التى تتصل بفلسفة الموت والحياة وأحداث الدهر وفواجع الزمان .

وكانوا أحياناً يستهلون مرثياتهم بالغزل، ولعل اسم المتغزل فيه فى هذا الموقف حمر لنفس الشاعر الكليمة الحزينة، ونجد ذلك فى رثاء أبى ذؤيب الهذلى لصديق له إذ يقول:

مل الدهر إلا ليلة ونهارها وإلا طلوع الشمس ثم غيارها أبى الله إلا أم عمرو وأصبحت تحرق نارى بالشكاة ونارها وفرثاء دريد بن الصمة لاخية عبد الله حبث يقول:

أرث جديد الحبل من أم معبد بعاقبة أم أخلقت كل موعد

ومرثية ، دريد ، هذه تعتبر نمطا عالياً من شعر الرثاء فى الآدب العربى ، وقد ذكر ناها فى نماذج الشعر [ ص ٢٤١] ، وهى تمتاز بالصدق والقدرة على مغالبة الدمع، ووصف شمائل الفقيد وصفاً يشعر القارىء أو السامع باللوعة والآسى لفقده .

ولم يقتصر الرثاء على الرجال ، بل إن الشواعر الحجازيات قد أسهمن إسهاما ملحوظاً في هذا الباب ، وبرزت الحدساء في مرائيها التي بكت بها أخويها معاوية وصخراً . وقد أسلفنا نموذجين من شعرها فيهما (ص ٣٤٠ – ٣٤١) وقد تعاظمت هي وهند بنت عتبة مصنيهما وادعت كل منهما أن مصيبتها أعظم ، وبضيق المجاله عرب ذكر شعرهما في هذه المعاظمة ، فلتراجع في الآغاني ٢١١ – ٢١٢ - ٢١٢ .

وفى كثير من مراثى الشواعر ، تصوير لما أصابهن من ذلة وضعف بعد فقد من خقدن ، كقول فاطمة بنت الاحجم الخزاعية في رثاء أبيها :

وقد كنت لى جبلا ألوذ به وتركتنى أضحى بأجرد ضاح قد كنت ذات حمية ما عثمت لى أمشى الراز وكنت أنت جناحي

خاليوم أخضع الذليل وأتق منه وأدفع ظالمى بالراح وإذا دعت قرية شجناً لها يوماً على فنن دعوت: صباح وأغض من بصرى وأعلم أنه قد بان حدفوارسي رماحي ها موقد هيض جناح الحدساء بمد مصرع أخيها صخر وهي تصور ذلك فتقول: دق عظمي وهاض مني جناحي هلك صخر فما أطبق براحا ولا نجد أثراً لهذا النضعضع والذلة والانكسار في رئا الرجال مهما أمضهم الحزن ونجد حديث اللوعة والفجيعة ، والبكاء والدموع ، في شعر النساء أكثر منه في عشمر الرجال ، فالحنساء تتحدث عن شيبها قبل الألوان وكآبة حياتها وحرقة فؤادها على فقدان أخيها فتقول :

تقول نساء: شبت من غير كبرة وأيسر بما قد لقيت يشيب أقول أبا حسان لا العيش طيب وكيف وقد أفردت منك يطيب؟ ذكر تكفاستعبرت والصدر كاظم على غصة منها الفؤاديذوب لعمرى لقد أوهيت قلبى عن العزا وطأطأت رأسي والفؤاد كثيب لقد قصمت منى قناة صليبة ويقصم عود النصب وهو صايب (٢) و تظلب إلى عينها أن تفيض فيضا و تنهمر بالدمم الغزير:

ألاً يا عين فانهمرى بفزر وفيضى فيضة من غير نزر ولا تعدى عزاء بعد صخر فقد غلب العزاء وعيل صبرى وإذا ما نضب معينها طلبت إليها أن نجود بالدمع السكوب:

يا عين ما لك لا تبكين تسكابا إذ راب دهر وكان الدهر ريابا يا عين جو دى بدمع منك مسكوب كاؤاؤ جاء في الاسماط مثقوب

<sup>(</sup>١) الأمالي ٢:٢، والمرأة في الشعر الجاهلي ٤٨٨ – ٤٨٩.

<sup>(</sup>٢) أبر حسان : كنية صخر . النصب ، عود النبع الذي تتخذ منه القسى . راجع ديوان الخنساء ص ١٥ .

أما الرجال فيصبرون على المصيبة ويتجلدون ، يقول أنس بن مدركة الحثممي : كم من أخ لى كريم قد فجمت به بميت كأنى بمده حجر لا أستكين على ريب الزمان ولا أغضى على الأمر يأتي دونه العذر

وأية كارثة أعظم من أن يفقد الرجل سبمة من أبناته في يوم واحد ؟ ! ذلك ماحدث لابي ذؤيب الهذلي، ومع هذا لم يتضعضع . أمم إنه بكي واستعبر ، واكنه ما لبث أن تجلد ، فقد روى أن بنيه السبعة شربو ا من لبن شربت منه حية ، ثم قامت<sup>(۹)</sup> فيه فهلكوا . وقد رثاهم بقصيدته الرائعة التي تمضي على النحو الآتي :

منذ ابتذلت ومثل مالك ينفع إلا أقض عايك ذاك المضجع أودى بني من البلاد فودعوا بعد الرقاد وعبرة لا تقلع فتخرموا ولكل جنب مصرع وإخال أنى لاحق مستتبع فاذا المنية أقبلت لاتدفع (٢٠) ألفيت كل تميمـة لا تنفع ً 'سمات بشوك فهی <sup>م</sup>عور<sup>د</sup> تدمع'

أمن المنون ورببها تتوجع والدهر ليس بمتعب من يجزع قالت أميمة مالجسمك شاحبا أم ما لجنبك لا يلائم مضجماً فأجيتها أن ما لجسمي أنه أودى بنى وأعقبونى غصة سيقوا هوى وأعنقوا لهواهم فغبرت بعدهمو يميش ناصب ولقد حرصت بأنأدافعءنهمو وإذا المنية أنشبت أظمارهما فالعين م بعد همو كان حداقـها

<sup>(</sup>١) ديوان الهذليين ١ : ١ وفيه و ماتت ، بدل و قامت ، وهو خطأ ، لانهـــا لوماتمت في اللبن لرأوها فامتنموا عن الشرب، وأبو ذؤيب هو خويله بن خاله بن محرث جاهلي إسلامي كان راوية لساعدة بن جؤية البذلى . خرج في غزاة نحو المغرب فات . وقيل مات بأرض الروم ودفن هناك .

<sup>(</sup>٢) هوى : هواى وهي لغة هذيل في الاسم المقصور المضاف إلى ياء المسكلم -وأعنقوا : أسرعوا . تحرموا : اخذوا واحداً بعد واحد. غيرت : بقيت .

عنى كأنى الحوادث مروة بصفا المشرق كل يوم تقرع الله لابد من تلف مقيم فانتظر أبارض قومك أم بأخرى المصرع؟ ولقد أرى أن البكاء سفاهة ولسوف يولع بالبكاءن يفجع وليأنين عليك يوم مرة يبكى عليك مقنعا لا تسمع وتجلدى الشامتين أرجم-و أنى لريب الدهر لا أنضعضع وديوان الهذليين ملى، بالمراثى الجيدة ، حتى ليعد شيوع الرثاء من أم خصائص

الشعر البذلى . ودثاء الشاعر تكثر فيه التعبيرات النسرية التي تدور على السنة النساء كلمة أوجمني في قول الجنساء :

تعرقنى الدهر نهما وحزا وأوجعنىالدهر قرعاًوغزاً(٢) . ومثل لفظنى د لهنى ، و د و بلى ، في قولها : فيا لهنى عليه ولهف أمى أيصبح فى الضريح وفيه يمسى١٩ وقولها :

وقولهـا : وبلى عليه وبلة أصبحت حصنى منكسر وبندر في مراثى الذباء إرسال الحدكم ، على حين قـكمر الحركمة في رثاء الرجال.

كفول أبي ذؤيب:
والنفس راغبة إذا رغبتها فإذا ترد إلى قلبل تقنع
كم من جميع الشمل ملتم اللموى باتوا بميش ناعم فتصدعوا
والدهر لا بدق عا حدثانه في أنه شامة ذات

والدهر لا يبقى على حدثانه فى رأس شاهة، أعز بمنع ومن نوادر الحـكم الدسائية قول الحنساء : أرى الدهر يرمى ما تطيش سهامة وليس لمن قد غاله الدهر مرجع

(١) سملت: فقت ، عود ، جمع عوداً من العود بضم الدين وتشديد الواو ، وهو يصيب العين من رمد وقذى ، المروة : حجر أبيض براق تقتدح منه المباد ، ويقال كثرت مصائبه : قرعت مروته (٢) الهم : النهس ، القرع : الضرب على الرأس ، والغمن : النخس بالبد .

(٢٦ - فعدة الأدب)

أضيد الانتقام :

تشيد الانتمام : ومن القصائد الشهيرة في الآدب العربي مرثبة الشاعر الحجازى و تأبط شرأ ، . ومطلعها الذي يمضي على النحو الآتي ، يتسم بطابع الحنق والثورة على الجناة وطلب

التأر والانتقام :

إن بالشعب الذي دون سلع لقتبلا دمه ما يطل خلف الدب، على ولى أنا بالعب، له مستقل خلف العب، له

ووراه الثأر منى ابن أخت مصع عقدته ما تمل خبر ما نابنا مصمئل جل حتى دق فيه الأجل<sup>()</sup>

وهي في جملتها وصف لما يتجلى به المرثى من كريم الحلال ، ورغبة عارمة في الاقتقام من الجناة ، ووصف الآخذ بالثار ، وراحـة نفسية وتشف بعد الآخـذ به

ولا نكاد فهد فيها أثر الحزن والفجيعة إلا قليلاكما فى قوله:
برنى الذهر وكان غشوماً بأبى جاره ما يذل"

وقوله : فاسقنها با سواد بن عمرو إن جسمى بعد خالى څحل<sup>(۱۲)</sup>

ولا غرو إذا ما أطلق عليها بعض المستشرة في دنشيد الانتقام ، ومما يدل على مكانة هذه القصيدة وعمق تأثيرها ، أن دجوته ، شاعر الآلمان الآكبر قد تأثر بها في إحدى قصائده(١) بعد أن ترجها إلى الآلمانية ، ونشرها في الديوان الشرق . كما أنها

إحدى همانده (من بعد ان ترجمه) إلى «مانية بالأسطالية . وهي تمط جيل رائع لوحدة القصيدة في الآدب الحجازي خاصة ، والآدب الجاهلي عامة .

<sup>(</sup>۱) المصع : الثابت الشديد المقاتلة . والمصمئل : الشديد . (۲) بزنى : سلبق ، والمراد : فجمنى به .

 <sup>(</sup>٣) خل: مهزول. راجع القصيدة في الحاسة ١ : ١٨٥ - ١٨٨ ظ. صبيح .
 (٤) دائرة المعارف الإسلامية ٤ : ٣٦٤ - ٤٣٧ .

## رتاء القباعل:

ولم يقتصر رثاء الحجازيين على أقاربهم وأصدقائهم والشخصيات البارزة فى مجتمعهم بل إنهم رثوا قبائلهم التى طحنتها الحروب. ويعتبر رثاء القبيلة فى الجاهلية نواة الفن الشعرى الذى يسمى « رثاء المالك ، فى العصور اللاحقة ، .

وللحجّازبين فضل السبق في هذا المضهاد . والعلم الذي برز في هذا الماون هو الشاعر الحجازي ذو الأصبع المدراتي . روى صاحب الآغاني بسنده قال :'

نوات عدوان على ماه فأحصرا فيهم سبعين ألف غلام أغرل سوى من كان مختوناً الكارة عدده ، ثم وقع بأحيم بينهم فتفانوا ، فقال ذو الاصبع :

> وليس المر. في شي. من الإبرام والنقض إذا أرم أمرأ خا له يقضى ولا يقضى ولا يملك ما يمضي يقول اليوم أمضيه عذير الحي من عدوا ن كانوا حية الارض بغى بعضهم بعضأ فلم يبقوا على بعض فقد صاروا أحاديث برفع القول والحفض ومنهم كانت البادا اكت والموفون بالقرض ومهم حکم بغضی فلا ينقض ما يقضى ومنهم من بجوز النا س بالسنة والفرض(١) وهم من ولدوا أشبو بسر الحسب المحض وعن ولدوا عامس ذو الطول وذو العرض وهم بووا ثقيفا دا , د لا ذلولا خفض(۲)

<sup>(</sup>۱) يقصد بالحسكم عامر بن الظرب العدرائى اذ كانت العرب تعشكم إليه ، ويعنى بمن يجدِّد الناس أبا سيارة أحد بنى وابش بن زبد بن عدوان .

<sup>(</sup>٢) الاغاني ٢ : ٨٨ ، ٧٦ ط دار السكتب .

و لما كبر ذوالاً صبع ، وهش عظمه وخارت قواه ، كان ينهض ثم يسقط و توكأ على العصا، ورأنه ابنته أمامة على هذه الحال فجزعت وبكت ، فقال يصف حاله وحال قومه الذين أبادتهم حوادث الدهر :

وتذكرت إذا ثحن م الفتيان جزعت أمامة أن مشيت على العصا إرماً وهذا الحي من عدوان فلقبل ما رام الإله بكيده طاف الزمان عليهم بأوان بعد الحكومة والفضيلة والنهى وتبددوا فرقأ بكل مكان وتفرقوا وتقظمت أشلاؤهم والدهر غيرهم مع الحدثان جديب البلاد فأعقمت أرحامهم صرعى بكل نقيرة ومكان حتى أبادهم على أخراهم فالدهر غيرمًا مع الأزمان(١) لا تعجبن أمام من حدث عـرا وأمامة كانت شاعرة مثل أبيها ومن شعرها في قومها الذين تساقوا بينهم كأس المنية فبأدوا ، قولها ترثيهم :

كم من فنى كانت له ميعة أبلج مثل القمر الزاهر قد مرت الخيل بحافاته تتلا وهلكاً آخر الغار قد لقيت فهم وعدوانها قتلا وهلكاً آخر الغار كانواملوكاسادة في الذرى دهراً لهم الفخر على الفاخر حتى تساقواكاسهم بينهم بغياً فيا للشارب الخاسر بادوا فن يحال بأوطانهم بينهم على بادوا فن يحال بأوطانهم المناد المن

وسبجد القارى. شواهد وصوراً أخرى للرثاء، عندما نتحدث عن النواح ف باب الفناء ،

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق ۱۰۸ ــ ۱۰۹ وذو الاصبع هو حدثان بن الحارث شاعر فارس من قدماه الشمراء في الجاهلية وله غارات كثيرة في العرب ووقائع مصبورة ، وسمى ذا الاصبع لآن حية نهضته في إصعه فيبست .

 <sup>(</sup>٢) الميعة: أول الشباب وأنشطة ، الحب : الصاخب من قعقعه الرحد ، الدائر :
 الدارس العانى .

# النائالي

# الموسيقي والغناء

### وعلاقتهما بالشعر الحجازى وأوزانه

لقدكان الحجاز منذ العصور السحيقة منبعاً للموسيقى، ومصدراً للفناء، ولا غرو في الله من الما عقلية وجدانية ، وأنفس الحجازيين تمتاز برهافة الحس ودقة الشعور، وحسن الدوق، ولطف الوجدان، واستجابة خاصة لتنوق أسرار البهاء والرواء في الطبيعة الحية والطبيعة الصامتة والفنون الجيلة كالشعر والمناب والموسيق، وميل قوى للطرب والاستمتاع بأفانين الجمال ؛ وجال اللحن، وجال الصورة مصدة الى ماعرفوا به من روح الدعا بة والظروف والنزوع إلى التحرر، وعدم النزمت .

ومنذ عهد بعيد كانت لمعاوية بن بكر ، عميد العمالقة ؛ الذين سكنوا مكه في قديم الدهر قيلتان الهر والقصف والغناء ، اسمهما يعاد ويماد ؛ وتدعيان ، جرادتين ، .

ولما اشتد القحط بقوم عاد، بعد أن ضلت عليهم السماء، بعثوا وفداً إلى مكذ، يُستسقى لهم، واستقبلهم معاوية بن بكر بالبرحاب، وقضوا شهرا فى ضيافته بين اللهو والشراب، والاستماع إلى غناء الجرادتين، لاهين عما انتدبوا له من استسقاء... ثم أفاقوا واستسقوا ولكن دون جدوى، نقد حالت نقمة الله على قوم عاد لما ارتكبوا من موبقات !

وهاتان الجرادةان كان لها صيت ذائع ، حتى ضرب بهما المثل في سالف الدهر ، فقيل : صار فلان حديث الجرادتين ، إذا اشتهر أمره (١) . ويقال إنهما أول من غلى الفناء العربي ، وكذلك بهما ضرب المثل في جودة الغناء فقيل : ألحن من جرادتين ومعنى هذا إذا صحت هذه الرواية \_ أن الانبثاقة الأولى للغناء العربي قد انبعثت أولى ما انبعثت من مكة الكبرى حاضرة الحجاز .

<sup>(</sup>١) مجمع الامثال ، ٧٠٧: ٧

#### الحداء والنصب :

ويتحدث مؤرخو العرب عن أصل هذا الفن الجبل، فيعتبرون الحداء أول الفئاء ويرجعون أصله إلى أن الحجازيين مضر بن نزار بن معد الذي يسمى فى العهد القديم والموداده.

وهناك قصة تقول : إن مضر سقط عن بعيره، فانكسرت يده فجعل يقول متألما . وايداه ، وايداه ! ، فسكان من ذلك الرجز(١),

أما نحن فترجع أن الحداء والرجز قد استلهما من مسير الجمال في الشعاب والوديان والقفار فهما توأمان ، وإن هذه الصلة لتدلنا على ارتباط الفناء والشعر بالعمل والكدح ، فالعربي يعيش في بيئة شحيحة بالرزق والماء ، وهو يضطر إلى السفر الطويل يطوى فيه الفيافي انتجاعاً للعشب والكلا ، والتماسا للقمة العيش ، وربما خرج تأجراً أو عاملا في تجارة ، وكثيراً ما يقطع هذه المسافات الشاسعة على سفينة الصحراء التي تحمله وتحمل أثقاله إلى بلد لم يكن بالغه إلا بشبق الانفس . وما أحوجه في هذه الرحلات المصنية التي يحتمل فيها هو وجمله ما يحتمل من الجوع والعطش ، والمشقة والعناء ولهيب الرمضاء ، أقول ما أحوجه ، إلى وسيلة تسليه و تسرى عنه ، وتشحذ همته وهمة راحلته على المضي إلى الغاية والهدف البعيد .

وكما يتغنى الحطاب، وهو يضرب الأشجار بالفأس، والحجار وهو يحسر الصخور بالعتلة، ليحكما الضربات وينجزا عملهما بسرعة وإتقان، متجاونين في ذلك مع حركة الفأس والعتلة رفعاً وخفضاً، كذلك كان العربي في سفره المضي يتجاوب مع الإيقاع الذي تحدثه حركات ناقته في اهتزازها، ومسافات سيرها.

م يات المحازيين مضر بن نزار فى إحدى رحلاته الشاقة ، وقد أضناه السرى ، لانأمة ولا نفمة إلا صوت خطى داحلته ، وهى تنتقل فى حركات إبقاعية منتظمة ، فإذا هو ينفوه بهمهمة تخفف عناء الارتحال ، وإذا

<sup>(</sup>١) المسعودي ۲ : ۹۲ . إن شلاون ۲ : ۳۵۹ -

هذه الهممة تتميز شيئاً فشيئاً في نبرات متساوية ، ومقاطع متساوية ،وإذا ويةول تُم تم تم تم ترم . < . . تم تكتركم تم من من تكركم .

وإذا هو يكرر ذلك على إيقاع الاخفاف، ويشعر براحة نفسية لهذه الحركات المنفومة، ثم لايلبث حتى تسعفه قريحته بكلام يدخلم ذلك الضرب من الإيقاع، وإذا هو يخترع الرجز أول أوزات الشعر، والحدا. أول أنواع الفناء (أ) .. وهكذا ولد هذات التوأمان في الادب العربي، الشعر والغناء، مرتبطين بالكادح والعمل، وما يعانيه العربي من عناه وشقاء!

وهذا الارتباط الواضح بين أوزان الشعر وبين الموسيق، قبد أدركه المؤلفون العرب ودلوا عليه. يقول ابن خلدون: و وأما العرب فسكان لهم أولا فن الشعر، يؤلفون فيه السكلام أجزاء متساوية على تناسب بينها في عدة حروفها المتحركة والساكنة، ويفصلون السكلام في تلك الاجزاء تفصيلا، ويكون كل جزء منها مستقلا بالإفادة لا ينعطف على الآخر ويسمونه البيت . . . وهذا التناسق الذي من أجب ل الأجزاء والمتحرك والساكن من الحروف، قطرة من بحر من تنساسب الاصوات كما هو معروف في كتب الموسيقي (٢) . .

ثم دار الزمن دورته ، وخطأ الغناء خطوة إلى الأمام . فاشتق المغنون من الحداء فنا آخر يسمى ، النصب ، وهو غناء يشبه الحداء إلا أنه أرق منه وأحمكم وأقوم لحناً ووزناً . وفي الحديث الشريف ، وكلهم كان ينصب ، أى يغني النصب <sup>(7)</sup> وهذا يدل على أن موجة الغناء قد كانت طاغية على لنفوس ، وأن النصب كان غناء شعبياً سائداً وخاصة لدى قريش ، ومن المحتمل في رأى بعض الباحثين ـ أن أصل النصب يتصل بعقيدة تقديم القرابين على والنصب ).

<sup>(</sup>۱) قال الجوهرى: , الحدو سوق الإبل والفناء لها ، . وهذا يدلنا على أن غناء الحداء كان حظاً مقسوماً بين الحادى وراحلته ، يحثه كما يحثما ، ويسرى فنها كما يسرى عن نفسه . انظر اللسان ج ۱۸ مادة , حدا ، .

<sup>(</sup>٢) مقدمة ابن خلدون ص ٤٧ ط الشرقية .

<sup>(</sup>٣) اللسان ح ٢ مادة , نصب ۽ .

 <sup>(</sup>٤) والنصب: كل ما نصب وعبد من دون قه ، والانصاب هن الاوثان ، وعلى
 هذا فالفصب خبرب من الاناشيد الدينية ينشد حول الانصاب و ،

## السناد والهزج والنوح :

ويذكر ابن رشيق من غناه العرب فى الجاهلية ثلاثة أنواع : النصب، والسناد، والهزج . فأما السناد فالثقبل ذو الترجيع الكثير النفات والنبرات . . . وأما الهزج فالحفيف الذى يرقص عليه ، و يشى بالدفق والمزمار ، فيطرب ، و يستخف الحليم . قال إسحاق : , هذا كان غناه العرب حتى جاه الله بالإسلام (١) .

واذا صع ماذكره ابن رشيق ، فإن الحجازيين في الجاهلية قد عرفوا كذلك الهزج و دالسناد ، من ألو ان الغناء .. وقد كان دالنوح ، ذلك الفن الحزين الذى تفوق فيه اللساء شامعاً بينهم أيضا . وكانت هند بنت عتبة إحدى اللواتي اشتهرن بالنواخ وندب الموتى . وتحدثنا كتب التاريخ والأدب أنه لما كانت وقعة بدر ، وقتل فيها من صناديد قريش أبوها عتبة ، وعمها شيبة ابنا ربيعة ، وأخوها الوليد بن عتبة ، أقبلت هند ترثيهم . وتصور فجيعتها فيهم . ومن ذلك شعرها الذي رثت به أباها وعمها وبكتهما فيه إذ تقول :

مَنُ حَسنًا لَى الْآخون كِـال خَصْنين أو من رَا مُعَا َ فر مان لا ينظالما · ن ولا يرامُ حاهما ن قسع الذي واداهما ويلي على أبوى وال ً ل ولا في كفتاهمأ لا مثل كهلي في الب-كهو ن ولا يرام حاها يتنذللا أسدان لا رمحين كخطين كبد الساء تراهما في ماخلة فيار إذ ودُّعا في سودد شرواهما(٢) عفوا يفيض نداهما تـكلف ساد بذــير

<sup>(</sup>١) الممدة ج ٢ ص ٢٤١.

<sup>(</sup>٢) حس : أحس . راهما : رآهما . القرم : السيد العظيم . شرواهما : مثلهما .

انظر الإغاني ط الوارج؛ ص ١٠٠٠.

وقد كانت هندتنوح وتبكى، ويرتفع صوتها بذلك الشهر الحرين ترسل فيه زفراتها الحري ، وكان النساء يرددن بعدها النواح بذلك الشهر .

ومن رثائها فيهم قولها :

لله عينا بمن رأى هلمكا كملك رجاليه يا رب باك لى غداً فى النائبات وباكية

قد كنت أحدر ما أرى فأنا الفدداة مواميه(۱) يا رب قائلة غداً يا ويح أم معاوية

وبيدو أن ندب القتلى أو الموتى ، لم يكن قاصراً على النساء ، فقد كنان الرجال في غزوة بدر يجدون في النواح تنفيساً لنفوسهم الكظيمة الحزينة ، وتخفيفاً عرف قلوبهم التي احترقت بنيران الاسي ، وهم لم يكفوا عن البكاء إلا خشية أن يشتمت بهم يحدوأصحابه ، دوى ابن إسحاق عن يحيى بن عباد عن أبيه قال :

و ناحت قريش على قتلاها ، ثم قالت ؛ لا تفعلوا فيبلغ ذلك محداً (واصحابه) ، فيشمتوا بكم ، ولا تبه ثوا في فداه أسراكم حتى تياسوا منهم ، لا يتأرب (يشدد) عليكم محمد وأصحابه في الفداه . . . وكان الاسود بن المطاب قد أصيب له ثلاثة من ولده ، زمعة ، وعقيل ، والحارث ، وكان يجب أن يبكي على بنيه ، فينها هو كذلك إذ سمع نائحة في اللبل ، فقال الهلامه وقد ذهب بصره : أنظر هل أحل النحيب وهل بكت قريش على قتلاها ؟ لعلى أبكي على أبي حكيمة (يعني زمعة ) قان جوفي قد احقرق ، فلما رجع إليه الغلام قال : إنما هي المرأة تبكي على بعير لها أضلته ، فذلك حيث يقول الاسود ؛

أنبكي أن أضل لها يعير ويمنعها البكاء من الهجود

<sup>(</sup>١) موامية : مختلطة المقل ، سهرة ابن هشام ج ٧ ص ٤٠١٦ .

ولا تبكى على بكر ولكن على بدر تقاصرت الجدود(۱)
على بدر سرأة بنى هعيم وعنزوم ، ورهط أبى الوليد
وبكى إن بكيت على عقبل وبكى حارثاً أسد الاسود
وبكيهم ولا تسمى جيماً في لابى حكيمة من نديد
الا قد ساد بعدهمو رجال ولولا يوم بدر لم يسودوا(۲)

وربما بكوا آلمتهم التي كانوا يعبدونها من دون الله ، فقد خرج نساء ثقيف حسراً يبكين والطاغية ، لما هدمها المغيرة بن شعبة وأبو سفيان بن حرب بأمر النبي مستحلية ، وكن يقل : إنها تدراعنهن الشرور ، ويعنن ثقيفاً بالعنمف والحور ، والاؤم،

لانهم اسلوها ولم يحسنوا الدفاع عنها بحد سيوفهم :

الا أبكين دفاع السلما الوضاع (٣)

والدفاع هو الثي. العظيم يدفع به مثله ، والوضاع : اللثام ، والمصاع : الضرب بالسيف ( راجع الطبرى ٣ : ١٤٢ ) •

## كيفية غنامم:

أما كيفية غنائهم فى الجاهلية ، فقد وصفها د برون ، بقوله : د لم تكن الموسيق قبل الإسلام أكثر من تربم ساذج بنوعه ويجمله المغنى أو المفئية تبعناً لذوقه، أو انفعاله ، أو ما يريده من تأثير . وتطول هذه التعبير ات أو بالآحرى الانطلاقات ، طولا غير متناه فى مقطع ، أو كلمة ، أو شطر ، وبصورة تجعل غنا. المقطوعة ذات البيتين أو الثلاثة يمكن أن يستغرق ساعات . . . وميزة المغنى فى جمال صوته ، وذبذبته ، والشعور الذى يجعل الصوت مستمراً أو متموجاً (٣) .

<sup>(</sup>١) تقاصرت الجدود: تواضعت الحظوظ ، يريد أنه يستهين فقد المال ، ويستعظم فقد النفوس .

<sup>(</sup>۲) الاتخاق ط . الدارج ٤ ص ٢٠٨ – ٢٠٩ ء (۲) پرورنس ; فساء عربیات قبل الإسلام .

ويرى الدكتور شوقى ضيف، أن الفناء في العصر الجاهلي لم ككن له قواعـــد معروفة ، بلكانكل ميخي حسب شعوره وعواطفه ، ومايريد من تأثير على سامعيه ، إذا كان العرب أقرب إلى الفطرة فى كل فنونهم (١٠). ونحن ــ مع احترامنا للدكتور شوق ضيف . ـ لا نوافقه على هذا الرأى ، إذا لم يكن الغناء الجـاهلي من السذاجة والفوضى كما تصـــور حضرته . . . والدكتور ضبف يصف نهضــــة الغنام بالحجاز ، ويرى أن الطرب كان شائعاً بالمدينة، وأن موجة حادة منالغناءقد اكتسحت مكة فى العصر الجاهلي، حتى بلغ من بعض القوم هناك أن يرتحل إلى العراق فيطلب إذن يقر بأنه قد كانت هناك نهضة غنائية بمسكة،وكيف تستقيم هذه النهضة محالفوضي ثم لماذا يبتعث المغنون إلى الحيرة إن لم بكن لدراسة أصول الفن الجيل وقواعــده وتظمه ... ؟ ثم ماذا عسى أن ُيملموا ـــ إذا رجعوا إلى بلادهم ـــ إن كــان الغناء ُ أَلْحَانَا مَضَطَرِبَةَ لَاتَسَيْرَ عَلَى نَظْمَ وَقُواعِدْ مَرْسُومَةً ؟ بِلَ لَقَــْدَ حَدَثنا التاريخ أن مُسكة كمانت مصدراً لتغذية القصور الملكية في غسَّان وغير غسَّان بالمغنين والمغنيات، وفيم يفد ممطربو الحجاز على جبلة بن الآيهم الملك الغسَّاني إن لم يكن لغنائهم لون^ خاص وشخصية خاصة لايعرفها المغنون في الشام والعراق ، و إن لم تـكن هذه الشخصية ـ مهما قيل في سذاجتها ــ متميزة قد بنيت على قو اعد ورسوم ؟ وإن ثقاة الباحثين ليرون أن مخـّن في الجاهلية كـان يغني في نفمة واحـدة ، أو مِقام . وأنهم قد عرفوا التأليف والموسيق ، كتأليف الانغام التي تبعثها آلات القرع المختلفة من أمثال الطبل والدهم والقضيب، وكذلك تشكيل اللحن بالزخارف من التموجات و الدورات التي سموها . الزوائد (٢) . .

<sup>(</sup>۱) الشعر الغنائى فى الامصار الإسلامية ــ فى المدينة ص و و ــ وفى مكم ص و٧. (۲) تاريخ الموسيق العربية لفارمر ص ٧٣ م

و إذا لم يعرف الجاهليون تأليف اللحون المتفرقة المسهاة والتى تؤثر فى النفوس كما يعرفها الغربيون ، فإنهم قد عرفوا من أصول الموسبقى العربية ماكان له تأثير فى تلك النهضة الغنائية التي ازدهرت فى الحجاز و بخاصة – مكة والمدينة ـ في عصر بنبي أميّة .

وليس من شك في إن "الخناء الحجازى في العصر الجاهلي قد تأثر بالغناء الفادسي والرومي واليمنى ، ومن الحيرة اقتبس الحجازيون غناء أكثر فنية من النصب الذي كان لحناً شعبياً سائداً لديهم(١) كما قدمنا ، وكان ذلك على يد النضر بن الحارث الموسيق الشاعر الذي أدخل إلى الحجاز عدة ألو ان جديدة متطورة استعبارها من الديات الغنائية في الحيرة مقتفياً في ذلك أثر و الده الحارث بن كلدة الذي تعلم ضرب العود بفارس والمين ثم قدم مكة وعلم أهلها (٢)

وهذا النص الآخير يدلنا على أن صلة الحجاز بالغناء الفارسي كانت مند المصر الجاهل ، لا كا يزعم أبو الفرج الآصباني ، الذي يقول ، إن سعيد بن مسجح المبكى الآسود المغنى (وهو إسلامي) أول من نقل غناء الفرس إلى العرب (٣) ، والواقع أن أبا الفرج قد تخبط فيمن كان له فعنل السبق في إدخال الغناء الفارسي ، أو الرومي إلى الغناء العربي ، فهو مرة ابن مسجح ، وأخرى ابن محرز ، و ثالثة سائب خائر ، ورابعة نشيط ، و خامسة طويس .

ولم تكن موجة الفنا، خاصة بمكة ، وإنما شمات كثيراً من المدن والقرى الحجازية في الجاهلية . بقول ا ن عبد ربه : دوإما كان أصل الفنا، وممدنه في أمهات القرى من بلاد العرب ظاهرا قاشياً ، وهي المدينة ، والطانف ، وخبع ، ووادى القرى ، ودومة الجندل ، واليمامة ، وهذه القرى مجامع أسواق العرب(٤) ، وجبع هذه المدن حجازية ماعدا اليمامة .

<sup>(</sup>١) المرجع السَّابق ص ١١ .

<sup>(</sup>٢)عيون الانباء في طبقات الاطباء ١ /١٠٩ وأخبار الحكماء ص ١١١ .

<sup>(</sup>٣) الاغانى ج ٢ ص ٨٩ ط ساسى .

<sup>(</sup>ع) المقد الفريد ٣: ١٨٦ م

## الآلات المرسيقية :

وإذا رجمنا إلى الآلات الموسقية التي وردت في الشعر الجاهلي. ألفينا أكثرها أجنبية عن العرب.

فالقنين كلمة حبشية ، والطنبور كلمة فارسية أصلها (دنبه بره) أى (إلية الحمل) والبربط : العود أعجمي من ملاهي الفرس شبة بصدر البط ، والصدر بالفارسية بر ، فقيل بربط ، والون : الصنج الذي يضرب بالأصابع ، دخيل ، والصنج : هو الآلة المصنوعة من صفر أعجمي ممرب ، والونج : هو المزهر والعود وقيل نوع من الصنج فارسي معرب أصله ونه ، ونطقه العرب الون ، ومستق صيني : آلة يضرب عليها ، فارسية أصلها مشته صيني أي يؤخذ باليدين وفي القاموس : مستقة بضم المتاء وفتحها ألمة يضرب بها الصنج ونحوه معرب (١) .

أما كلمة عود، ومزهر، ودف، وكران، فعربية الآصل، أخذها الفرس عن العرب • والكران نوع من العود أو الصنج •

ومن بين الآلات الموسيقية التى استعملت فى الحجاز فى العصر الجاهلى ، المزهر، والمعزفة ، والقضا بة والمزماد ، والدف .

وقد أدخل النضر بن الحـادث الموسيق الشاعر إلى الحجاز العود ذا التجويف الحشيم الذي يبدو أنه اغتصب مكان المزهر ذي النجويف الجلدي (٢)

وكان لعرب الحجاز سلم موسيق مخالف لسلم بيزنطة ، وفادس ، وظلوا محتفظهن بالسلم القديم من و الطنبور الميزانى ، وربما دخلت بعض بدايات تذوق و السلم الفيتاغورى ، فى الوقت الذى أدخل فيه النضر بن الحادث العود من الحيرة حوالى نهاية القرن السادس (٣).

 <sup>(</sup>۱) داجع لسان العرب مادة ةنن ، وطنبور ، وبربط ، وون ، وصنبح ، وونج ،
 وكذلك القاموس ، والملامى للحى ٢١ مخطوط ، وألمرآة في الشعر الحاهل ٢٠٤ .

<sup>(</sup>٢) قاريخ الموسيقي العربية ص ١٠ ، ٢٤ .

<sup>(</sup>٣) تاريخ الموسيقي العربية ص ٨٥٠.

وكان الحارث بن كلدة الطبيب الحجازى الجهبر الذى تخصص فى طب العيون وعالج عظاء الفرس وكبراءها ، موسيقيا بارعاً كما سبقت الإشارة إلى ذلك ، وكان يعزف على العود ... ولا يستبعد الاستاذ ابرهيم هاشم فلالى وأن الحارث \_ وهو الطبيب الماهر \_ قد اهتدى إلى أن للانفام تأثيراً عظيما فى معالجة بعض الامراض فاستعان بالموسيقى على أداء مهمته الصحية (١) .

وإذ صح ماار آه السيد الفلالى ، فأى رقى عقلى وصل إليه الحجازيون فى ذلك الزمن السحيق ، وأية مهارة فنية كان عليها أساطين الموسيقي والغناء فى بيئتهم ؟ ! .

#### المتخدهات والغناء :

وكمان من عادة الحجاز بين أن يخرجوا إلى المتنزهات ـ وخاصة في شهو والقيظ \_ ينتجففون الضواحي الغناه والبسانين الزهرة ومسايل الادوبة، حيث يتخففون من أثقال الحياة، ويروحون عن نفوسهم بالمناظر البيجة، وباللهو البرى، وغير البرى، وبالشعر والغناء، وبالشراب في بعض الاحيان فهؤلاء أعراب وادى القرى كانوا إذا ظفروا بشراب أنوا حوائط من النحل عند استواء الظهيرة، حيث تطير الوراشن والفواخت إلى تلك الظلال فيشربون وبأنسون بتغريدها ويقيمون أصواتها مقام المزامير والاوتار (٧).

وأهل الطائف كانوا لايفتأون بخرجرن إلى الفدران والرياض الاسترواح، ويتفرّهون على حفانى وإدى وج \_ وخاصة إذا سال \_ ويستمتعون بالطرب والفناء ومطارحة الاشعار والاحاديث العذاب وأكل الفواكه المتلوجة \_ من غير ثلج \_ بين عرائش السكروم وتحت ظلال الاشجار، والازهار والورود، تضمخ أرواحهم بسر عبيرها الفواح .

وكذلك كمان يفعل سكان يثرب حين يسيل العقيق الجيل؟.

<sup>(</sup>١) رجالات الحجاز ج ١ من ١٢٥ الطبعة الأولى .

<sup>(</sup>۲) مطالع البدور ۲: ۲۶۱ ه

أما أهل مكة فلهم متزهاتهم الحاصة التي يقصدونها بين حين وآخر في الأصائل وأويقات القيلولة ، وريما عقدوا سوامرهم بها وريما امتدت هذه السوامر حتى الحزيع الآخير من المايل بين لهدو وطرب وغناء ، واستمتاع بالحضرة والجمال والعسات المليلة .

ومن أشهر متنزهات مكة في الجاهلية :

الليط: ويقع بأسنل مكه فيا يقرب من بركه دما جن ، متنزه المكيين اليوم . ويرجع بدن الباحثين أن يكون خاف القشلاق الدسكري أي فيما يلي جرول الحلفية .

ويمن الممكن النوفيق بين القرلين ، فإنّ الوادى بعد بركة ، ماجن ، يتصل بالمجادة التي تذتهى خلف القشلان فلم لا يكون المايط هو ذلك الأمتداد من أطراف المسفلة حتى جرول الحلفية .

ويمنى « الليط ، كانت أفعرانة يجلس أهل مكة عولها يتسامرون فى العثم وعليهم الثياب الموردة والمحمرة والمطيبة وفى هذا يقول الشاعر الحارثِ بن خالد :

من ذا يسائل عنا أين منزلنا فالأقحوانة منا مدل قن إذنابس العيش صفواً ما يكدره طمن الوشاة ولا يلبوبنا الزمن

شعب خم وحافط الحام : ومن متازهاتهم شعب و خم ، وهو يتصل بالمسفلة اليوم وكان مزروعاً فيه عدة بساتين تتصل بالليط ثم بجرول ·

وكانوا يخرجون إلى حائط الحام بجوار المعلاة ، فقدكان لهم هناك نخيل وذروع . وكانت بسانين تمند إلى الحرمانية تدنو بما نسميه «للمابدة ، اليوم ، ثم تمضى إلى المخصب في الطريق المؤدى إلى منى .

وكان لهم في المحمدب دكة يجتمع المتنزعون بها أصيل كل يوم وكائت تشرف على غيل باسق وبساتين تعتضنها شعاب الوادى المعتدة إلى منى ·

فُسخ وطوى: وكمانت لهم بسانين فى وادى و فسخ ، ونسميه اليوم و الشهداه ، وأخرى بوادى وطوى ، فى امتداده من الحجون إلى ربع الكحل ، وغير ذلك من المتنزهات فى صواحى مكة العلبا إلى مودلفة فعرة.(١).

وما يعنينًا في هذا المقام، وهن الإشارة إلى أن هذه المتنزهات كثيرًا ماكانت تضج بالغناء الذي يحبه الحجازيون حبهم لـكثير من أفانين الجال أو أشد حبا !

وليست السات الى تعـر عنها هـذه الرواية الآنية إلا سمات أصيلة لمشخصـية الحجازية تممةت جنورها فى نفوس الحجازيين فى العمر الجاهلي ثم امتدت فروعها فيا تلا من عصور .

دوى أن جريراً الشاعر الممروف رحل إلى مكة ، لساع ابن سريج . حتى إذا غناه ابن سريج ويراً الشاعر الممروف رحل إلى مكة ، لساع ابن سريج صاح جربر : • يا أهل مكة ، ماذا أعطيتم ١٢ والله لو أن نازعاً نزع إليه كم المقيم ببن أظهركم ، فيسمع هذا صباح مساء له كان أعظم الناس حظاً و نصيباً ، فكيف مع هذا بيت الله الحرام ، ووجوهكم الحسان ، ورقة السنة كم ، وحسن شارة كم ٢٠٠٠.

فجال الوجره، وحسن الشارة، ورقة الالسنة وخفة الروح، ولطف الذوق، وسمر الإدراك، وغلبة الروح الفنية الى تعشق الشعر والموسيق والغناء بوصفهما من أدقى الفنون الجيلة كل هذه الصفات تمثل معالم الشخصية الحجازية في مظهرها الفي .

## القيان والغناء بالشمر :

وقدكان بالحجاز فى العصر الجاهلي مغنيات احترفن الغناء، وهن القيان. والقينة الآمة المغنية، من النقنين ؛ وهو النزبن. ومنه قيل للمرأة مقينة إذاكانت تزين الدساء. ولا يزال الناس فى الحجاز يطلقون هذه السكلمة على من تزين العروس فى يوم جلوتها.

<sup>(</sup>۱) تاریخ مک السباعی ۱۸ - ۱۹.

<sup>(</sup>٢) الاغاني ١ : ١٣ ط ساسي .

وقبل القينة الأمة مغنية أو غير مغنية ، والقينة الجارية تخدم ، والآمة غنت أو لم تخنن . والمغنية تسمى وقينه ، إذا كان الغنا. صناعة لها ، وذلك من عمل الإماء دون الحرائر(١١) .

وقد عرف الحجازيون القيان منذ عهد بعيد ، وقد مر بنا حديث قينتي معاوية ، قابن بكر سيد العالقة بمكة . أما قينتا عبد الله بنجدعان أحد أشراف قريش ، فامرهما مشهور ، وسماهما «جرادتىعاد ، وكانتا تجذبان الناس بمكة حتى اضطر ابن جدعان إلى ختح أبوابه على الدوام ، وقد غنتا له قول أمية بن أبى الصلت في مدحه :

عطاؤك زين لامرى. إن حبوته ببذل وما كل العطاء يزين الخ ، وذكر اسحق الموصلي في المائة المختارة لحنا وهو :

أقفس من أهله مصيف فبطن نخلة فالعريف ٢٠١

و نستطيع أن نرى فى الغزوات الآولى النبى (ص) إلى أى حد صار القيان جرزاً مكلا للحياة الاجتماعية بالحجاز، فحين سار أهل مكة إلى بدو أخذوا معهم وجيع آلات اللهو، والقيان يعزفن على الآلات، ويغنين على كل ماه ينزلون به، ويبسطون ألسنتهن مهجاء المسلمين وعندما سمع المكيون باقتراب النبي (ص)، أشاروا على رئيسهم بالانسحاب بدل المخاطرة فى الحرب، والكنه أجاب: «والله لا زجم حتى فرد بدراً، فنقيم عليه ثلاثا، وننحر الجزر، ونطعم الطعام، ونستى الخور، وتعزف طينا القيان،

والقيان فى الحجازكن فارسيات أو يونانيات من سوريا أو حبشيات وكن يغنين الحربيه ، ودبما غنين بلهجة أجنبية ، أو بلسانهن الآصلي ولا عـبرة لما ذهب إليه عنون كريمر ، من أن غناءهن كله كان بلسانهن اليوناني أو الفارسي ، فإن من الثابت

<sup>(</sup>١) لسان العرب ١٧ : ٢٣١ :

 <sup>(</sup>۲) أو أثل الأو ائل لابى هلال ۲۱۹ مخطوط ورسالة القيان للجاءظ ۲۲ .
 (۲۷ – تسة الأدب )

أن القيان كن يتغنين بالشعر العربي نقد روى أنه كان بالمدينة قينة أوحى إليها أهل المدينة أن تغنى النابغة بقصيدة من شعره فيها إقواء فتيقظ له وأصلحه (١) .

وكانت سارة مولاة لبنى عبد المطلب بن عبد مناف وكانت مغنية بمكة ، وقسد قدمت إلى رسول الله (ص) بالمددينة ، وأسلمت وشكت حاجتها وطلبت منه المديرة ، فقال لها : أماكان في غناك ما يغنيك ؟ فقالت : إن قريشاً منذقتل بدر تركو اللغناء، فوصلها صلى الله عليه وسلم (٢٠) . وهذه الرواية تدلنا على أن الغناء كان حرفة يتكسب منها القيان .

وقد شمل غناؤهن بالشعر أغراضاً شتى : كالمدح والهجاء والرثاء والحاسه وغيرها. فقد تغنت الجرادتان بشعر ابن أبى الصلت فى مدح ابن جدعان كما سبقت الإشارة إلى ذلك .

وكذلك تغنين بالهجاء، فإن خالد بن جعفر أشار لقينة اجتمع عندها هو و الحارث 1بن ظالم – وهما خصمان – أن تغنيه :

دار الهند والرباب وفرتنا ولميس قبل حوادث الآيام

وهن خالات الحارث ، فغضب الحارث(٣) .

وكان لان خطل قيلتان يعلمهما الغناء بهجاء النبى، فأمر (ص) بقتاهما يوم الفتح، فأما قريسة فقتلها مصلوبة ، وأما فسرتنا ففرت حتى استؤمن لها الرسول فأمنها فآمنها .

وكن يغنين وراء المحاربين فيالمين حماستهم ، فني غزوة بدر خرجت قريش ومعها ثلاث قيان ، ثم أرسل أبو سفيان فردهن من الجحفة . وفي موقعة أحد خرجت قريش ومعها قيانها .

<sup>(</sup>١) الإغاني ٩: ١٥٧.

<sup>·</sup> ٨٧ : ٣ الميون ٣ : ٨٨٠

<sup>· 17:1. (4)</sup> 

<sup>(</sup>٤) الطرى ٢ : ١٩١٩ ·

وربما استمعوا إلى الغناء ايشجمهم على الثار والانتقام نقد اعتزم الحارث بن ظالم أن يقتل خالد بن جمفر ؛ إلى بنت عفزر فشرب عندها ، وقال لها : تغنى .

تعلم أبيت اللعن أنى فاتك من اليوم أو من بعده يابن جعفر أم مضى إليه فقتله (۱) .

وكن يغنين فى الأعراس، والمـآدب كما كن يغنين للنسلية والتطريب غزلا وغير غزل.

وفى الحافات وجدت القيان اللواتى يقمن باللهو والغناء والقرجيع تسلية الطلاب الآنس واللهو . واللذة والإمتاع .

\* \* \*

وكانت المغنية تلمب دوراً غير صغير فى الحياة الموسيقية والأدبية ، ولم يعرف عرب الجاهلية نظام و الحريم ، ويبدوا أن النساءكان لهن مثل ما للرجال من الحرية تقريباً . وكان نساء القبائل يشتركن فى موسيق الاعياد العائلية أو القبلية بآلاتهن . ولم يكن الغناء قاصرا على القيان المحترفات بل إن بعض سيدات القبيلة كن يعزقنى ويغنين ، وكانت الحنساء شاعرة الر ثاء الشميرة تغنى مراثيها بمصاحبة الموسيقى، وكانت هند بنت عتبة التي تمثل السيدة العربية الجاهلية – كما يقول فارمر – شاعرة وموسيقية وقد كانت على رأس المسوة اللائى يخففن متاعب السفر عن قريش فى أحد ، بالاغانى المحربية ودثاء قتلى بدر ، وضرب الدفوف ، وعند ماحى الوطيس كن لا يزان والمحربية ودثاء قتلى بدر ، وضرب الدفوف ، وعند ماحى الوطيس كن لا يزان

وقصارى القول فإن المرسيقي في الجاهلية، قد دخلت في حيــاة الحجــازيين الحاصة، والعامة، والدينية وغير الدينية، وكما كان العامل الزراعي في واحات

يغنين ويعرَّفن (٢٠ . وقد سبق أن ذكرنا صورا لنواح هند بلت عتبة على أبيها

وأخيا وعمها .

<sup>(</sup>۱) الاغان ج ۱۰ ص ۷.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الموسيق العربية ص ١٤، ١٨، ١٩، ٣٠.

النخيل يترنم ، كان السقاء الذي يمتح الماء من البئر يتنني ، والحادي الذي يسوق الإبل في الصحراء يرفع صوته بالحداء

وكما ظهر الفناء فى أعراسهم وأفراحهم ، تجلى كذلك فى مآتمهم وأتراحهم ، وكما ظهر الفناء فى أعراسهم وأقراحهم ، وكما ناح أهل مكة على قتلاهم ببدر تغنى أهل المدينة وهم يحفرون الحندق حول المدينة حين هددهم المشركون وكما استخدموا الفناء فى الحاسة والرثاء ، استخدموه فى المديح والهجاء ، وكما أقاموا حفلات الطرب فى البيوت الحاصة ، سمرت سوامرهم بالفنساء فى المتزهات العامة .

فالموسيقى والفناء كانا مع الحجازيين من القرنيمة فى المهد إلى المرثاة فى اللحد. علاقة الفناء بالشعر وأوزانه:

والشعر والغنا. تو أمان ، لانها يصدران عن الوجدان ، ويعتمدان على الموسيقى . هذا موسيقى الاوزان ، وذاك موسيقى الالحان .

وقد رجحنا فيها سبق ميلادهما معاً ، أو فى فقرتين غير متباعدتين . وكمان الحجازيون – كشعراء الجاهلية عامة – ينشدون أشعادهم ، ويتغنون بها ، بل إنهم ليسمرن الإنشاد غناء فى بعض الأحيان لأنه ضرب منه . ومزدد بن ضرار الشاعر الحجازى أو أخوه جزء يهدد أعداءه ، ويقول إنه سير ميهم بأهاج دامغة لا تلبث أن تصبح حداء الحادى ، وغناء السارى :

زعيم لمن قاذفته بأوابد يغنى بهاالسارى وتحدى الرواحل(۱) وحسان بن ثابت يطلب من الشاعر أن يتغنى بالشعر فإن الغناء بجال لتقويم أوزانه وإصلاح موسيقاه:

تفن بالشعر إما كنت قائله إن الغشاء لهـذا الشعر مضار

بل إن الحجازيين ليعبرون عن الشعر عامة بالغناء ، قال عمر بن الخطاب رضى الم عنه للنابغة الجمدى : أسممنى بعض ماعفا الله لك عنه من غنائك (أى شعرك) ويرى بروكابان : «أنه من المحتمل جدا أن القصائد الجاهلية كمان يقصد بها إلى أن تغنو

<sup>(</sup>١) المفضليات ١ : ٩٨٠

مقترنة بمصاحبة موسيقية بسيطة (١) ، ويعتقد فارمر «أن الشـاعر كـان في الاعم الاغلب موسيقياً مثله شاعرا وإن يكن واضحاً أنه كان أحياناً يصطحب مغنياً لبغني أشعاره ، مثلماً كان يستخدم راوية لروايتها ، .

والموسيقى الشعرية تخضع لذوق الامم والاجبال، وتتأثر بالمؤثرات التى تشكل فنون البيئات والمجتمعات، وقد تحققت موسيق الشعر عند أسلافنا الاقدمين، بهذا النوع الملتزم لمجموعة تفاعيل بحر من البحور التى جمعها الحيل، وبهذا الشكل المحافظ على قافية تشكرر فى نهايات سائر الابيات. ولمل تلك الظاهرة الجزئية فى الشعر، مرتبطة بالظاهرة السكلية فى سائر الفنون عنده، ذلك أنه يلاحظ فى ذوق العرب وفظرتهم إلى الجال، ميلهم إلى « الوحدة المكروة ، فالزخرفة العربيه مثلا؛ تعتمد غالباً على وحدة زخرفية ، كآية قرآنية مكتوبة، أو جملة بيانية منقوشة ، أو شكل عندسى مرسوم ، وهذه الوحدة تشكرر فى أشكال وأوضاع متوازية حينا ومتقابلة حينا، لتؤلف آخر الامر الشكل الزخرفى السكلى .

وكذلك الموسيق العربية تعتمد غالباً على الوحدة النغمية المكررة ، التي يتكون منها في النهاية لحن عام ، أهم خصائصه التفابل ، والااتزام ، وعدم التوزيع أو التحرر . ويمكن أن تلاحظ هذه الظاهرة من باقي الفنون التي كان العرب فيها فشاط ، فلمل ميلهم إلى الوزن الملتزم وإلى القافية الموحدة ، كان مظهرا من مظاهر نظرتهم الجمالية وذوقهم الفني الملذين يؤثران الالتزام على التحرر ، ويفضلان الوحدة على التنويع . وليس معنى ذلك الطمن في هذا الذوق ، أو الفض من هذا الاتجاه ، قالامر أمر ذوق قبل كل شيء ، لا يحتج بذوق على ذوق كما يقال (٢) .

ومن حيث إن الشعر يعتبر موسيق النفس الإنسانية ، يطرد مع عواطفهــا وانفعالاتها المختلفة ، ويجانس حالاتهــا وذبذباتهــا المتنوعة ، فإنا زى أن الشعر

<sup>(</sup>١) دائرة المعارف الاسلامية ١ : ٤٠٣ .

<sup>(</sup>٢) مقالة , موسيق الشمر ، الدكتور أحمد هيكل عدد ٣٨ من مجلة ,الرسالة الجديدة ،

الجاهلي غني بالأوزان التي تصور تلك الذبذبات والانفعالات على كثرتها وتعقدها . وبخاصة إذا لاحظنا ما يتفرع من بحور الشعر ، وما ينحدر منها وما يداخلها من الجزء والتشطير وغيرهما . بينها لا نجد هذا الغني في الشعر الإفرنجي الذي لم يبتكر أوزانه ابتكاراً أصيلا ، إذ نقلها عن الإغريق القدامي ، وعن العرب ؛ فقد أثرالشعرالعربي في الآوروبي في أواخر القرون الوسطى ، وبو اكبر عصر النهضة عن طريقين : أولهما حقلية ، حيث أثرت في إيطاليا ، وثانيهما : الاندلس حيث أثرت في فرنسا . ثم انسع خطاق هذا التأثير حتى شمل أنصا . كثيرة من أوربا . ولا جدال في أن الشعراء الدين يسمون بالتروبادور في فرنسا إنما هم من أثر التقاليد الشعرية العربية في الاندلس ، كأ شعراء أوربا عن طريق شعراء صقلية و بروفانس وإيطاليا .

وعلى الرغم من مضى آماد طويلة على بحور الشعر الإفرنجى نما وتطور خلالها فإنها لاتزال أقل عددا وتنوعاً من بحور الشعر العربي ·

وقد وصل إلينا الشعر الجاهلى، وفيه جميع الأوزان الشعرية التى اكتشفها الخليل فيها بعد، إلا وزنا واحداً أضافه الآخفش. ولم يستطع الشعراء فى العصر الإسلامى والاموى والعباسى أن مخلقوا وزناً واحداً جديداً وهذه الظاهرة تدلنا على أصالة الشعر الجاهلى ورسوخ قدمه، وأنه استنفد أكثر الاحتمالات التى يمكن أن تدور على موسيق الشعر فى النفس العربية فى العصور الماضية .

وعلى الرغم من أن موسيق الشعر العربى أصيلة فيه ، وأن أوزانه نابعة •ن صميم النفس العربية ، فإن بعض الباحثين لا يزالون يشككون فى هذه الأصالة ، ويدعون أن بعض أوزانه قد اقتبست مر الشعر الفارسى . فقد ذهب فون جريلبوم Gustave Gruebaum فى الفصل الذى كتبه عن نماء الشعر العربى وهيكله ، إلى أن الشعر الجاهلى تأثر بالفن الفارسى تأثرا عظها ، ويشعر حديثه عن تطور هذا الشعر الجاهلى، إلى أن ظهوره مدين •ن الناحية الفنية للأثر الفارسى، ويضيف إلى ذلك قوله إن الأوزان العربية : الرمل والمتقارب وربما الحقيف أيضا أخذت •ن الأوزان الفارسية »

وهذه دعوى لم يقم عليها فون جرينبوم أى برهان علمى، دعوى الغرض منها تجريد الشخصية العربية من أخص خصائصها وهو الفن الشعرى، السامق البناء، الدى يقوم عند العرب مقام الحضارة المادية لدى الآمم الآخرى .

وقد كان الغناء بالشعر ذا تأثير عميق فى أوزانه و تطورها ، وربما استعملوا من الزحاف فى الأوزان ما تعده بعض الآذواق نابياً مع أنه صحيح . والسر فى ذلك أن القدماء كانوا يجبرونها بنغات يستعملونها فى مواضع من الشعر يستوى بها الوزن .

وكان الحجازيون على عادة العرب، يتغنون بشعرهم، ويمدون أصواتهم بإنشاده -عِل إنهم كانوا يزفون شعرهم ويقومونه بالفناء .

وكان الغناء وسيلة للنلبيه على ما قد يكون بالشعر من عيب فى الوزن أو القافية . ومن ذلك أن النابغة أقوى فى قصيدته التى مطلعها :

أمن آل مبعة رائح أو منت عجلان ذا زاد وغير مزود فلما دخل إلى المدينة قالواله: قد أقويت في شعرك، فلم يأبه، فجاءوا بقينة تغنيه حأمن آل مية إلح، وتبين الياء في مزودي، ومغندي، ثم غنت البيت الآخر: زعم الآحبة أن رحلتنا غداً وبذاك خبرنا الغراب الاسود فبينت الضمة في قوله د الاسود، بعد الدال فقطن لذلك وأصلحه بقوله:

وبذاك تنعاب الغـــراب الاسود

وتلمنزم القافية فى آخر الابيات تمشياً مع الغناء لانها تشبه وقفات المغنين ونهايات اللهازفين، فى ذوق العرب القدامى الذى أثر على الشعر العربى آماداً طويلة، ولا يزال وقد كانت المحافظة على عمود الشعر، ووحدة الفافية، تقليدا مرعياً لدى شعراء المجافظة على عمود الشعر ، لحجازيين لوناً من التحرر من قيود القافية . المجافظة على جعد أن قتل أبوها يوم بدر وهو يحمى جيفة أبى جهل ، تقول :

ف اليث عرين ذو أظافير وأقدام كي إذ تلاقوا و وجوه القوم أقران وأنت الطاعن النجلا ، منها مزبد آن وبالكف حسام صا رم أبيض خـذام وقد ترحــل بالركب وما نحن بصحبان(۱)

وقد عد انعقاد القداى هذا التنوع فى حرف الروى وحركته عيباً . وفى الأبيات السالفة — كا يرون — عيبان :

أولها: الإقواء، وهو اختـــــــلاف حركة الروى الذى تبنى عليه القصيدة بين. الرفع والجر في قول الشاعرة د أفران، و دآن، .

وثانيهما: الإكفاء، وهو اضطراب حرف الروى حث يجيى، مرة مها ومرة فوناً فى قولها، وأقران، و دخذام، ونحن نحسب ما عدوه عيباً وغلطاً ميزة للشعر الحجازى. وهو وإن كان مثلا فردياً إلا أنه واضح الدلالة على النزعة التحررية الآنه ينتظم خمسة أبيات متحررة على حين أن ما روى لشعراء آخرين لا بتجاوز الشطرين أو البيتين.

ونحن نسجل الشاعرة الحجازية ابنية مسافع ، زوعها إلى التحرو والانفلات. من أصفاد القافية وأغلالها .

وقد ذكر أبو العلاء فى كتابه الفصول والغايات وأن الأوزان القصار إنما عرفت فى العصر الإسلامى فى أشعاد المكيين والمدنيين من أمثال عمر بن أبى وبيعة وكذلك عدى بن زيد فى القدماء لأنه كان من سكان المدر (٢) . .

ولكننا نؤكد أن الحجازيين قد نظموا الأوزان القصار قبل عمر بن أبي ربيعة . فشعراء الأوس والحزرج وقريش وغيرهم فى للعصر الجاهلي كانوا يقرضون الشعر أحيانا من بحور قصيرة ، تتلام كل الملاءمة مع الغناء ، وتتساوق مع نغات الموسيق . ويظهر هذا فى شعر حسان بن ثابت وقيس ابن الخطيم ، وحمرو بن الإطنابة ، وغيرهم

<sup>(</sup>١) الموشح للمرزباني ٢٠ ط السافية .

<sup>(</sup>٢) الفصول والذيات ص ١٢٪.

و بعض شعراً مكه وقد مرت أمثلة عدة على ذلك ، كقول الشاعرة المكية أميمة بفعه أمية بفعه الميد شمس :

أبي ليسلك لا يذهب ونيط الطرف بالكوكب الى آخر القصيدة التي وثب ما عشيرتها (١).

فلما التتى الناس في موقعة أحد ودنا بعضهم من بعض قامت هند بنت عتبة فى النسوة الله اتى معها وأخذن الدفوف يضربن خلف الرجال ويحرضن فقالت هند فيها تقول :-

إن تقبلوا نعانق ونفسوش النمارق أو تدبروا نفارق فسراق غمير وامق

وتقول : إيها بني عبد الدار ، إيهـا حماة الأدبار ، ضربا بـكل بتار (١٢)

ونرجح أن كثيراً من الأوس والحزرج كان يغنى به لحفة وزنه وقصر بحره بل. إننا لنمتبر قصيدة ابن الحطيم التي مطلعها :

أجد بعمرة غنيانها فتهجر أم شاننا شانها نشيداً وطنياً للأوس في فترة من فترات حياتهم ، وأن فتيان الأوس كانوا يرددون ذلك اللشيد الحاسى ، وهم يسيرون في الطرقات يتحدون فتيان الحزرج . وكذلك تعتبر قصيدة حسان التي مطلعها :

لقد هاج نفسك أشجانها وعاودها اليوم أديانها نشيداً يتغنى به فتيانها . وكلا اللشيدين من ذلك البحر والموسيق الرشيق الذى • يصود سرعة الانفعال ، وانطلاق النفوس بالحماس .

<sup>(</sup>۱) راجع ماسبق من هذا السكتاب . ﴿ ﴿ ﴾ الْأَفَانَى جَ ١٤ صَ ١٦ ·

# الباباكامين

# خصائص الشعر الحجازى الجاهلي

#### -1-

يبدو فى الشعر الحجازى الجاهلى الطابع العام الموروث عن الشعر الجاهلى عامة ، من الجزالة والفصاحة ، ومن صدوره عن ملكات قوية « ومواهب فنية أصيلة ، ومن جودة السبك وشدة الآسر وروعة الآداء ومتانة التركيب وفخامة النسج ، ومن خلوه عن الزخرف والتصنيع والوشى ، وعن التسكلف والتعمل والإغراق والإحالة .

ويصور هذا الشعر بيئة الحجاز الاجتماعية والسياسية والفكرية، تصويرا قويا واضحا، لأنه ينبع من معينها، ويصدر عن عقل ممتلى، بمشاهدها، زاخر بشتى صورها والوانها ومناظرها، كما استبان للقارى، من حديثنا عن فنون الشعر الحجازى.

وإذا كان شعر النابغة مثلا صورة قوية للحياة السياسية للعرب عامة فى العصر الجاهل على الرغم من أنه شاعر حجازى أصيل، فإن شعر أمية بن أبى الصلت يصور إلى حد ما حياة الحجاز السياسية فى هذا العصر البعيد، فضلا عن أنه صورة واضحة الحياته الدينية كما تبين مما سبق، وكما يستبين مما يلى فى ترجمته .

وهناك خصائص أصيلة للشعر الحجازى الجاهلي لا بد من التنويه بها ، والإشارة إليها:

#### \_ 7 -

فن حيث الألفاظ نلاحظ في الشعر الجاهلي ذيوع الروح الغنائية ، التي تعمل عملها عنى صقل الالفاظ ، وإيثار ما كان منها عذبا سمحا كريما ، سهلا سلسا ؛ بعيدا عن المعجمة والغرابة والحواشية في أحيان كثيرة ، وبخاصة عند شعر المدن الحجازية كم-كة والمدينة والطائف .

وهذه الروح الغنائية ، نجدها عند النابغة فى الفاظة وموسيقى شعره ، وخاصة فى رائيته المشهورة ، التي يجب أن يحتفل بها ، ونعدها فى طليعة الفن الغنائي فى الشعر الجاهلي ، وفى مطلعها يقول النابغة:

عوجوا فحيوا لنعم دمنة الدار ماذا تحيون من نؤى وأحجر ؟ أقوى وأقفر من نعم وغيره هوج الرياح بهابى الترب موار ويقول فيها:

فاستعجمت دار نعم ما تمكلمنا والدار لو كلمتنا ذات أخبار وقمد أرتى ونعما لاهبين بها والدهر والعبش لم يهمم بإمرار أيام تخبرنى نعم وأخبرها ماأكتم الناس منحاجى وأسرارى لولا حبائل من نعم علقت بها لاقصر القلب عنها أى إفصاد فإن أفاق لقمد طالت عمايته والمرء يخلق طورا بعمد أطوار نعبت نعما على الهجران عاتبة سقيا ورعيا لذاك العاتب الزارى فني القصيدة روح غنائية فريدة ، تسندها عاطفة قوية وتجربة شعورية حادة ، إلى جانب وحدتها وأصالتها واكتمال الفن الشعرى فها

وغنائية الشعر في هذا العصر لعلما كانت في كثير من أسبابها راجعة إلى البيئة الحجازية نفسها، حتى إن النابغة كان يقوى في شعره ، والإفواء اختلاف إعراب القافية ، فيقول مثلا في قصيدة المتجردة :

زعم البوارح أن رحلتنا غدا وبذاك خبرنا الغراب الأسود

ويقرل: بمخضب رخص كأن بنانه عنم يكاد من اللطاقة يعقد

قوله يمدح عبد الله بن جدعان :

وقد هاب النقاد أن يخبروه بهذا العيب ، فدسو المهقينة حجازية ، غنته بهذه الآبيات وأطالت من قوافيها ، حتى فطن من نفسه لهذا العيب وأصلحه ، فقال : « وبذاك تفعاب الغراب الآسود ، ، وقال : « عنم على أغصانه لم يعقد ، وكان يقول : « دخلت يثرب وفى شعرى بعض العاهة ، ثم خرجت منها وأنا أشعر الناس ، والنابغه من أجود الشعراء الذين غنى بشعره ، حتى قيل إنه لم يغن بشعر فى جاهلية ولا إسلام بمثل ماغنى بشعر النابغة ، وتجد هذا الفن الغنائى نفسه مكتملا عند أمية بن أبى الصلت ، فنى مثل

أأذكر حاجتى أم قد كفانى حياؤك إن شيمتك الحياء وعلمك بالحقوق وأنت قرم لك الحسب المهذب والسناء كريم لا يغيره صباح عن الحلق الجيل ولا مساء غد فه هذا الذن الذائد الحارث ندائد مرموداته و المذالات

نجد فيه هذا الفن الغنائى الجيل بشى خصائصه وبميزاته: من سلامة الألفاظ وسماحتها ورقتها وعذوبتها، ومن موسبقى الشعر القوية فيها، إلى غير هذه الميزات،

مما يرتفع بمستوى شعر أمية و شاعريته عند النقاد . .

وهذه الغنائية هي التي استحالت بعد الإسلام وبتأثيره إلى الغزل العذري والقصصي عند أمثال جميل والمجنون وابن أبي بيعة وأترابهم من الشعراء الملهمين .

#### - T -

ومن حيث الأسلوب نلاحظ أن أسلوب الشعر الحجازى خاصة يتسم بالصدق وجنوحه إلى الوضوح، وإيثاره الإيجاز، مع قوة العبارة وجمالها. وقوة الأداء، في أحيان كثيرة فمثل قول النابغة:

ألم ر أن الله أعطاك سورة ترىكل ملك دونها يتذبذب بأنك شمس والملوك كواكب إذا طلعت لم يبد منهم كوكب لايمكن أن يجارى فى بلاغته و إيجازه وقوة أدائه، و لا فى جمال العبارة، وحسن التشبيه، ولطف المعرض، وجودة النظم.

وعندما يقول زهير في هرم وقومه :

وفيهم مقامات حسان وجوههم وأندية يتنابها القول والفعل وأبدية يتنابها القول والفعل وإن جثنهم ألفيت حول بيوتهم بجالس قد يشني بأحلامها الجهل لانجد أصدق من ذلك وصفا، ولا أوضح تعبيرا، ولا أبلغ أداه، ولفظة حد، هنا لها موقع من البلاغة ساحر، وهذه الصورة جملة مع إيجازها لا يمكن أن يستطيع وفنان، رسمها مهذه القوة والجمال وللفن والسحر.

#### **- {** -

أما من حيث أفكار ومعانى الشعر الحجازى الجداهلي، فنلاحظ أن له عدة خصائص واضحة لا يستطيع الجدل فيها إنسان، وأم هدده الخصائص هي: ذيوع «الحدكمة في الشعر الحجازي:

فكثير من الشعراء الحجازيين ، ومن قصائد الشعر الحجازى الجاهلي ، تشيع فيه الحسكة شيوعا ظاهرا لاخفاء فيه ، فزهير في معلقته شاعر حكيم ، خبير بالحياة ، وبالتجارب الإنسانية ، متطلع إلى التخفيف من ويلات الحياة وكوارثها . . وأمية في شعره الديني شاعر حكيم بعيد النظر إلى الحياة وحقائقها . . وأبو ذؤيب الهذلي موحسان وسوى هؤلاء الشعراء الحجازيين لهم في شعر الحكمة منزلة كبيرة .

يقول زهير ، في الحكمة ؛ من معلقته :

رأيت المنايا خبط عشواه من تصب تمته، ومن تخطى. يعمر فيهرم ومن لم يصانع فى أمور كثيرة يضرس بأنياب ويوطأ بملسم (١١ ومن، يك ذا فضل فيبحل بفضله على قومه يستغن عنه ويذمم

 <sup>(</sup>١) المنسم : خف البعير .

ومن هاب أسباب المنايا ينلنه وإن يرق أسباب السهاء بسلم ومن لم يذد عن حوضه بسلاحه يمدم، ومن لا يظلم الناس يظلم ومهما تكن عند امرىء من خليقة وإن خالها تخنى على الناس تعدلم

ويقول لبيدمن قصيدة بائية له:

أرى النفس لجت فى رجاء مكذب وقد جربت لو تقتدى بالمجرب ويقول :

وما الناس إلا كالديار وأهلها بها يوم حلوها وغدوا بلاقع وما المرم إلا كالشهاب وضوئه يحود رمادا بعد إذ هو ساطع وما المال والأهلون إلا ودائع ولا بد يوماً أن ترد الودائم

إلى ماسوى هذا من شعر الحـكمة ، وما قارنه من ضرب المثل ، ووصف الآخلاق. والطباع ، بما يذيع فى الشعر الحجازى فى هذا العصر ذيوعا كثير ا .

#### **-- 0.¹--**

### شيوع العاطفة الدينية!

وهى ميزة أخرى واضحة للشعر الحجازى فى العصر الجاهلى، كما تجد فى شعر الهية، ولدى شعراء المدينة ومكة ، وسواهم ، ولا شك أن مكة بما تشتمل عليه من أماكن مقدسة ، ومن حرمات ظاهرة ، وبما يؤدى فيها من شعائر العبادة والحج ، ومن البيئة الدينية السائدة فيها ، لها أثر كبير فى شيوع هذا الماون من الشعر، الذى سبق أن قدمنا نماذج منه فى حديثنا عن أغراض الشعر الحجازى د مما يغنينا عن اختيار نماذج أخرى فى هدذا فى هذا المقام ، وحسبنا أن نشير وأن نضع الحطوط ؛ أما التفصيل فسهل بعد ذلك كله .

ومن ذيوع العاطفة الذينية فى الشعر الحجازى الجاهلي مانجـده من ظهور روح الإنصاف والتسامح فيه ، ووضوح الإيمـان بالفضائل والمثل العليــا والدعوة إليها . يقول ذو الأصبع العدوانى من تصيدة طويلة له نظمها فى نصح أبته وأسيد ، ودعوته إلى التحلى بالفضائل ومكارم الأخلاق :

ودع النبواني في الأمو ر، وكن لهما سَلِمَا دُلُولاً وابسط يمينك بالندى وامدد لهما باعاً طويلاً وابسط يديك بمما ملكت وشيد الحسب الآثيلاً وازل إلى الهيجما إذا أبطالهما كرهوا النزولاً وإذا دعيت إلى المهمم فكن لفادحه حَمُولاً

ويقولا كذلك ذو الإصبع:

آبِيَ فَلا أَفْرِبُ الخباء إذا ما رأبه بعد كهداة كهجَـعـَـا ولا أَدُومُ الفتاة زورتــُها النّ نام عنها الخليلُ أو شــَســـَـا (ا)

وانظر إلى هذا التصوير الرائع الذي يصوره شاعر حجازى قديم ، وإلى هـذهـ الحسرة الممزوجة بشيء من الإنصاف وحب السلام حيث يقول:

> فومى همو قتلوا أميم أخى فإذا رميت يصيبنى سهمى ويقول قيس بن الخطيم :

يا مال ِ والحَمَقُ إِن قَـنَـعنت به فالحق فيـه لامرنا نـصـف ُ

وبتأثير هـ نه العاطفة ظهرت الدعوة إلى السلام كما رأينا في ندر زهير ابن أبي ـ سلمي وأترابه .

وقد أورثت العاطفة الدينية الشاعر الحجازى الزانا فى التفكير، وسلامة فى المنطق، وقوة فى الحجة، وصحة فى النظر إلى الحياة.

<sup>(</sup>١) أي بعد .

#### -7-

#### قوة العاطفة :

ويمتاز الشعر الحجازى مع ذلك بعاطفة قوية مشتعلة متأججة ، و تبدو هذه العاطفة القوية فى كثير من قصائد الجشعر الحارى الجاهلى ، يقول قيس بن الخطيم فى يوم عد الربيع، وهو أحد الآيام بين الآوس والخزرج :

#### - V -

هذه الخصائص كلها توى وإلى بعض بميزات الشعر الحجازى فى العصر الجاهلى ، عالاضافة إلى ما قدمناه من دراسات سابقة لهذا الشعر ، فيها الكثير من خصائصه ، والإشارة إلى الدقيق من ملايحه ، و نعتقد أننا بهذا قد جلونا صوراً كانت غامضة للشعر الحجازى القديم ، كان فى جلائها بعض الآهمية لفهم الشعر الحجازى بعد الاسلام وحركات التجديد فيه ، ونشأة بعض فنون مبتكرة أضيفت إليه ، من مثل الغزل العذرى والغزل القصصى وما أشبه ذلك .

<sup>(</sup>١) أجد: استمر غنيانها: استغناؤها.

التراجم

أمية بن أبي الصلت النابغة الذبياني قيس بن الخطسي أمية بن أبي الصات(١) (44) par. - 00.  $\pm \hat{\lambda} \pm$ 

حياة الشاءر

# نسبه واسرته :

هو أمية بن عبدالله أبى الصلت بن أبى ربيعة بن عوف بن أمية الثقني شاعر ثقيف ، وأحد الملتمسين الدين فى الجاهلية ، ومن أشراف قبيلته ورؤسائها .

أبوه أبو الصلت من سادات ثقيف، وأمه رقية بنت عبد شمس بن مناف.

وكان والده شاعرا (۲۰) ، وله قصائمه يمدح فيها سيف بن ذي يزن سنة ٧٩ه م ويشيد لمالفرس الدين ساعدوه على تحرير البمِن من نير الحبشة واحتلالها ، ومنها هذه القصيدة

التي نظمت عام ٥٧٠ م ، و الرسول ابن عامين :

لا يطلب الوثر إلا كــابن ذي يزن ف البحر ، لجمج للأعدا. أحوالا١١١ ویری : خبم ای قام .

(۲) أي أزمانا .

<sup>(</sup>١) في مكتبة كلية اللفــة العربيــة رسالة مخطوطة الاستاذ سليان حسن ربيــع نال بهة العالمية من درجة أستاذ في الادب وموضوع الرسالة : أمية بن أبي العسلت في نظر المستشر ةين (۲) راجع ۱۰۷ – ۱۰۹ طبقات الشعراء لان سسسلام ، ۱۷۷ و ۱۷۸ المتعر والصمراء .

### ومنها في الفرس :

قة درهم من عصبة خرجوا ما إن ترى لهم في الناس أمثالا بيمنا مرازبة (١) غرا جحاجحة المدترب في الغيضات (٢) أشبالا لا يرمضون إذا حرت مفافرهم ولا ترى منهم في الطعن ميالا من مثل كسرى وسابور العنود له أومثل وهرز يوم الحبش إذصالا فاشرب هنيئاً عليك التاج مرتفقاً في وأس غدان (٣) دارامنك علالا تلك المحكارم لاقعبان (٤) من ابن شيبا بماه فعادا بعد أبوالا

وتنسب القصيدة لآمية نفسه ؛ لا لأبيه ؛ في بعض المصادر .

### بيئته ومولده :

ولد أمية فى أواسط القرن السادس الميلادى ، ونشأ بالطائف ، وهى مصيف أهل مكة ومتنزههم ، وروضة خصبة وسسط الصحراء القاحلة ، وأطيب اليلاد العوبية العربية هوا. وأجملها مناخاً وأكثرها بساتين وكروما وزروعا وفاكهة وعيوناً ، وهى فى الجنوب الشرقى لمسكة ، وبينهما خسة وسبعون ميلا ، ويقول الشاعر :

# تشتو بمكة نعمة ومصيفها بالطائف

وكمانت الفترة التي عاش فيها أمية فترة عجيبة فى تاريخ العرب، فالاحتلال الحبشى الميمن قد انتهى وصحبه امتداد نفوذ الفرس على هذه البلاد واختلاط العقليات العربية والفارسية وتجاورها وتبادل التفكير والثقافات الطارئة. وقد وعى العرب عامة لهذه الآلوان الطريفة من القصص والإساطير والاخبار والعقائد والمحاورات التي هي جزء من ثفافة الفارسي الاصيلة أو المستمدة من ثقافات الهند وعلومها

<sup>(</sup>١) جمع مرزبان : وزير الفرس .

<sup>(</sup>٢) جمّع غيضة : الشجر لللنف وهي مأوى السباع عادة

<sup>(</sup>٣) قصر عظيم بصنعاء .

<sup>(</sup>٤) تَقْنَيَةَ قَمْبُ ، وهو القدح . شيباً : خلطاً .

أما بيئة الطائف الأدبية فإن شعر شعراتها ليس بآلكثير ، والسبب في ذلك كما برى ابن سلام هو قلة الحروب والحصومات بين أهل الطائف ، وأنه إنما يكثر الشعر بالحروب التي تكون بين الاحياء ، وهذا هو السبب أيضاً في قلة شعر قريش وأهل هان ، ولم ينبغ في الطائف سوى أبي الصلت ، وابنه أمية وهو أشعره ، وغيلان ابن سلمة وكنانة بن عبد ياليل(١) .

# ُ نشأته وحياته :

نشأ أمية في هذه البيئة ، وشب شاهرا برث من أبيه مواهب الشعر وملكاته . وأخذ يمارس التجارة ، وظل يمارسها طول حمره ، فتارة إلى الشام وتارة إلى اليمن .

وانصل بالفرس فى البين وسمع محاوداتهم وقصصهم ، كما انصل بالكهان والآحبار والقسس فى السام وسمع عظاتهم ، وشاهد مظاهر القلق الروحى البادية فى تفكير بعض العرب المتعبدين أمثال : زيد بن عمرو بن نفيل ، وورقه بن نوفل ، ويبدو أنه وكان عالماً بنسبير العربية على ما يظهر فاطلع على كتب القدماء وخصوصا التوراة والإنجيل (٢) ، .

وهكذا نشأ أمية مفطوراً على الندين ، وشاعرا موهوبا ، ونمت فيـه ملـكابت الشاعرية الجياشة .

وسافر إلى الشام فى رحلات تجارية كا سافر إلى اليمن ، فلتى فى رحلاته بعض المتدينين ، هناك وسمع أخبارهم وعظاتهم ، فرغب عن عبادة الأوثان وزهد فى الدنيا ، واستزاد النظر فى الآديان وطلبها من أهمل الكتاب ، وروى الكثير من أخبار اليهود والنصارى وأقاصيص الشيوخ فى الجاهلية من الذين يعبدون الله على دين إيراهيم وإسماعيل ، وخاص فى التوحيد وأمر الآخرة ، وتعبد وليس

<sup>(</sup>١) وأجع ١٠٧ طبقات الشعراء .

<sup>(</sup>۲) ۱۲۲ حم اداب اللغة العربية لجورجى زيدان ط ۱۹۱۱، ويقول ابن قتيبة فيه : د مهكان قرأ السكتب المنقدمة ، (۱۷۲ الشعر والشعراء ) .

المسوح وحرم الخر والزنا والقار على نفسه ، ورأى. فى السكتب الدينية ما ببشر ببعثة خي من العرب فطمع فى أن يكون هو النبي المنتظر ، وأخذ يدعو الناس إلى الحنيفية دين إبراهيم وإسماعيل ، ويظهر التأله طمعا فى يزول الوحى عليه ، ومع ميله إلى الحنيفية ملة إبراهيم السمحاء فقد كان لا يقلع عن التردد على الآدبار ، يجالس الرهبان ويختلف الملك الكنائس ، يحاور القسس ويخبر الناس أن نبيا يخرج قد أظل زمانه (١) .

ولما بعث محمد رسول الله صلوات الله عليه وقام بالدعوة أدرك أمية الحسد وكفر به ، وقاله : « إنما كنت أرجو أن أكونه ، فنزل قوله تعالى : « وانل عليهم فبأ الذي آيناه آياتنا فانسلخ منها فأتبعه الشيطان فكاف من الغاوين » ، ثم أخذ يحرض على الرسول ويرثى قتلى أعدائه في موقعة بدر (۲) فنهى عن دواية شعره في ذلك ، وكان الرسول صلى الله عليه إذا سمع شعره في التوحيد يقول : « آمن لسانه وكفر قلبه » ، وبقول : « كاد ليسلم » كا دوى الإمام مسلم في صحيحه . ولم يطق أمية بعد أن شاهد ذبوع الدعوة وانتشار الإسلام – أن يقيم على مقربة من الرسول ، فذهب بابنيه إلى أقصى الين ، ولكنه عاد إلى الطائف ثانياً بعد هجرة رسول الله إلى المدينة . وبق مها إلى أن توفى في السنة التاسعة من الهجرة عام ١٣٠٠م ، ويروون أنه لما مرض مرضته التي مات فيها جعل يقول : « قد دنا أجلى وهذه المرضة منيتى وأنا أعلم أن

ماذا ببدر فالمتنقل من مرازبة جحاجح؟

المرازبة : الرؤساء . جحاجح : جمع جحجاح وهو السيد السكريم

علا بكيت على الحكرا م بن المكرام أولى المادح

<sup>(</sup>۱) مرأمية بريد بن عمرو بن نفيل أخى عدى بن كعب ، وكان قد طلب الدَين في الجاهلية هو وورقة ، فقال له أمية : ياباغي الحبير هل وجدت ؟ قال : لا ، قال : ولم ؟ قال : أبي علياء السكتاب إلا أنه منا أو مذكم أو من أهل فلسطين ( ١٠٩ طبقات الشعراء لابن سلام ) .

<sup>(</sup>۲) ومن ذلك قوله :

المخليفية حق و لكن الشك يداخلني ف محمد ، وأنه لمـا دنت وفاته أغمى عليه ثليلا ثم المفاق وهو يقول :

### لبنكا لبيكا مأنذا لدبسكا

لامال یفدینی و لا عشیرة تنجینی، وأخمی علیه ؛ ثم أفان و هو یقول ذلك البیم و یصله بقوله : « لابری فأعتذر و لا قوی فأنتصر ، وأغمی علیه ثالثة ثم أفاق و هو میشد البیت المذكور و یصله ببیت آخر بعده هو :

إن تغفر اللهم تغفر جماً وأي عبد الك لا الممالاً

وَأَقِبَلَ عَلَى القَوْمَ فَقَالَ : قَـدَ جَاءَنِي وَقَيَى فَكُونُوا فِي أَهْبَى، واستمر يحدثهم حَى كَانَ آخر قولُهُ هَذَهِ الأَبْيَاتِ:

كل هيش وإن تطاول ههرا منهى أمرة للى أن يزولا لينى كنت قبل ماقد بدا لى فرؤوس الجبال أرعى الوعولا فاجعل الموت نصب عيديك واحدد غولة الدهر ، إن للدهر غولا؟؟

. وقد مُكون هذه القصة من أساطير الرواة .

وبذلك انتهت حياة أمية ، ومات ولم يؤمن بدين الإسلام والتوحيد ، بعد أن كان داهية الطهر والتوحيد ، وتوفى عام به هـ – ٢٢٤م . وفى كتاب شعراء النصر انية كان وفاته كافت فى السنة الثانية من الهيجرة .

# ألوان من حياته :

١٠ - كان لامية ابن عالى ١١١ فأنشد فيه فصيدته:

غذوتك مولوداً وعلتك يافعا تعل بما أحنى عليك وتنهل إذا ليلة نابتك بالشكولم أبت اشكواك إلا ساهرا أتملسل

<sup>(</sup>۱) ألم : ارة كلب الله وهو صغار الانوب .

<sup>(</sup>٢) كل ما اغتال الانسان فأملك \_ راجع الاغاني ١٢٧ ع .

<sup>(</sup>٣) كان لامة عدة بنين منهم : ربيعة ووهب والقاسم ، وكان القاسم شاعراً .

كأنى أنا المطروق دونك بالذى طرقت به دونى فعيناى تهمل، تغاف الردى نفسى عليك وإنها لتعلم أن الموت وقت مؤجل. فلسا بلغت السن والغاية التى إليها مدى ماكنت فيك أؤمل جعلت جزائى منك هجرا وغلظة كأنك أنت المنعم المتفضل وسميتنى باسم المفند رأيه وفي رأيك التفنيد لوكنت تعقل فليشك إذ لم ترع حق أبوتى فعلت كا الجار المجاور بفصل

وهي عط جميل من الشعر العالى ، وتصوير لما التي أمية من ابن من أبنائه من.

٢ - واتصل أمية أكثر ما اتصل بعبد الله بن جدعان التيمى وهو سيد من سادات قريش ، وكان جواداً مضيافا ، وكان أمية كثير المدح له ، وكان ابن حدمان يمطيه حطاء جولا ، كما كان يفعل هرم مع زهير .

### ومن شره فيه:

أذكر حاجتى أم قد كفانى حياؤك إن شيمتك الحياء وعلك بالحقوق وأنت فرع لك الحسب المهذب والسناه يحريم لا يغيره صباح عن الخيلق الجيل ولا مساء نبادى الربح مكرمة وبحدا إذا ما الكلب أجحره الشتاء إذا أننى عليك المره بوما كفاه من تمرضه النساء فأرضك كل محكرمة بنياها بندو تيم وأنت لهيا سماء فهل تخيني الساء على بصير وهل بالشمس طالعة خفاء ؟

ويقول فيه أيضاً:

عطاؤك زين لامرى، إن حبوته ببدل وما كل العطاء يزين وليس بشين لامرى، بذل وجهه إليك ، كا بعض السؤال يشين ويقول فيه أيضاً حين صنع إن جدعان الفالدة و وضع مد الدم الإيطاء إلى الد

ويقول فيه أيضاً حين صنع ابن جدعان الفالوذ ووضع موائده بالأبطح إلى باب المسجد ، ونادى الناس فحضروا ، وكان هذا أوله أكلهم له وحضر أمية فقال : ومالى لا أحييه وعندى مواهب يطلعن من النجاد<sup>(۱)</sup> له داع بمكة مشمعل<sup>(۱)</sup> وآخر فوق دارته ينسادى إلى ردح <sup>(۲)</sup> من الشيزى<sup>(1)</sup> ملام لباب البريليك بالشهادة<sup>(۱)</sup>

إلى آخر هذه الآبيات الطريفة ، التى تنسب أيضاً إلى أبيه أبى الصلت ، هذا وابن جدعان هو عبد الله بن جدعان التيمى . وقد كان من مشاهير الآجواد . وعن سارت بجوده الامشال فى الاقطار والبلاد . وكان يسمى بحاسى الذهب لآنه كان يشرب فى إناء من الذهب . وقالوا فى المثل : أقرى من حاسى الذهب . وكان من قريش . وفيه قال أبو الصلت الثقني أو ابنه أمية :

له داع بمكة مشمعل وآخر فوق دارته ينادى الى ردح من الشيزى ملا. لباب العر يلبك بالشهاد

وكان في ابتداء أمره على ما يروى صعلوكا ترب اليدين . وكمان مع ذلك شريراً فاتسكا لا يزال يجني الجنايات فيعقل عنه أبوه وقومه حتى أبغضته عشيرته ونفاه أبوه وحلف لا يؤويه أبدا . فخرج في شعاب مكة حائرا ثائرا يتمنى الموت أن ينزل به ، فرأى شقا في جبل فظن أن فيه حية فتعرض الشق يريد أن يكون فيه ما يقتله فيستريح فلم ي شبتاً فدخل فيه ، فاذا فيه ثعبان عظيم له عينان تقدان كالسراجين ، وإذا هو مصنوع من ذهب وعيناه بآفر تتسان فكسره واخذ عيليه ودخل البيت ، فاذا جث طوال على سرد لم ير مثلهم طولا وعظا ، وعند رؤوسهم لوح من فضة فيه تاريخهم ، وإذا هم رجال من ملوك جرهم وآخرهم مو تا الحرث بن مضاض ، وإذا عليهم ثيباب من وشيد الله على سرد الله المنت كوم عظيم من الباقوت والماؤاؤ والذهب والفضة حظيات ، وإذا في وسط البيت كوم عظيم من الباقوت والماؤاؤ والذهب والفضة حظيات ، وإذا في وسط البيت كوم عظيم من الباقوت والماؤاؤ والذهب والفضة

<sup>(</sup>١) جمع نجمد : ما ارتفع من الارض .

<sup>(</sup>٢) أشَّمَل القوَم في الطلب ؛ إذا بادروا فيه و تفرقوا .

<sup>(</sup>٣) جمّع ردحة: الجفنة العظيمة .

<sup>(</sup>٤) الشدى: خشب تتخذ منه القصاع (٥) جمع شهد وهو العسل .

والزبرجد فأخذ منه ما أخذ ثم علم على الشق بعلامة ، وأغلق بابه بالحجارة وأرسل إلى أبه بالملك الذى خرج به يسترضيه ويستعطفه ، ووصل عشيرته كلهم فسادهم وجعل يتفق من ذلك الكنز ، ويطعم الناس ويفعل المعروف وفي القاموس : ورجما كمان يحضر النبي بالله طعامه . وكمانت له جفنة يأكل منها القائم والراكب لعظمها ، بل كمانت جفنته يأكل منها الراكب على البعير ، وسقط فيها صبي فغرق ومات .

وعبد الله بن جدعان تيمى يكى أبا زهير ، وهو ابن عم عائشة رضى الله تعالى عنها ، ولذلك قالت يارسول الله : إن ابن جدعات كان يطعم الطعام ويقرى الضيف ويفعل المعروف فهل ينفعه ذلك يوم القيامة ؟ . فقال على المعروف الجاهلية يوما رب اغفرلى خطيتى يوم الدين . . وكان ابن جدعان من حرم الخرفى الجاهلية بعد أن كان بها مغرى . وذلك أنه سكر ليلة فصار يمد يديه ويقبض على ضوء القمر ليأخفه ، فضحك منه جلساؤه ؛ فأخبر بذلك حين صحا لحلف أن لا يشر بها أبداً . لما كر وهرم أراد بنو تيم أن منعوه من تبذير ما له ولاموه فى العطاء ؛ فكان يدعو الرجل فإذا دفى منه لعلمة خفيفة ثم يقول له : قم فانشد لطمتك ؛ واطلب ديتك ؛ فإذا فعل ذلك أعطته بنو تيم من مال إن جدعان .

- 4 -

شعر أمة

أم الدراسات عن أمية وشعره :

١ - كتب عن أمية ابن سلام فى طبقات الشعراء (١)؛ وابن قتيبة فى الشعر والشعراء (٢)؛ وذكره الاغانى (٢)، والمرزبانى (١)؛ والدميرى (٥)، وصاحب خزافة الأدب (١)؛ وابن رشيق فى العمدة .

وترجم له صاحب شعرا. النصرانية (۱) ، وجورجي زيدان (۱۸ ، وصاحب كتساب الأدب العربي و تاريخه في العصر الجساهلي (۱) ، وترجم له السبساعي بيومي (۱۰ ؛ والزيات (۱۱) ، وأصحاب الوسيط (۱۲) .

وعده صاحب الجهرة من أصحاب المجمهرات ــ وهي شبع قصــائد تلي المعلقــات بني الماذلة الادبية ــ وروى بجمهرته :

عرف الدار قد أقوت سنيناً لزيدب إذا تحل جما قطيناً وألف أحد أساتذة كاية اللغة العربية رسالة فيه وفى حياته وشعره وهي مخطوطة محكنة الحكلة .

(١) ١٠٧ وما بعدها من طبقات الشعراء طبعة صبيح.

(٢) ١٧٦ و ١٧٧ الشعر والشمراء، نشر السقا .

. 17/VIJ. A = T. T/1A7 (T)

. (٤) ٧٨ الموشح ط ١٣٤٣ . . . (٥) ١٥٤ - ٢ حياة الحيوان .

﴿ (٨) ١٢٦ وُ ١٣٧ / ١ آداب اللغة العربية .

. 14mg - mg - meg (4)

﴿١٠) ٨١ – ٩٦ تراجم شعراء جاهليين للسياعي بيوي ط ١٩٣٦ .

(١١) ٧٣ من الآذب العربي للزيات ط ١٩٣٥.

﴿(١٢) ٨٩ وما بعدها من الوسيط ط ١٩٧٠ .

وطبع ديوانه المستشرق الآلماني و فريدرك شولتهيس ، عام ١٩١١ معتمداً على عدة مصادر ؛ منها شرح محمد بن حبيب العالم الرواية المنوفي ٢٤٥ هـ .

وطبع لأمية ديوان في بيروت عام ١٩٢٤ .

إلى غير ذلك من شتى الدراسات عن أمية . ويلاحظ أن الباحثين يمدون. أمية جاهلياً ، لانه قد توفى بمدخلهور الإسلام بقليل ولان أكثر آثاره الشعرية نظم. قبل الإسلام ، ولبيد جاهلي مع أنه توفى عام ٤١ هـ لانه لم ينظم في الإسلام شيئاً .

و بعضهم يجعله من المخضرمين ، لآنه تونى بعد الهجرة ورثى من قتل فى بدر من المشركين .

#### - "-

# مكانته في الشعر وآراء النقاد فيه :

١ - قال أبو عبيدة : اتفقت العرب على أن أشعر أهل المدن أهل يثرب ، ثم عبد القيس ( سكان البحرين ) ؛ ثم ثقيف والطائف ، وأن أشعر ثقيف أمية .

وذكر ابن سلام فى شعراء الطائف حيي تسكلم على شعراء القرى ، وقال : وأمية أشمر أمل الطائف .

وكان الكميت بقول: أمية أشعر الناس، قال كما قلنا ولم نقل كما قال.

وقال الأصمى كما فى الأغانى : ذهب أمية بعامة ذكر الآخرة؛ وذهب عنترة بعامة ذكر الآخرة؛ وذهب عنترة بعامة ذكر الحروب، وذهب عمر بعامة ذكر الشباب، وكمان أبو عبيدة والأصمى يقولان : عدى فى الشعراء بمنزلة سهيل فى النجوم يعارضها ولا يجرى معها وكذلك أمية(١).

وجعله صاحب كتاب شعراء النصرانية من شعراء الطبقة الثانية وذكر ما نصه :-وقيل إنه من الطبقة الآولى . وهذا مبالغة شديدة منه .

<sup>. (</sup>١) س١٧ / ٢ الأخاني .

### أسباب شاعريته:

هناك أسباب كثيرة كونت شاعرية أمية وأثرت فيها لل منها :

عصره وبيئته: فقد كان العصر الجاهلي وكانت البيئة العربية عامة والطائف
 خاصة من بيئات الشعر والآدب والبلاغة والبيان، وجو الطائف وجمالها وكثرة خير انها
 ومزارعها واستقراد الحياة فيها، كل ذلك كان له أثره فى شاعرية الشاعر ولا ريب.

 ودائته الشعر عن أسرته: فقدكان أبية من أسرة شاعرة، واشتهر أبوه الشعر، وامتدت تلك المواهب الفنية فتوارثها أبناه أمية ، كان ابنه القاسم شاعرا وينسب إليه وإلى أبيه:

قوم إذا زل الغربب بدارهم ردوه رب صواهل وقيان وإذا دعوتهم لكل ملة سدوا شماع الشمس بالفرسان إلى آخر هذه الآبيات.

٣ - تقافته ورحلاته : فقد ألم أمية بثقافات واسعة واختلط بالحياة والناس والعناصر في رجلاته التجارية إلى اليمن والشام ، بما كان له أثر منى شعره وشاعريته.

على حب الندين: فقد دفعه ذلك إلى مخالطة رجال الاديان والتحدث إليهم والنائر بعظائهم، مما جعل قلبه رقيق العاطفة والشعور، وهما أساس الادب والشعر .. ومما جعله يلون شعره بهذا الروح الدينى القوى الغلاب ــ

اختلاطه بالحياة الآدبية وبالشعراء في الطائف ومكة وسائر بلاد االجزيرة العربية شابا ورجلا وكهلا، بما جمل الشعر أقرب إلى قلبه وروحه من أي شيء سواه إلى غير ذلك من بواعث الشعر وأسبابه في نفس أمية .

إن شعر أمية جدير بأو فر عناية وأدق درس، لآنه وقد ذكر ماذكر من أبساء الرسل وأمور الآخرة لايمدو واحدة من اثنتين : إما أن يكون قد قبل قبل زول القرآن ، أو بعد زوله وفي أثنائه ، فإن كانت الآولى فهو وثيقة فريدة في الدلالة على ماعرف بعض العرب لذلك الدهد في تلك الشئون من الكتب المقدسة وسواها ، وله كانت الثانية فقد أراد صاحبه لاعمالة معارضة القرآن فانقطع وتخلف ولم يستطع الكفار أن يشغبوا به .

وهذه أبيات من شعره تدل عل طريقته ، والأرجح أن نسبتها إليه محيحة فإنها من قصيدة استنهاد سيبويه بديت منها وعن بروايتها شراح كتابه ، وقل أن يجوز عليهم غير محيح .

قال أمية بذكر إرسال موسى وهارون إلى فرعون، وفى الابيـــات روح التأثر بالقرآن:

وأنته الذى من فضل سبب ونسمة بعثت إلى موسى رسولا مناديا فقال أعنى بابن أى فإنى كثير به ، بارب صل لى جناحيا وقلت لهمارون اذهبها فتظهامرا ملى المرم فرعون الذي كان طاغماً وقولاً له هل أنت سويت هذه بلا وند حتى اطَمأنت كا هيا وقولا له هل أنت رفعت هذه بلا عمد، أدفق إذن بك بانيا وقولا لهمل أنعسوبت وسطها منيرا إذا ماجنه الليل سارية وقولا له من أخرج الشمس بكرة فأصبح مامست من الارض ضاحيا وقولاً له من أنبت ألحب في الثرى فأصبح منه البقل يهتز رابيا فأصبح منه حبه فی ردوسه فني ذاك آيات لمن كان واعباً

### خصـــاگص شعره :

أولاً: منحيث الأسلوب والألماظ:

يعد أمية من أكبر شعراء القرى العربية على قلة الشعر فيهم ، غير إن الذي الزي بشعره في نظر بعض النقادحتي أسقطوا الاحتجاج به كثرة استعالة للدخيل من العبرية والسريانية في شعره ، كما أنكروا عليه حق التعريب لشدة مخالطته الأعاجي وإن كان عربيا صريحا ، كما أنكروه على عدى لإدخاله الكثير من ألفاظ الفرس في شعره . قال ابن قنيبة : « وأتى بألفاظ كثيرة لاتعرفها العرب وكان يأخذها من الكتب شعره وعان أمانة الديك الغراب ، و ومنها قوله « قمر وساهور يسل ويغمد » منهاقوله « وخان أمانة الديك الغراب ، و ومنها قوله « قمر وساهور يسل ويغمد » وعلماؤنا لايرون شعره حجة ، (١) . . . وكان أمية يسعى الله في بعض أشعاره « السلطيط « و في بعضها « التغرور » ، و و بما اقتبسهما من الحبشية (٢) ، أو صاغهما على صيغ تلك اللغة » بعضها « التغرور » ، و و بما اقتبسهما من الحبشية (٢) ، أو صاغهما على صيغ تلك اللغة » فلا حباش يسمون الله في اللغة الانحرية « أغز البهر » فلعلها كانت قبد لا أقرب فلم التغرور » .

. ومهماكان فإن فى أساليب أمية بل وفى معانيه أشياء لم تسكن العرب تغرفها ، ولا شك أنه قرأها فى بعض السكاء صافودة وحافورة ، كان فى بعض نتاجه قلق اللفظ سخيف النسج نابى القافية .

كل هذا إنما كان فى شعر أمية الدينى، أما شعره غير الدينى فأرى عليه طـلاقة الاسلوب وسهولة اللفظ وعذوبة العبارة وحلاوتها ورقتها وطلاوة البيان، كما فى مدائحه لان جدعان وقصيدته فى ابنه وسواهما.

<sup>(</sup>۱) ۱۷۲ و ۱۷۷ الشدر والشمراء .

<sup>(</sup>۲) ۱۳۹ /۱ جورجی زیدان آدباللغة العربیة ط ۱۹۱۱ -

ثانياً: من حيث المعانى والأخيلة :

انصرفت قريحه أمية إلى المعانى الدينية فاشتهر بها أمره ، واصطبغ بها شعره . فوصف الله عز وجل وذكر الحشر والحساب والجنه والنار والملائكة ، كما ذكر خلق الآدض والسموات ، قال ابن سلام : • وكان أمية كثير العجائب فى شعره ، يذكر فيه خلق السموات والارض ، ويذكر الملائكة من ذلك مالم بذكره أحدمن الشعر أه ١١)

ونظم حوادث التوراة كخراب سدوم وقصة إسحاق وإراهيم ، وأدخل فى الشمور معانى لم يألفها الشعراء ، ولم يعرفها العرب، فكان مذهب أمية فى شعره غير معهود فى عصره ، وكان سعباً فى أن ينحله العلماء ماجاء شاكلة تلك المعانى من الشعر ولم يعرفو فه قائله ، عما كان له أثره فى عدم عناية الادباء والرواة والنقاد بشعره ، وإهمالهم في موفون شعر أمية ، وكذلك اندراس السكلام ، •

وذكر كنيراً من العجائف والقصص الحيالية والأساطير الحرافية وخلق العالم وفنائه وأحوال الآخرة وصفات الحالق والحشوع له ، بما يتخلله . شيء من الحمكم والأمثال (1) .

ولاشكأن شعر أمية الذى لم يصطبع بصبغته الدينية يخلو من هذه السمات ، ويسير الشاعر فيه على مهج الشعراء الجاهلين: من صدق المعى وبساطتة وسذاجته مع تلون الثقافة فيه إلى حدما ، لثقافة أمية الواسعة ؛ ومع البعد عن الحيسال السكاذب والمبالغة المفرطة فيه.

إذا أنى عليك المرء يوما كفاه من تعرضه الثناء

<sup>(</sup>١) ١٠٨ طبقات الشعراء لان سلام.

<sup>﴿ ﴿ ﴾</sup> قال أمية من حكمه :

رعا تسكره النفوس من الآمر له فرجة كحل المقال يوشك من فر من منينه فى بمض غراته يوافقها فسكل معمر لا بد يوما وذى دنيا يصهد إلى زوال ومن معانيه الخرعة قوله:

و يأخذ في شعره السكوني والديني من أساليب ومعاني ودوح الفرآن السكريم كما في قوله من قصيدة :

هند ذى العرش يعرضون عليه . يعلم الجهر والسكلام الخفيا يوم نأنيه وهو رب رحيم إنه كان وعده مأتيا يوم نأنيه مثل ماقال فردا لم يذر فيه راشدا وغولا أسعيد سعادة أنا أرجو أم مهان بما كسبت شقيا رب كلا حتمته وارد النا ركتابا حتمته مقضيا إذا لاينانى أن يحمل ذلك على المصادفة والانفاق ، ولا على أنه أخذه مما قرأ

ولا شك أن ثقافة أمية الواسمة جعلته يستمد معانيه وأفكاره وأخيلته من كثير من الثقافات والمصادر.

أثالثاً : من حبث أغراص الشعر وفنونه :

يمكننا أن نقسم أمية إلى قسمين:

: (١) شمره في غير الدين

وقد نحا أمية فيه منحى الشعراء في الأغراض والمعانى والأسلوب:

١ - فنظمة فى المديح ، كما فى مدائحه السابقة لابن جدعان التى يظهر عليها دوج
 الشاعرية ومواهبها العالية القوية الأخاذة المتدفقة .

۲ - و نظمه فی الرثا. ، ومن ذلك قصائد له كثیرة ، منها قوله یرثی زمعة می الاسود و أخاه عقبلا من بنی أسد :

عـين بـكى بالمسلات (١) أيا الحا رث لا تذخرى (٢) على زمعة وعقبل بن أسود أسد البأ ش ليوم الهياج (٣) والدقعة (١) فعلى مثل هلكهم خوت الجو زاء (٠) لاخانة ولا خدعة

(١) الدموع السائلة . (٢) أي لاتبقى , (٣) الحرب .

(1) الحرب حيث يثور النراب من الدقعاء وهو النراب.

**(٥) نب**م معروف . إ

( ٣٩ - قية الأدب )

وم الاسرة (١) الوسيطة (١) من كسب وفيها كندوة (١) القيمة (١١) أنبتوا من معاشر شعرالرأ س وم الحقوم المنعة فبنو عمهم إذا حضر البا س عليهم أكبادهم وجمة وم المطعمون إذا أقحط القط ـر ، وحالت فلاترى قزعة ١٠ وقال يرثى قتلي بدر وفيهم عتبة وشيبة أبنا عاله:

ألا بكيت على الكرام بني الكرام أولى الممادح كبكا الحمام على فرو ع الأبك (<sup>11)</sup> فالغصن الجوانح ا<sup>17)</sup> يكين حرى (٨) مستكيد سنات (٩)يرحن مـع الروائح أمثالهن الباكيا ت المولات(١٠) من النوائح من يبكهم يبكى على حزن ويصدق كل مادح **أو** لاترون كما أدى ولقد أبان لكل لامح أن قد تغير بطن مك ـة فهي موحشة الأباطح من كل بطريق (١١) ليط حريق نتى اللون واضح ومن السراطمة ١١١١ الحلا جة(١٢) الملاوثة (١١) الناجع (١٠) القائلين الفاعك ين الأمرين بكل صالح.

(١) أسرة الرجل : رهطه .

(٣) الذروة : أعلى السنام .

(٤) السنام .

(٥) السحاب المنفرق. (٦) **الشجر الملتف** . (٧) جمع جانحة وهي الماثلة .

(٨) يريد أنهن مجدن في أجوافهن حرارة من الحون .

(٩) ذليلات . (١٠) الرافعات أصواتهن بالبكاء-

(۲) الشريفة .

(١١) رئيس الروم .

(١٢) جمع سرطم: الـكامل الحلقة الةوى البلع الواسع الحلق .

١٣١) جمع خلجم : الضخم الطويل .

(١٤) جمع ملوات :السيد .

(16) للذين ينجمون في سميهم.

المطعمين الشعم فو ق الحبر شعا كالأنافع (٢) الكراميم فوق الكرا م مزية وذن الرواجح كتشاقل الأرطال بال قسطاس في الأيدي النوافح (٢) خذاتهم فنة وهم يحمون عووات الفضائح ولقد عنماني صوتهم من بين مستسق وصائح فقد در بني على (م) أبم (٣) منهم وفاكح أن لم تغيروا غارة شعواء تجحر (١) كل نابح المقريات المعدا ت (٩) الطاعات (١) مع الطوامح المقريات المعدا ت (٩) الطاعات (١) مع الطوامح المقريات المعدا ت (٩) الطاعات (١) مع الطوامح

س – الفخر: كانت مادة الفخر أمام أمية كثيرة لجد بيت أبيه من أقيف وبيت أمه من عبد شمس ، وكان قوله فيه فائقا بالغا وإن كان مقلا ، ولمل إقلاله في هذا الباب ناشي. كا يقول السباعي بيومي من ميله إلى الناحية الدينية التي تزهد الإنسان في مفاخر هذه الحياة ، ولذا يفلب أن تكن بحمر ته في الفخر قد قيلت قبل أن يتوغل في الورع والتدين ، وهي حافلة بماله ولقومه من مكانة وعلا ، وقد جاءت متفقة مع معلقة ابن أم كلثوم وزنا ورويا ، ومتحدة معها في كثير من المعاني والإساايب ، لما في طبع أمية من ميل إلى السهل النازع إليه عرو دون غيره من رجال المعلقات ، ومنها :

فإما تسالى عنى لبينى وعن نسى أخبرك اليقيسا ثقى أنى النبيه أبا وأما وأجداداً سموا فى الاقدميسا ورثنسا المجد عن كبرى نزار فأورثنا مآرنا البلينا وأرصدنا لريب الدهر جردا تكون متونها حصنا حصيسا وسيأتى تعليل لها.

<sup>(</sup>١) جمع إنفحه وهي شيء مخرج من بطن ذي الكرش داخله أصفر ، شبه به الشحم-

<sup>(</sup>٧) يروَّى الموائح وهي التي تتبادي بينها لثقل ما تحمله ، جمع ماتحة .

<sup>(</sup>٣) آلايم الذي لم يقزوج . ﴿ ﴿ ﴾ تُجحره : تَدَخُّلُهُ الْجَحَدُ .

<sup>(</sup>ه) الخيل التي تبعد في جربها . (٦) التي ترفع رأسها .

عقوق ابنه ، ونظم الشعر في الوصف المعنوى لا الحسى ، كما في قصيدته في عقوق ابنه ، وهو بذلك بخالف جميع شعراء الجاهلية الذبن عنو ا بمظاهر الصحراء الحسية ووصفها، أما الوصف الحسى فليس له وجود في شعر أمية الذي نظمه في الكونيات وشئون الدبن ، ولكنه كثير جداً في شعره الدبنى، وإن كان هذا الوصف الحسى لا يتناول الصحراء ومشاهدها وإنما يتناول الكون والسهاء والأرض ووصف الحياة نفسها .

### (ب) شعره الديني :

وهو كثير ويغلب على شعر أمية ؛ وقد نظمه في أغراض كثيرة منها :

القصص كما في وصفه لسفينة نوح والسطورة تطويق الحمامة التي دلت أصحاب السفينة على الأرض اليابسة فأعطوها هذا الطوق ، وكما في قصيدته في ذكر إراهيم ونفره ولده نه وما كمان من حديث الذبح ، وكما في ذكره لقصة مرم وذكره لحراب صدوم وهي مدينة لوط وما وقع له مع قومه ، وكما في قصيدته في غازة الاحباش على المكعبة ، وإشارته إلى قصة الفيل ؛ وكما في كلامه عن قنزعة المدهد ؛ وخرافة الديك والغراب وصداقتهما القديمة ، وقصة ثمود ورسالة موسى وهرون ، إلى غير ذلك من قصصه وأساطيره .

٣ - شعره في الكونيات وهو كثير كوصفه للكون وخلقه ، والمجنة والناد
 والملائدكة ، وسوى ذلك من نواحى هدا الفن .

٧ - شعره في توحيد الله ، وهو گنير جدا في شعره .

ويظهر فى شعر أمية الدبنى الضمف الفنى : اصعوبة الكلام فى أمور الدين، ولانه كـان يمارض القرآن فى بمض معانيه، فمجز وضعف وخذى . - 1 -

نماذج من شعر أمية

١ – قال في نذر إراهيم ولده وإرسال الله بالفداء حين هم بالذبح واستسلم

ولابراهيم الموفى بالمنذر احتساباً (١) وحامل الإجرال ٣) بكره لم يكن لبصر عنه أو براه في معشر أقشال

أبنى إنى تدرتك تة شحيطا <sup>١٦٦</sup> فاصعر فدي لك خالي<sup>(١٥)</sup>

فأجاب الفلام أن قال فيه كل شيء قه غير انتحال فاقتضماقدنذرته لك واكفف عن دى أن يمسة سربالي

وأشددالصفد (٥) أن أخيد عن ال سكين حيد الاسير، ذي الأغلال بينا يخلع السرابيل عنه فكه ربه بكبش جلال

قال خذه وأدسل ابنك إنى للذى فعلما غير قالي

ربمـا تجزع النفوس من الأمر ر له فرجة كحل المقال ٢ – وقال في خراب سدوم مدينة قوم لوط :

ثملوط أخو سدوم أتاهبا إذأتاهما برشدهما ومداميا راودوه عن ضيفه ثم قالوا قدنهيسناك أن تقم قراهسا<sup>17)</sup>

عرض الشيخ عند ذاك بنات كظباه بأجرع مزعاها غضب القومعند ذاك وقالوا : أبها الشيخ خطة فأباها أجمع القوم أمرهم وعيبوز خيب الله سبها ورجاما

(١) احتسب بكذا أجراً عند الله ، اعتده ينوى به وجه الله .

(٢) جمع جول : الحطب اليابس . (۴) ذبیحا .

(٠) القيد رالرثاق .

(٤) و روی حالی و هو غیر مناسب.

(٦) القرى: {كرام المضيف .

جعل الارض سفلها أعلامها ذى حروف مسم إذا وماهها

أوسل الله عند ذاك عذابا ورماها بحساسب<sup>110</sup> ثم طين ويروى: مسوم أى معلم ·

🙏 ۳ ــ وقال في قصة مربم :

منبئة بالعبد عيسى بن مريم رسول فلم يحصر (") ولم يترمرم (") ملاهسكة من رب عاد وجرهم رسول من الرجن يأتيك بابنم بغيا ولا حبل ولا ذات قبم غلاما سوى الحلق ليس بتوأم (") وعلنى ، واقة خير معلم شقيا ولم أبعث بفحش ومأثم

وفى دينكم من رب مريم آية تدل عليها بعد ما نام أهلها فقال ألا لا تجزعى وتكذبى أنبي وأعطى ما سئلت فإنى فقالت له أنى يكون ولم أكن فسح ثم اغترها (3) قالتقت به فقال لها إنى من اقه آية وأرسلته إرسلته إرسلته وارسلته إرسلته وارسلته المسالة وارسلته المسالة السالة المسالة المسالة السالة المسالة السالة المسالة السالة المسالة السالة المسالة ال

ع \_ وقال في حادثة الفيل وأن الدين الحق هو حنيفية إبراهيم بعد ذكر شيء من

آبات انه :

إن آيات ربنا باقيات (\*) ما عارى فيهن إلا الكفود خلق الليل والنهاد فكل مستبين حسابه مقدود م يجلو النهاد رب كريم مهاة (١٠) شعاعها منشود حبس الفيل بالمغس (١) حتى ظل عبو كأنه معقود لازما حلقة الجران كا قطر من صخر كبكب عدود

<sup>(</sup>١) ربح تحمل العالب • (٢) من المصر وهو المن في المنطق •

<sup>(</sup>٣) رَمَرِم فلان . تحوك السكلام ولم يتكلم .

 <sup>(</sup>a) اغترما: تنفلها . وبالمين : أى تغرب عنها ولم يمسها .
 (a) أى ليس مولوداً مع فهده في بطرب .

<sup>(</sup>٦) من الفواية : الضلال . (٧) ويروى : ثاقبات .

 <sup>(</sup>A) الشمس .
 (A) موضع بطريق الطائف .

حوله من ملوك كندة أبطا ل ملاويث في الحروب صقور كلهم عظم ساقه مكسود خلفوه ثم ابذعروا جيمآ كل دين يوم القيامة عن د الله إلا دين الحنيفة زور نه - وقال في إرسال الله إلى فرعون موسى وهارون ، وقد تقدمت أبيات منها:

وأنت الذيمن فضلمن ورحمة بعثت إلى موسى رسولا مناديا فقلت لهفاذهبوهارون فادعوا إلى الله فرعون الذي كانطاغياً وقولا لهمل أنتسويتهذه بلاوتد حتى اطمأنتكا هيا وقولا لهملأنت رنعت مذم بلاعد؟ أرفق إذن بك بانيا وقولا لهمل أنتسو يتوسطها منبراً إذا ما جنه الليل هاديا؟ وقولاله من برسل الشمس غدوة فيصبح مامست من الأرض ضاحيا؟ وأولا لهمن ينبت الحب في الثرى فيصبح منه البقل بهنز رابيا؟ وفي هذه الابيات روايات أخرى

٣ - وقال في قنزعة الهدهد وأنها مكان حله أمه في قفاه:

أيام كنن واستراد (١) الهدهد فني علما في قفياه عمداما فى الطير يحملهـا ولا يتأودها منها ومااختاف الجديد(١) المسند إلى غير ذلك من قصصه وأساطيره.

غبم وظلما. وغبث سحابة

يبغى القرار بأمه ليجنهادا

مهدا وطيا فاستقل بحمله

فتراه بدلج (٥) ما شيأ بجنازة

<sup>. (</sup>١) من الرود . الظلب .

<sup>(</sup>٢) مجنما : يضمها في الجنن وهو القو

<sup>(</sup>٣) بيمل قفاه مهدا لما

ه (٤) يتلوی و يتمطف .

<sup>. (</sup>٥) عشي محمله مثقلا إ

<sup>«(</sup>٦) الدائم الجدة لا يبلى .

٧ - وقال في التوحيد: .

بباهما وابتى سبما شدادا

وسواها وزينها بنور

ومن شهب تلألًا في دجاها

، **وشق الأرض فا نبيست (٤)** عيونا

وبارك من نواحيها وزكى(٠)

فكل معمر لا بد موماً

ويفنى بعد جدته وبيلي

وبارك في نواحيها وزكى(٠)

وسيق الجرمون وهم عراة

فنادوا ويلنا ويلا طويلا

فليسوا ميتين فيستريحوا

وحل المتقون بدار صدق

الحمد قد مسانا ومصبحنا بالخير صبحنا ربى ومسانا وب الحنيفة لم تنفد خرائنه علورة، طبق الآفاق سلطانا الا نبى لنبا منا فيخبرنا ما بعد غايتنبا من رأس مجانا؟ يبغسا يربينها آباؤنا هلكوا وبينا نقتني الآولاد أفنانا وقد علنها لو أن العلم ينفعنا لم أن سوف يلحق أخرانا بأولانا الله ينفعنا لم التعدد المناها المناه

٨ - وقاله في خلق السكون وفناء الحلق وعاقبة الناس بجرمين ومتقين :
 العمالين وكل أدض ورب الراسيات من الجياا

ودب الراسيات من الجبال بلا همد يرين ولا حبال(١)

بر عد يرين ود حسالها

مراميها(۲) أشد من النصال(۲)

وأنهارا من العذب الزلال

بها ما كان من حرث ومال. وذى دنيا يصير إلى زوال

ودي ديب پهيير إلى روان. سوى البياقي المقدس ذي الجلال.

بها ما كان من حرث ومال. إلى ذات المقامع (٢) والنكال(٧)

وعجوا في (٨) سلاسلما الطوال.

وكلهم بحر النباد صالى(١) وعيش ناعم تحت الظلال

لهم ما يشتهون وما تمنوا من الأفراح فيهـا والسكمال (١) في الديوان : رجال . (٢) هم قطع النيران التي تنفصل من الشهب ــ

(٣) جمع نصل وهو حديدة السهم والرمح والسيف ما لم يكرب له مقبض .

(٤) تفييرت (٥) عن -

(٦) جمع مقمعة وهي خشبة يضرب بها الإنسان على رأسه .

(٧) التعذيب . (٨) صاحوا بصوت عال .

(٩) صلى المعم : شواه .

## - **y** -

بعض المنحول من شعره :

هذا وقد نحل لامية شعر كثير ، وينني الاصمى عنه القصيدة المصوبة إليه. يرمنها :

من لم يمت عبطة يمت هرما الموت كماس فالمره ذائقها وينسبها لرجل من الحوادج، ونقد قوله، الموت كأس.

ويلسب هذه القصيدة لآمية : الزبير بن بكار عن شيوخه وعن الحسن. البصري أيضاً (١).

#### **-** \( \) -

وبعد فذا هو تحليلنا لشعر أمية ؟ ومنه يبدو أنه عبقرى فى بابه ، ونسيج وحده فى أغراضه الدبلية والكونية على الرغم بمسا فيها من ضعف فى الآسلوب والعركيب لغرابة المعانى التى نظمها .

أما أمية فى شعره البعيد عن الدين فيكاد يكون قريبًا من زهير ، و شبيهة بالحطيثة وسواء من الشعراء الجميدين .

> بحموة أمية وتحليلها : • عليه أمية وتحليلها

١ -- وهى قصيدة غير طويلة نظمها أمية فى الفخر بقومة وأحسابهم . وتشبه
 - فى شاعريتها وموضوعها وروحها ووزنها وقافيتها وخيالها وكشير من معانيها وأساليها - قصيدة عرو بن كلئوم أو معلقته:

ألا هبي "بصحنك قاصحينا ولا تبقى خور الاندرينــا

<sup>(</sup>١) ٧٨ للوشع للرزباتي .

٣ – ومطلع المجمهرة :

عرفت الدارقد أقوت (١) سينا لزينب إذ تمل مما قطينا (٢)

٣ – وبعد أبيات في الغزل وذكر الطلول ؛ يقول مفتخرا :

فإما تسأل عـنى لبيني وعن نس أخبرك البقينا ثتى أنى النبيه(٣) أبا وأما وأجدادا سموا في الأفدمينا ورثنا الجدعن كدى زار فأورثنا مآرنا البينا أقنا حيث ساروا هاربينيا وكتا حيثًا على (٤) معد إذا عدوا سماية (٠) أولينا وتخبرك القبائل من معد وأنا للقبلون إذا لقينا بانا النازلون بكل ثغر وأنا المانعون إذ أردنا وأنا الضاربون إذا دعشا أكفأ في المكادم ما يقينا وأنا الرافعون على معد نشرد(٦) بالخيافة من أنانا ويعطينا للقيادة من يلينا

٤ - والقصيدة خلو من الروح الدين وقد يكون نظمها فى بده حياته الشعرية وقبل أن يقف نفسه وحياته وشعره على شئون الدين ; وذلك يوضح لنا أسباب احتذائه لعمرو بن كلثوم ، فالشاعر فى أول حياته فى الشعر كثيراً ما يقلد النابغين من الشعراء ومحتذبهم .

وأصحاب الجمهرات م : عبد وعنزة وأمية وعدى وبشر بن أبي خازم وخداش بن زهير والنم بن تولب .

بعض ما أخذ عليه :

١ - أخذ عليه العقاد قوله:

والشمس قطلع كل آخرليلة حمراء مطلع لونهما متورد تأبى فلا تبدو لنما في رسلها إلا معذبة وإلا تجلد وقالوا : ما شأن الشمس تجلد .

<sup>(</sup>١) أففرت . (٢) من قطن بالمسكان : أقام به .

<sup>(</sup>٣) من نبه : ظهر وارتفع . (٤) لبست العلماء وهو الدوع .

<sup>(</sup>a) المساعى والمفاخر . (٦) من التشريد وهو الطرد والتفريق

٢ – وأخذ عليه قوله :

له مارأت عين البصير وفوقه سماء الإله فوق سبع سمائياً فقد خرج عن الاستمال الفصيح لحمه سماء على فما ئل والقياس جمها على فعول ، ولانه أقر الحمزة المعارضة في الجمع ، مع أن اللام معتلة ، وهذا غير معروف ، ألا ترى أنهم يقولون خطيئة وخطايا لا خطائى ، ولانه أجرى يا. و سمسائى ، مجرى الباء فى صوارب ففتحها في موضع الجر ؛ والمعروف أن تقول هؤلاء جواد ومردت بجواد فتحذف الياء وتنون . وهذه الاوجه ذكرها صاحب الحزانة ،

دين أمية :

م يكن آمية وثنياً ، وجعله البعض فصرانياً ومنهم للسعودى ، وروى صاحب الإصابة ، أنه مات مسلماً ونسبوا إليه شعرا فى مدح الرسول . . والذى زاه أنه كان متحنفاً ، ومن شعره على ما يروى :

كل دين يوم القيامة عند ألل ه إلا هين الحنيفة زور

## مصادر ثقافته الدينية :

١٠ ـ حنيفيته وماكانت تمده به من آراه في الحياة والإله والكون.

◄ - كتب أهل الكتب الدينية التي اطلع عليها أمية كا يبدو ذلك بوضوح من شعره ، ومنها التوراة والإنجيل .

٣ – الأساطير والقصص الذي كان ذائماً في العصر الجاهلي ؛ وما تلقفه من أفواه الاحبار والكمان ، وما سمعه من أساطير فادسية .

- ع آراۋه.الحاصة في الدين والوجود .
- ه القُرآن الكريم ، وهو أهم صادر ثقافته الدينية

ادأء المستشرقين في أمية

وقد أعمَى التعصب المديني بعض المستشرقين :

(١) فذهب المستشرق الفرنسى كليمان هيوار (١٨٥٤ – ١٩٢٧) إلى أن شعر أمية كان من مصاهد القرآن ، وأن الرسول ألف القرآن ,متأثرًا فيما تأثر به بثقافات أمية الديلية فى شعره . وهو رأى باعثه التعصب الممقوت .

(ب) وذهب المستشرق الآلماني (شولتهس) إلى أن لآمية منهجاً مستقلا. ومنه ثم أخذ يو اذن بين القرآن وشعر أمية ؛ وذهب فى خطأ جسيم إلى أن أمية كان أدق فى كثير من الآحيان فى النقل عن الكتب القديمة ، وأنه كان أعلم وأبعد مدى فى الثقافة من محد ؛ وأن المصدر الذى نقل عنه كل منهما واحد ، وينكر رأى هيوار فى أن شعر أمية كان من مصادر القرآن ، ويرى أن القرآن كتاب محد .

ولابراهيم الموفى بالنذد احتساباً وحامل الاجزال بكره لم يكن ليصع عنه أو يراه في معشر أفتـال

ومن يقرأهذه القصة وما أشبهها في القرآن الكريم يسلم صحة ما نقول من أن أمية في هذا الباب متكلف متصنع، عمالك لم يسكم المحاكاة ، بل إنه نظام وليس بشاعر وهذا لا يخليه من بعض أبيات كان له فيها الاجادة في هذا الباب.

وقال ابن سلام فيه: • وكان أمية كثير العجائب ، يذكر فى شعره خلق السموات الأرض و يذكر الملائدكة ، ويذكر من ذلك ما لم يذكره أحد من الشعراء ، . . وقال أبو عبيدة : • اتفقت العرب على أن أشعر أهل للدن أهل يثرب ، ثم عبد القيس ، ثم وعبد القيس ، ثم أقيف ، وأد أشعر ثقيف أمية بن أنى الصلت ، . وقال الكيت عامية أشعر الناس ، قال كما قال كما قال » . وقال الاصمعى : • ذهب أمية جعامة ذكر الآخرة ، وذهب عنقرة بعامة ذكر الحرب ، وذهب عمر بن أبى وبيعة بعامة خكر الشباب ، .

و نقول: تلك آراء العلماء فى شعر أمية ، ولكن ما بين أيدينا من شعره لا ينزله . هذه للنزلة ، فلمل كثيرا من شعره الجيد قد ذهب مع الزمان .

وقال أبو الفرج فى أغانيه : وكمان أمية بن أبى الضلت قد نظر فى الكنب وقرأها مولبس المسوح تعبدا، وكمانءن ذكر إبراهيم وإسماءيل والحنبفية وحرم الحمر، وشك فى الآوثان، وكان محققا، والنمس الدين، وطمع فى النبوة، لأنه قرأ فى الكتب أن نبيا يبعث من العرب فكان يرجو أن يكون هو ، فلما بعث النبى صلى الله عليه وسلم خيل له : هذا الذى كنت تستريث(١) ، وتقول فيه ، فحسده عدو الله وقال : إنما كنت قرجو ان أكونه ها زل الله عز وجل : « واتل عليهم نبأ الذى آنبناه آياتنا فانسلخ منها،

وهو الذي يقول :

كل دين يوم القيامة عند الله 🕒 🕩 إلا دين الحنيفة زور

فأنت برى من هذا أنه كان متألها بعبدالله على دين ابر اهم ، ويتوقع أن يكون هو صاحب الرسالة الذى بشرت به الكتب الى عكف عليها بالدرس ، فلما لم يكن ما خطف سجل القدر مو افقا لما وقر فى نفسه ، غلب جهله على حلمه ، وسيطر حسده على فكره ، فلم يؤمن بالنبى عليه السلام ، ولم ينهل من حياض شريعته . قال ابن قتية فى الشمر والشعراء : • وكان أمية يخبر أن نبيا يخرج قد أظل زمانه ، وكان يؤمل

<sup>(</sup>۱) تستبطی. .

أن يكون ذلك النبى ، فلما بلغه خروج النبى صلى الله عليه وسلم كفر به حسدا ، ولما بلغه خبر وقعة بدر والذين قتلوا بها من ذوى قرابته قال قصيدته التى يرثى فيها من من قتل من قريش ويحرضهم على أخذ الثار :

ألا بكيت على الكرام أولى الممادح على الكرام أولى الممادح كالكام على فرو ع الآيك في الغضن الجوافح.

ثم أخذ يفيض في وصف قتلي بدر ، حتى لم يدع مكرمة إلا ألصقها بهم ، إلى أن قال :

خذاتهم فئة وهم محمون عووات الفضائح الصنفائح الصنفائح

قال ابن هشام بعد رواية هذه القصيدة: « تركنا منها بيتين نال فيهما من أصحاب الرسول ، . . وجاء فى دائرة المعارف الإسلامية : والآخبار مختلفة فى موقفه بالنسبة النبى وللإسلام ، ولعل الارجح أنه لم يلق النبى وأبى أن يصدق بدعوته ، يؤيد هذا ما يتجلى فى قصيدته المذكوره من عطف على قريش ، . وأيا ماكان من شأن هذه الروايات فقد اتفقت جميعا على أنه مات كافرا ولم يؤمن بالنبى عليه السلام ، روى صاحب الأغانى بسنده قال : د لما أنشد النبى صلى الله عليه وسلم قول أمية :

بالخير صبحنا ربى ومسانا علومة طبق الآفاق سلطانا ما بعد غايتنا من رأس مجرانا ؟

الحمد قد عسانا ومصبحنا رب الحنيفة لم تنفد خزاتنه ألا نبى لنما منا فيخبرنا

## إلى أن قال:

واجعل سريرة قلبى الدهر إيمانه واللمم والدم ما حرت إنسانه

بارب لا تجملنی کافر أبدا واخلط به بنیتی واخلط به بشری قال صلى الله عليه وسلم: • آمن شعره وكدفر قلبه ، ولو لا ما نعرف مِن غلبة الكذب على كثير من الشعراء لقلنا إن هذه الآبيات هذه ولة على أمية كما بحل عليه الكثير غيرها ، ولكنا قد تعودنا من الشعراء مثل ذلك ، فلا بعد في أن تكون من شعره . ولقائل أن يةول هد ذه القصيدة قيات قبل مبعث النبي عليه السدلام ، وقد إنفق الرواة مكا قدمنا على أنه كان موحدا حنيفيا ، فلم نشك في نسبتها إليه ؟ .

# موازنة أدبية

بين قصيدتين لأمية بن أبي الصلت وعمرو بن كلثوم

#### -1-

أما الآولى فهى معلعة عرو بن كلثوم (٥٠٠ – ٦٠٠) المشهورة: الاهى بصحنك فاصبحبنا ولا تبقى خمور الآندريا وأما النانية فهى بجمهرة أمية بن أبى الصلت (٥٥٠ – ٦٣٠): عرفت الدار قد أقوت سنينا لزيلب إذ تحسل بها قطينا

والقصيدة الأول ملحمة تاريخية تصور المجد القديم لنفل قبيلة الشاعر وملاحها الحربية التى انتصرت فيها على أعدائها ؛ وهى فريدة فى نوعها ، فهى جديرة حقاً بأن تسمى ملحمة ، وهى تصوير قوى رائع لمجد القبيلة ومفاحرها وأيامها ومنها يوم خزاز ، وإشادة بنفوذها ومكانتها ، وتهديد لاعدائها وتنبيه للملك عمرو بن هند حتى لا يطبع بهم الوشاة و بتحبر لبكر شقيقة تغلب ومزاحتها فى النفوذ والمجد والسلطان وقد يداها الشاعر بوصف الخر بما يعد ميزة فريدة لها ، ثم انتقل إلى موضوع القصيدة وهو الفخر ، وختمها بقوله :

لنا الدنيا ومن أسبى عليها ونبطش حين نطش قادرينا ملانا البرحتى ضانى عندا ونحس البحر نملؤه سفينا إذا بلغ الرضيع لنا فطاما تخر له الجبار ساجدينا

وأنت تعلم أن عمرو بن كلثوم ارتجل بعضها أمام الملك عمرو بن هند وهو الجزء الذي هدد فيه أعداء تغلب وحذر الملك من الاستماع الوشاة والميل معهم على تغلب،

رمنيه:

أبا هند فلا تعجل علينا وأنظرنا نخبرك البقينا بأنا نورد الرايات بيضا ونصدرهن حرا قد روينا ثم أكمل القصيدة كلما ، وأنشدها في سوق عكاظ وقد عدتها تغلب بجدا لها وملحمة تاريخية تصور إتاريخها ، فاعترت بها اعتزازاكثيرا ، ويقال إنها أضافت اللها الكثير حتى بلغت أبياتها نحو الآلف بيت ، حتى قال بعض البكريين فيها :

ألهى بنى تغلب عن كل مكرمة قصيدة قالها عمرو بن كلثوم بفاخرون بها مذكان أولهم با الرجال لشعر غير مشتوم

وأما المجمورة فقد تحدث فيها أمية عرب بجد قبيلة ثقيف وهي من أمهات القبائل العربية وصاحبة النفوذ والسيادة في الطائف، وافتخر بها وصور مكانتها ووراثتها لمجد الآباء والاجداد، ولم يبدأها بوصف الخركا فعل عمرو بن كلئوم ، بل بدأها كما يبدأ الشعراء قصائدهم فوصف في مطلعها أطلال محبوبته , زينب ، وعفاءها ولعب الرباح المصرات بها ، ثم انتقل إلى موضوع القصيدة ففسها من الفخر بمجد القبيلة وشرف الآباء فقال فها قال :

ورثنا المجد عن كبرى تزار فأورثنا مآثرنا البنينا وكنا حيثا علمت معد أقنا حيث ساروا هاربينا وتخرك القبدائل من معد إذا عدوا سماية أولينا - بأنا النازلون بكل ثغر وأنا الضاربون إذا لقينسا

إلى آخر ما ذكره من الفخر بأسرته وقومه وبجدم ومنابتهم وما أرصده لريب قالدهر من الحيل والرماح والسيوف والشيب والشبان ، ووراثتهم للمجد عن كبرى نراد ، إلى غير ذلك من مظاهر الكبرياء والعزة والسيادة التي أضافها أمية إلى قومه ، ولا ندرى شيئاً عن التاريخ الآدبى القصيدة وإن كنا زجح أن الشاعر نظمها في حفا خرة من المفاخرات التي تحدث كثيرا بين القبائل العربية وخاصة في العصر الجاهل.

- Y -

وتتفق القصيدتان في كثير من وجوه الشمر والشاعرية :

تتفقان في الموضوع وفي الوزن والقافية .كما تتفقان في خيالهما والمالغة الواضحة فيهما.

وتتفقان فرق ذلك في هذه السهولة الواضحة الغالبة عليهما وخاصة عندما ينتقل الشاعران إلى الغرض الآصلي من قصيدتيهما وهو الفخر، وليست هذه السهولة الفنية بغريبة على الشاعرين، فارتجال حمرو اقصيدته ومقام الذخر يقتضيان السهولة، ونشأة أمية في الطائف وحياته فيها بن الزروع والفاكمة والجو الجيل والهواه الطلق؛ وتنقله بين الشام والين ومكة والمدينة، كل ذلك جعله يعيش في ظلال قسط من الحضارة صقلت مواهبه الادبية وطبيعته الفنية، فظهر أثر ذلك في شعره وضوحاً وسهولة، وإسهاحاً وصقلا فنياً رائماً.

وتتفق القصيدتان فوق ذلك فى كثير من معانى الشعر وأساليبه ، ومن مظاهر هذا. التشابه هذه المعانى والأبيات .

( ا ) فال عمرو :

ورثنا الجد قد علمت معد نطاعن دونه حتى يبينا(١) وقال: ورثنا بجد علقمة من سيف .

وقال :

ورثناهن(۲) عن آباء صدق ونورشها إذا متنسا بنيسنا فقال أمية :

ورثنا المجد عن كبرى نوار فأورثدا مآثرنا البنيسا وتستطيع أن نوازن بين البيتين الآخرين إذا علمت أن وراثة المجدف بيت أمية أبلغ في الفخر من وراثة الحيول في بيت عمرو ، وإن كافت وراثة الحيول من أسباب

(١) أي حتى يظهر الشرف لنا .

(٢) الضمير يعود إلى الأفراس في بيت سابق .

المجد لأن الخيل وركوبها وانحاذها عتادا دليل التهجاعة والبطولة وحب النضال، وقول أمية و فأورثها إذا متنا البنينا، أبلغ من قول عمرو و فورثها إذا متنا البنينا، لأن قوم أمية ذكروا أن أبناه م ورثوا هذا المجد عن آبائهم سواه كان الآباء قد ماتوا أم لا يزالون أحياه، فهم قد ورثوه فعلا، أما عمرو فقال إن الابناه يرثون الحيل بعد موت الآباء فهم لم يرثوه في حياتهم فكأنهم لا يعرفون بالشجاعة إلا بعد موت الآباء وهذا قصور في الفخر. وقال أمية: و البنينا، وقال عمرو: و بنينا، فشهرهم أمية وأبان عن وضوحهم، وقال عمرو د أصدق، فدل على شجاعتهم أو وضوح نسبهم، وقال عرو د أمية .

وقد أخذ أمية لفظ . قد علمت معد ، من قول عمرو فقال :

وكنــا حِيثًا علمت معد أقدًا حَيث ساروا هاربينــا (ب) ويقول عزو « وأنا المهلكون إذا ابتلينا ، أى نملك أعداءنا ونبيدهم إذا

اختبرنا بقتالهم . . فيقول أمية : دوأنا الصاربون إذا التقينا . . فتجد قول عمرو أبلغ حيث نص على إهلاك الاعداء . ولم يذكر أمية إلا الضرب وإن كان يكنى به عز الشجاعة والإقدام والعزيمة والجد في طلب الاعداء . ولكنه على أى حال لم يصور نقيعة الحروب كما صورها حمرو بقوله والمهلكون .

(ج) ويقول همرو : وأنا المانسون لما أردنا • ويروى • الحاكمون بما أردنا • . . فيقول أمية • وأنا المانسون إذا أردنا • .

## ( د ) ويقول عمرو :

وأنا الشاربون المـا. صفوا ويشرب غيرنا كـددا وطينا ويقول عمرو .

بفتیان یرون القتل بجسسدا وشیب فی الحروب بجربینا وقد دوی من المجمهرة:

وفتيانًا يرون القتل بجدا وشيبًا في الحروب بجربينًا

#### - " -

وتمتاز المعلقة بتنوع أغراضها ، وبطولها ، وسهولتها ، وأنها ملحمة تاريخية وتصوير لمجد تغلب القومى والحربى ، وبما فيها من وصف للخمر ، وهى على أى حال وباعتراف نقاد الآدب القديم من أشهر القصائد الجاهلية ولذلك وضعو هامع المعلقات، وقال ان قتيبة فيها : دوهى من جيد شعر العرب » .

أما قصيدة أمية فقد وضعوها فى منزلة أدبية بعد منزلة المعلقات حيث رتبوها فى الجمهرات . والجمهرات سبع قصائد من الشعر الجاهلي دواها أبو زيد الانصارى في الجهزة وأصحابها هم :

( ا ) عبيد بن الآبرص وبحمهرته مشهورة ومطلعها :

أفغر من أهله ملحوب فالقطبيات فالذنوب أو: عيناك دممهما سروب كأن شأنهما شعيب وتشتهر باختلاف وزنها واضطرابه: وهي فاصرة على الحكمة ومنها:

والمرء ما عاش فى تمكذيب طول الحياة له تعذيب من يسأل الناس يحرموه وسائل الله لا يخيب ويغلب عليها صبغة التدين وروح الإيمان ·

(ب) عدى بن زيد ، ومطلع جمهرته :

أتعرف رسم الدار من أم معبد نعم ورماك الشوق قبل النجاد وتشبه معلقة طرفة فى وزنها وقافيتها وروح الحسكمة السارية فبها كما تنفق معها فى بعض الآبيات ، ويغلب عليها روح التدين ، ومنها :

فنفسك فاحفظها عن الغي و الردى متى تغوها يغو الذى بك يقتدى عن المرة لانسأل وسل عن قرينه فكل قرين بالمقارن يقتدى والبيث الآخير تجدمني معلقة طرفة أيضاً .

(ج) النمر بن تولب ، ومطلع بحمرته .

تأبد من أطلال عمرة مأسل ه

وتغلب عليها روح الحـكمة ، ومنها .

يود الفتى طول السلامة والغنى فكيف ترى طول السلامة يفعل دعانى الغوانى عبهن وخلتنى لى اسم فما أدعى به وهو أول (د) أمية ن أبى الصلت، وبحمرته معروفة. وهى وقف على الفخر.

(ه) بشر بن أبى خازم : وبحمرته في الفخر بقومه وبطولتهم وعرهم. مظلمها :

لن الديار غشيتها بالأنعم تمدو مدالمها كلون الارقم (وَ) خداش بن زهير ، وبحهرته فى الفخر بقومه أيضاً ومطلعها : أمن رسم أطلال بتوضح كالسطر

﴿ زَ ﴾ عنفرة وقصيدته :

هل غادر الشعراء من متردم أم هل عرفت الدار بعد توهم ؟ ويعدها البعض من المعلقات والآخرون من المجمهرات ، وهي على أي حال في الفخر حيث وصف فيها الشاعر بطواته وشخصيته بوضوح .

وهذه القصائد السبع :

- ( ا ) من الناحية الناريخية نجد أن أصحابها. لم يميشوا في عصر واحد ، فمدى توفى نحو عام ٥٦٥ م ألم ، توفى نحو عام ٥٦٥ م ألم ، عام كد لنا أنه لم تلاحظ الناخية التاريخية في ترتيبها :
- (ب) رمن فاحية موضوع هذه القصائد نجد أن ثلاثًا منها في الحركمة وأربعا في الفخر ، لما يؤكد أنها لم ترتب بحسب موضوعاتها .
- (ج) فلم يبق إلا أنها رتبت محسب جودتها الفنية ومنزلتها الآدبية ، ومن غير شك فإن شاعرية هؤلاء الشعراء وخصائص الشاعرية فى هذه القصائد تسكاه تمكون فى مغولة واحدة مما يبدئو بوضوح للناقد الدارس .

فهذه القصائد السبع يشبه بعضها بعضاً فى النواحى الفنية والقيمة الآدبية وتسكاد تمكون متساوية فى حكم النقد الآدبى السليم ، وهى لا تحتل الدروة بين قصائد العصر الجاهلي ، وإنما تلى هذه القصائد السبع الجياد المشهورة والمعلقات ، ، ويليها كثير من القصائد التي لا تبلغ منزلة المجمهرات الادبية .

ومن الغريب أن تخلو بجمهرة أمية من هـ ذه الصبغة الدينية الى اشتهر بها أمية ، ويبدو أنه نظمها فى أوائل عهـده بالشعر وفى عصر الشباب بمـا يتضح من تقليده فيها لمعمرو بن كاثوم ومعلقته .

وقد بكون السبب الذي جمل أمية ينظم لمجمهرة محتذياً فيها عمراً هو إعجابه بمملقته وروايته لها ، أو تأثره بعمرو خاصة من بين الشمراء الجاهليين .

ومعلقة غمرو برى فيها الدكتور طه حسين فى كتابه ( الآدب الجاهلي) أنه لايمكن أن تـكون هى أو أكثرها جاهلية .

ويذكر أن الرواة قد شكوا فى بعضها وأن عمرا نفسه قد أحيط بطائفة من الآساطير ، ويرجح انتحال المعلقة هى ومعلقة الحارث بن حلزة .

والمعلقة نفسها خير ودعلى هذا الرأى فهى صورة لحياة جاهلية لائتك فيها وتمثل حياة حرو نفسه تمام التمثيل، والشخصية الفنية فى المعلقة شبيهة تمام الشبه بالآثار الفنية القليلة التى ثبتت صحتها لعمرو بما ورد فى الحاسة 'وسواها.

وبعد فلستطيع أخيراً أن نقول إن أمية نظم مجمهرته متأثراً فيها بعمرو ومعلقته ، وأنه قلد عمراً تقليداً فنياً واضحاً لا لبس فيه ، والتقليد الفي ليس ببعيد على الشمر الجاهلي ولا بغريب فيه ، وكما قلد الشعراء المحدثون من تقدمهم من أئمة الشعر العربي فقد كان الشاعر الجاهلي بقلد من سبقه من الشعراء .

# النابغـــة الذبيانى

# ٥٣٥ - ١٠٤ م

### عـــيد

ذبيان بن بغيض ، قبيله من غطفان . من قيس بن عيلان ، من العدفانية ، تنتسب إلى ذبيان بن بغيض بن ريث بن غطفان بن سمعد بن قيس ، بن عيلان بن مضر بن نزار بن معد بن عدنان ، وتنقسم إلى ثلاثة بطون ، مرة ، وثملبة ، وفرارة (١) .

ومن ولد ذبیان ، فزارة وسمد . وفی روایة أخرى أن والدسمد هو ثملبة ابن ذبیان ، وولد سمد عوفاً ، وهو والد مرة ، وثملبة . ومن بنى مرة بن عوف : خزيمة وغطفان وسنان ، وبنو بربوع بن غیظ بن مرة بن عوف ، ومنهم النابغة الذبیانی ۱۲۰ .

ولقدكان بنو يربوع مع شرحبيل يوم الكلاب الآول. ومن أوديتهم حراص الله وهذاك أغار عليهم خالد بن جعفر بن كلاب . وقال الحارث بن ظالم زعيمهم ، وقد هيره خالد ذلك :

اعــيرتنى أن نلت منى فوارساً غداة حراض مثل جنان عبقر وقال دريد بن الصمة ؛

فإن لم تشكروا لى فاحلفوا لى برب الراقصات إلى حراض وهذا البهت يدلك أن حراضاً تلقاء مكة (أن

<sup>(</sup>١) معجم القبائل العربية . لرضا كحالة ص ٢ ـ ٤ - ٣٠٠ .

۲۱۷ جررة (ص ۲۶۰) ، و تاريخ العرب السياسي جو ٤ ص ۲۱۷ .

<sup>(</sup>٢) معجم القبائل العربية ص ١٢٦٣ .

<sup>(</sup>ع) معجم ما استعجم ج ٢ (ص ٤٢٣).

ويقول الإصطخرى وهو يحدد الحجاز في كتابه المسالك ه ط دى غوية ص ١٢ ، ١٤ ، : إن الحجاز تمتد من حد السراة على البحر الأحمر إلى قرب مدين واجعاً في حد المشرق على الحجر إلى جبل طيء (١١٠)

وهذا النص يدلنا على أن الحدود الغربيسة للحجاز هى البحر الآحر ، والحدود الشمالية تسير قريباً من مدين إلى الشمال فيها ، بينها تصل حدوده الشرقية إلى جبل أجا وسلمى .

وإذا علمنا أن منازل فييان كانت تقع شرق المدينة إلى جبلى و أجاوسلمى ، أدركنا إن هذه القبيلة كمانت تقطن فى منطقة الحجاز . . . وبمسا يؤيد ذلك البيتان اللذان رواهما صاحب جهرة شعراء العرب عن أبي عبيدة ونسبهما إلى النابغة : وهما :

من مبلخ عمرو بن هند آیة ومن النصیحة كثرة الإنذار لا أعرفنك عارضاً لرماحنا فی جُنف (۲۱) مملب واردی الآمرار

قال صاحب الجهرة : ويعنى ثعلبة بن عوف بن سعد بن ذبيان ، ودوى الكوفيون : جف تفلب ، وهذا خطأ لآن تغلب بالجزيرة ، وثعلب بالحجاز وإمرار موضع هناك<sup>(7)</sup> ، اه ، كل هذه النصوص تدلنا على أن النابغة كان يقطن الحجاز ، بل إنه ليسمى شاعر الحجاز ، ويدلنا على ذلك ماذكره الميداني في حديثه عن المثل «آمن من حام مكة ، أذ يقول : وأما قولهم (٤) وآمن من حام مكة ، ، فن الآمن لأنها لا تثار ولا تهاج : قال شاهر الحجاز وهو النابغة :

والمؤمن العائدات الطير يمسحها ﴿ رَكَّبَا نُمُّكُ بِينِ الْغَيْلُ والسَّمَدُ (٠)

<sup>(</sup>١) شمال الحجاز ا ر موسل ص ٧٧.

<sup>(</sup>٢) الجف : الجمع الكثير من الناس .

<sup>(</sup>٣) ص م النابغه الذبياني الدسوق.

<sup>(</sup>٤) بمع الأشالج ١ ص ٨٩٠

<sup>(</sup>ه) الغيل: ماء إذا كثرت السيول يصب من الجبل الذى يدعى البوم حبل الرخم. المعروف بمكة وهو متاخم الحبل المسمى اليوم جبل النور. وأما السعد بفتح العين فهو ماء تصب من جبل أنى قبيس معروفة عند جميع العرب بدذا الاسم وأقرب تحديد له هو ما يسميه أهل مكة في هذا العهد المسافى.

### نسب الشاعر:

هو أبو أمامة زياد بن معاوية ، من غيظ بن ررة ؛ من ذبيان من غطفان من قيس. ابن عيلان بن مضر ، وهو نسب عريض بين القبائل العربية ؛ وأرومة عزيزة كريمة المحتد ، لها الشرف والمجد والسؤدد من قديم .

وكانت ذببان تديش في منطقة الحجاز شرقي المدينة حتى جبلي (أجاوسلمي)، غط على أدض الصحراء مآثر خالدات لا تبلي وإن قدم الزمان ، وكانت بلادها ساحة للحروب المبيدة ، والحصومات الكثيرة ، التي كانت كثيراً ما تقوم بين فيبان وأبناء عمومتهم وأفرانهم في الشرف : العبسيين ؛ وبين الفطفانيين والعامريين ، وكانت هذه الجروب ذات أثر كبير في الشعر والآدب ، وفيها نظمت أشهر القصائد الجاهلية وأروعها ، في الفخر والحجاء والحاسة والرثاء ، والمدح والوصف ، والدعوة إلى السلام أو إلى الآخذ بالثار ، وما إلى ذلك من أغراض وفنون . وكان من أشهر قلك الحروب التي اشتركت فيها فيبان حرب داحس والفهراء ج ولها أيام مشهورة ، وأنباء ماثورة ، وذكر في آداب الجاهلية وأشعارهم ، وخاصة في معلقة زهير ومعلقة عقرة وفي أشعار النابغة . . كما كان بنو ذيبان وأبناء عمومتهم يغيرون أحياناً على حدود إمارة الغسانيين بالشام ، فيأسرون ويؤسر منهم .

وقد نبع من قوم النابغه الشعراء والحطباء ؛ كما نبغ من أبناء عومتهم الكثيرون. أيضاً .

## نشأة النابغة

وفى هذه البيئة الجاهلية البدرية ، وفى تلك المسارح الفينانة ، ولد زياد النابغة ، وشب فى رعاية والده معاوية ، وأمه عا تبكة الاشجمية . وأرهف سممه إلى الشعر تتجاوب به الآفاق ، صدى للشعراء ينشدونه ؛ والرواة يرددونه ، فهزته فيه معانى الفتوة والبطولة ، وجوانب الجد والشرف ، لانها هى التى تلائم طبعه ، وتساوق عزاجه ، لانه لم يعش خليماً ولا مستهتراً ، وإنما آثر الجد ونزع إلى غايات الشرف .

وما زال ينصت إلى الشعر حتى أحبه وهام به ونبغ فيه ، فلقب بالنابغة لآنه لم يتقل الشعر حتى كبر وصار رجلا<sup>(1)</sup> أو لآنه نبغ فيه فجأة بعد ما احتنك<sup>(1)</sup> أو لآن له بن الشعر مادة لا تنقطع ، فشهوه بالماء النابغ الذى لا ينقطع ، أو هو من قولهم نبغت الحامة إذا تغنت ، أو لآنه استعمل لفظة ( تبغ) في قوله :

وحلت فى بنى القين بن جسر فقد نبغت لهم منا شؤون (١) الله غير ذلك مما يختلف فيه السكانبون (١) وكان مع ذلك يكنى بأبى امامة السم بدت له .

واشترك النابغة فى حروب قرمه وخصوماتهم ،وعاش كما يعيش الناس فى البادية، ثم حميت عواطفه ، وانطلقت شاعريته ، وفاض لسانه بالبليغ الساحر من القصيدة ، فهذأ يحيا حياة جديدة غير حيانه الآولى .

سجل النابغة فى شعره حروب قومه وأيامهم وانتصاراتهم ومفاخرهم ومآثرهم وهجا خصومهم، وندد بأعدائهم، ووقف بدافع عن قومه بكل ما أوتى من بيان وما يستطيع من قوة .

وكان النابغة من أشراف قومه ، ولكنه آثر أن يمدح الأشراء ، ويفد عليهم وينال جرائزهم ، ويندمج في حاشيتهم ، ولذلك قال أبو الفرج :وهو أحد الأشراف الذين غض الشعر منهم (٥) باتخاذه أداة الكسب .

<sup>(</sup>۱) البكرى في اللكل، ج ا ص ٧٩.

<sup>(</sup>٢) احتنك : طمن في السن ـــ ابن قتيبة في الشمر والشمراء .

<sup>(</sup>٢) الخزانة للبغدادي ج ا ص ٢٨٧ .

<sup>(</sup>٤) كل هذا فيما يظهر من عبث الرواة و عمينهم ، فالنابغة الرجل العظيم الشار والهاء للبالغة ؛ وقد أطلق هذا اللقب على كثير من المصمراء ، كالنابغة الجعدى (قيس ابن عبد الله الصحابي ) والنابغة الصيباني (عبد الله بن مخارق ) والنابغة الغنوى وغيره .

<sup>(</sup>٥) ٢ - ١١ الأغاني طبع دار المكتب.

### النابغة في الحيرة :

دار النابغة ببصره فوجد دولة المناذرة فى الحيرة وللشعر فيها دولة ، وللمناذرة نفوذ وصولة ، فتوجه إليها ومدح أمراءها ، وعمن مدحهم همرو بن هند ( ٥٤٥ – ٥٦٥ ) وله فيه قوله يهدده وينذره : من مبلغ عمروبن هند آية ، إلى آخر البيتين السابقين .

ولما تولى عرش الحيرة النمان بن المنذر ( ٥٨٠ – ٦١٣) تو ثقت صلة النابغة به ، وأصبح بديمه وشاعره الأثير عنده الحاص به ، وصار يتردد على قصره كثيرا . ويصور حسان في حديث طويل مكانة النابغة عند النمان ، فيذكر أن عصاماً حاجب الأمير قال له : إذا قدم النابغة عليه فليس لاحد منسه حظ سواه ، فاستأذن حينة وانصرف مكرماً خير من أن تنصرف مجفوا(١) ويروى أن صديقاً لحسان قال له : إن أنت خلوت بالنمان وأعجبته فأنت مصيب منه خيرا ، فأقم ما أقمت ، فإن رأيت أبا أمامة فاظمن ، فلا شيء لك عنده ، قال حسان : فقدمت فأذن لى النمان وأصبت منسه مالا كثيرا : ونادمته وأكلت معه ، فبينا أنا على ذلك إذا رجل يرتجز حول قبة الأمير ، فقال ، أليس بأبي أمامة ؟ قالوا : بلى ، قال : فأذنو اله ، ودخل فياه وشرب عمه ، ثم وردت النم السود ولم يكن لاحد من العرب مثلها ، فاستأذنه أن ينشد ، فأذن له فأنشده :

فانك شمس والملوك كواكب إذا طلعت لم يبد منهم كوكب

فوهبسه مانة مِن الإبل السود ، قال حسان : فما أصابني حسد في موضع مثل عا أصابني يومئذ، وما أدرى أيها كنت أحسد له عليه : ألما أسمع من فضل شعره؟ أم ما أرى من جزيل عطائه . أم لاصطفاء النمان له ومسامرته واحتفائه به(٢٠) .

كان النابغة يأكل في صحاف الذهب والفضة من كثرة ما أعطاه النمان ، وكان ذلك بلخمه القصائد الذهبية في مدحه .

<sup>(</sup>١) ٢٧ ج ١١ الاغان \_ ط دار الكتب.

<sup>(</sup>٢) راجع ٢٧ - ١١/١١ الأغاني .

وهمكذا كان النابغة شاعر النمان الحاص، وأثيره و نديمه . و يظهر أن هذه المداخلة الشديدة أوغرت صدور منافسيه حسدا ، و أطلحت ر وس الحقدال كان من نه وسهم، فأخذوا يكيدون له ، ويعملون على الإفساد بينه و بين الملك . وكان من دؤلا. رجل من حاشية النمان هو مرة بن سمد بن قريع ، وكان له سيف قاطع يقال له ( ذو الريقة ) من كثرة رو نق فر نده وجوهره ، فوصفه النابغة النمان ، فأخذه من ذلك القريمي على كره منه وحقد على النابغة (١) ؛ ومنهم المنخل اليشكري .

نظم هؤلا. الوشاة على لسان النابغة هجا. سفيها فى النمان ، يذكرون فى بعضه جده لامه ، وكان صائغاً بفدك ، وفى هذا الهجا. :

قبسح اقه ثم ثنى بلمن وارث الصائغ الجبان الجهولا ويقال: إنهم أنشدوا النعان قصيدته فى المتجردة زوجته، وكانت من أجمل نساء العرب فى عصرها، والنعان من أشنع الرجال دمامة وقبحاً، وكان شديد الغيرة عليما، فرآها النابغة فجأة، فسقط حجابها، فاستقرت بيدها، فقال فيها قصيدته المشهورة، وفيها إشارة لهذه الحاذئة:

سقط النصيف ولم ترد إسقاطه فتناولتيه واتقتنبا بالبيد

وفيها غير ذلك وصف شهو انى فاحش لمواطن عورتها: ومن الرواة من يرعم أن النمان هو الذى طلب من النابغة وصف المتجردة ، وكان يظن أنه لايفحش فى الوصف ٢٠١ ، ووبما دس الوشاة عليه ما فيها من فحش . كما يقول فى بهضر اعتذارياته: دما قلت من سىء بما أنيت به ، .

ولعل الوشاة رموه بالمبل إلى أعداء النمان وهم الغساسنة ، أو لمل الغسانيين حاولوا اجتذابه إليهم فأغدتوا عليه فدحهم وهو فى ظلال النمان . كل ذلك أو بعضه أوغر صدر النمان عليه وأغضبه .

<sup>(</sup>۱) ۹ س ۱۹۹ الاغاني .

<sup>(</sup>٢) ويقال إن المنخل وكان يهم بالمتجردة ، قال النمان . إن وصف النا نمة لهـ أ-لا يكون إلا عن تحربة .

النابغة عند الفساسنة:

وعلم النابغة بأثر أألوشايات في نفس النمان(١) فهرب تاركاً كل مايملك ؛ وبعد أن أقام مدة في قومه ، شخص إلى الغساسنة ، فاتصل بعمرو بن الحارث ، ومدحه بقصائد منها بائيته :

كليني لهم يا أميمة فاصب وليل أقاسيه بطى الكواكب وأقام مدة في بني فسان ، يتنقل مع أمرائهم في الحواضر . ويحضر جفلاتهم الدينية ، وبطلع على أسرارهم وسياستهم ، ويسجل بشعره مفاخرهم وأيامهم . حتى إذا حناق بصحبة بعض من خلف عمرا من الملوك ، أو سهم بمرض النمان بن المنذر ، أو حن إلى صحبته وعطائه ، ترك النساسية ، وعاد إلى الحيرة من جديد باعتذارياته المشهورة النعان حتى أمنه .

ولكنه لم يلبث فى الحيرة كثيرا ، حيث انهار ملك النمان بغضب كسرى طيسه ، وتشريده فى القبائل ، ثم فرضه عليه وحبسه حتى مات عام ٢٠٣ م .

فذهب النابغة إلى أرض قومه بالحجاز ، وأقام بها حق مات عام ٢٠٢ م . بعد أن خلف للأجيال العربية تراثه الصخم ، من روائع الشعر وبدائعه .

شخصية الناخة :

كان النابغة شاعر قصور موفورا جانبه ، مرغو باً فى مدحه ، جادا فى حياته ، وقورًا حكيماً ، محنكا بجرُّهاً ، دقيق الملاحظة ، سديد الرأى ، وفياً لمن أحسن إليه .

وقد كمان يخوض سياسات القبائل المختلفة ، ويلم بكل شؤون قومه ، ويشاركهم فى كل ما ينوب ، فأكسبه ذلك تجربة وخعرة . و بذلك اجتمعت له عناصر الشخصية الڤوية .

و لبس أدل على ذلك من اختيار الشعراء له حكما في سوق عكاظ ، حيث كانت عضرب له قبة بها ، فيتسابقون إليه ينشدون ، وهو يحكم السابق منهم ، وقوله الفصل، وحكمه غير مردود .

<sup>(</sup>۱) كان النماء حاجب يسمى فصاما ؛ وهو الذي يضرب به المثل في الاعتباد على النفس والنبوغ الجد والاجتباد؛ وهو الذي قبل فينبه: ( نفس فضام شودت عصاماً) وقد قال النابغه . إن الملك موقع بك فانطاق .

قالوا: إن حساناً أنشده يوماً :

لنا الجفنات الغريلمين بالضحى وأسيافنا يقطرن من نجدة دما ولدنا بني العنقاء وابني محرق فأكرم بنا خالا وأكرم بنا ابنما

فقال له : أقللت جفانك ، ولو قلت الجفان لـكان أحسن ، وكذلك الأسياف 🖚 وغرت بمن ولدت ولم تفخر بمن ولدك ، وقلت يلمن بالصنحى ، ولو قلت يبرقن بالدجي لـكان أحسن ، لأن الصيف أكثر طروقا بالليل ، وقلت الغر ، وكمان الأجمل ﴿ البيض ، وقلت يقطرني ، وكان الاحسن يسلن أو يفضن .

ومهما يبدو في النقد من النزيد والانتحال ، ومهما آمن به كبير من القدماء كالمرزباني(١) . فانه يدلنا على شخصيته ، وما كان يتمتع به من مكانة مرموقة-وما كان يمتاز به من قوة ملاحظة ، وبصر بالشمر ، وفقه بالنقد .

ولقد أثر عنه قوله : إن أشعر الناس من استجيد كذبه رأضحك رديثه(٢)

أما هينه فالنصرانية عند بعضهم ، وفي تاج العروس : د . . . وقيــل سمى النابغة -العلم صليباً لأنه كان نصرانياً ، وذلك في قوله : لدى صليب على الزورا. منصوب(٣) .

ولكن يبدو أنه كان على دين المتحنفين المؤمنين بوجود الله ، وأنه كان يعظم مظاهر العبادة المختلفة من وثبية وغيرها . يقول في مدح الغساسنة :

> بحاتهم ذات الإله ودينهم قوم فما رجون غير العواقب ويبدو في شعره التدين والنزام مكارم الآخلاق ، كما يَقول:

لمو النساء وإن الدين قد عزما نرجو الإله ونرجو البر والطعه

قالت أراك أخا رحل وراحلة تغشى متالف ان ينظرنك الهرما حياك ربي فإنا لا عل لنا مشمرين على خوص مزعة

<sup>(</sup>١) الموشع ٢٠، ٦١.

<sup>(</sup>٢) سر الفصاحة صرده والعمدة ٢ جده .

<sup>(</sup>٢) ٢ : ٢٣٧ تاج ألعروس .

## نهجه الفي في الشعر :

تهيأت المابغة أسباب الشاعرية ، من نشأة بدوية فى الصحراء التى تفسح الحيال ، وتلهب العاطفة ، وتذكى الشعور ، بين قوم مفطورين على البلاغة ، مفتونين بالفصاحة واللسن : ومن خوضه معارك الحروب والخصومات ، وتصدره فى ميدان النقد . والشمر ؛ ومن رحلاته الكثيرة ، ومعيشته فى بلاط الملوك . كل ذلك غذى ملكته الفطرية ، وفتق أكمام الشاعرية ، وجعله من أنمة الشعر وشيوخ البيان .

ولكنه كان من أولنك الشعراء المعدودين الذين كانو ايهذبون أشعارهم، ويشذبون. قصائدهم، وينقحون ألفاظهم، ويجودون قوافيهم، طمعا في عصافير المعدوحين، ورغبة في حبائهم، ومن ثم كانب هو وزهير والأعشى والحطيئة من، عبيد الشعر،..

### شعره:

هاجت ذكرى حياة النابغة فى قصور النعان ومناظر الحسيرة، فى نفسه الشغف. والحنين ، ينسابات على لسانه تلطفاً فى التنصل ، واحتيالا على جميل العذر ، حتى بلع الغاية فى هذا بين شعراء الجاهلية ، وفتح فتحاً جديداً ، وأضاف إلى أبواب الشعر فنا آخر كان هو صاحبه وفادس حلبته ، ذلك هو التنصل والاعتدار . هذا إلى ما كان يردد فيه شعره من مدح ووصف وحكمة ورثاء وغير ذلك من الأغراض البدوية التي يردد فيه شعره من مدح ووصف وحكمة ورثاء وغير ذلك من الأغراض البدوية التي كانت تدءو إليها حياة قومه ، راكنه أجاد أيما لجادة فى وصف ليل الحانف ، واعتذار الحانى ، ومدح المنعم .

ويمتاز شعره بصفاء الديباجة ، وإشراق الآسلوب ، وجزالة الله ظ ، وقلة السقط والتكلف ، وموافقته لهوى النفوس ، ولهذا لم يغن الناس بشير أحد في الجاملية وصدر الإسلام بمثل ما عنوا به من شعره ، ولعل من أسباب قوة شعره وجزالته ووضوح أسلوبه وأنه قال الشعر وهو كبير ، ويمتاز تنصله واعتذاره ومدحه بالسهولة والعنوبة والرقة دون شعره في الآغراض الآخرى .

و تظهر روحة شعر النابعة و تتجل قوته ، حين تشلكه عاطفة قوية من حماسة الو إشفاق أو رهبة ، كا زى فى اعتذارياته على الحصوص ، مما دفع الادباء إلى الحقول بأنه أشعر الناس إذا رهب ، فنى اعتذارياته حون هميق مقرون بقلق مضطرب بوإخلاص شديد ، يحمل الشاعر على استمال جميع الوسائط العقلبة والعاطفية فى تبرى مساحته ، حتى إذا خشى ألا يفيده ذلك شيئاً داخله تشاؤم مؤلم وياس عظيم هما أيضاً من ننائج ذلك الشعور الحساس .

وتمتاز ممانيه ببديع الكناية ، وجميل التشبيه ، وروعة الاستمارة ؛ وخياله دقيق فسيح ؛ يحلق في آفاق واسعه بعيدة ، ويستوعب جميع الصور والتشبيهات ؛ ولكنه مع ذلك ببعد بممانيه عن الفرص والتمقيد ، ويؤ ديها في تؤدة ولطف ، مراعياً جانب المخاطبين على اختلاف طبقاتهم .

غير أنه كان يقوى في شعره ، كما في قوله :

سقط النصيف ولم ترد إسقاطه فتناولته واتقتنا باليد بمخضب رخص كأنه بنـانه عنم بكاد من الطافة يعقد

وقد دسوا عليه جارية تغنيه بهذا الشعر فى المدينة ، ففطن إلى عيبه و لم يعد إليه وكان يقول : و دخلت يثرب وفى شعرى عاهة وخرجت وأما أشعر الناس<sup>(1)</sup> .

كما كان بضمن في شغره ، والتضمين عيب من عيوب القافية ، وهو تعليق قافية البيت بما بعده ، كما في توله :

وهم وردوا الجفار على تميم وهم أصحاب يوم عكاظ إنى شهدت لهم مواقع صادقات شهدن لهم محسن الغان منى وكان ازان النابغة المأثور يتخلف عنه فى بعض الاوقات، فقد أخذ عليه الإفراط والمبالغة فى بعض معانيه كفوله:

<sup>(</sup>١) ٢٩ الموشح المرزياني .

هذه الساوق المضاعف نسجه وتوقد بالصفاح نار الحباحب<sup>(۱)</sup> فقد ذهب إلى أن سيوفه تقطع الدرع المضاعف والفارس والفرس ثم تذهب فى الحجارة فتقدح فيها الشرو . . وقوله :

> إذا ارتمت خاف الجبان رعائها ومن يتعلق حيث علق يفرق (٣) . و يؤخذ عليه كذلك قوله في المدح:

وكنت أمراً لا أمدح الدهرسوقة فلست على خير أناك بحماسد فإنه يمن على عمدوحه بمدحه إياه ، ومجعل ذلك خيراً ناله الممدوح ،وهو لا يحسده عليه . وهذا أنحراف في أداء الممنى اللائق بمدح الملوك ، على أن الثناء لا يحسن إلا إذا حكان خالصاً من كدر المن .

وعاب عليه الأصمعي وأبن عمرو بن العلا. قوله يصف الناقة :

مقذوفة بدخيس النحض بازلها له صريف صريف القعو بالمسد<sup>(r)</sup> لأن صريف الفحول من النساط ، وأما صريف الإناث فن الضجر والإعياد. وعال عليه الأصمى قوله :

له ، كقول الهيثم بن الربيع :

قلو كنت كالعنقاء أو كسموها لحلتك إلا أن تصد ترانى

(١) السلوقى: أى الدرع السلوقى والدرع مؤنثة وقد تلمكر كما هذا وهو منسوب إلى بلد سلوقية من ساحل أنظاكية الثبام. والصفاح الحجارة العراض، وتار الحباحب علماً عنها عنه الليل من ذباب يسمى الحماحب.

• شماع يضى. بالليل من ذباب يسمى الحباحب . (٢) ارتعثت : تقرطت ، والرعث القرط ، والمراد أن الجبان ينظر إلى قرطها

المملقُ في أفنها فيفرق ويخاف من يُعد الموضع الذي علقُ فيه وكلُ هذا كناً بِهُ عَن طولُ هنتها .

(٣) مقذوفة: مرمية . النحض: اللحم . الدخيس: المكتنز . بازلها : نابها ه الصريف: الصوت . القمو: خطاف البكرة . المسد: الحبل.

( ١١ - قصة الأدب

وقول على بن جبلة الشاعر العباسي :

وما لا مرى، حاواته منك مهرب ولو رفعته في السماء المطالح

بلي هـارب لا بهندي لمـكانه ظلام ولا صوء من الصبح ساطح

خصائص شعر النابغة :

1 - في الآغاني ترجمة طويلة له (1). وكذلك في الشعر والشعراء لابن قتيبة (7)، كا عرض له ابن سلام في طبقات الشعراء (1)، وكذلك شعراء النصرانية (1)، وكذلك صاحب كتاب تاريخ الآدب في العصر الجاهلي (1)، وأخرج الآستاذ عمر الدسوق كتاباً عنه، كما نشر عدد عنه في سلسلة والروائع ، • وعرض له صاحب الجهرة (1) ، والمرزباني في للوشح (١) ، وكثير من العلماء . كما كتب عنه الزيات وجووجي زيدان وأصحاب الوسيط والمفصل ، وسواهم .

٧ ــ. وقد أجاد النابغة في المدح والاعتدار والغزل والفخر إجادة بالغة ، كما أجاد
 في الوصف والرثاء والحكمة إجادة دون ذلك .

وأسباب إجادته في المدح معروفة ، منها حب المال ، وخصب الخيال ؛ وقوة المذكاء ، وميله إلى التجويد والتنقيح ، والتهذيب إلى غير ذلك من الأسباب .

وإجادته في الاعتذار كذلك كان الباعث عليها الرهبة والحو ف مع الرغبة والامل، أما الوصف فقد أجاد في بعضه دون البعض الآخر؛ فأجاد في وضف الثور وإلى حشى والفرات وما إلى ذلك .

وقال الاصمى: لم يكن النابغة وزهير وأوس يحسنون صفة الجيل، والحلب طغيل الغنزى أحسن في صفة الحيل غاية الإحساس.

(٢) ٢٨ المرجع . (٣) ٢٤ وما بعدها المرجع

<sup>(1)</sup> ٣ - ١١ - ١١ الأغان طبع دار الكتب.

<sup>(</sup>٤) ع ٦٤٠ - ٧٣٢ القسم الرابع من شعراء النصرانية.

<sup>(</sup>ه) ص ۱۸۷ وما بعدها .

<sup>(</sup>p) ۲۷ وما بعدها · (v) ۲۳ – ٤٤ المرجع ·

٣ - ويمتاز شعر النابغة ببلوغه غاية الحسن والجودة ونقاوته من العيوب وجودة مطالع قصائده وأواخرها. وكمان البدو من أهل الحجاز يحفظون شعره ويفاخرون به، لحسن ديباجته وجمال دونقه وجزالة لفظه وقلة تسكلفه، وليس له نظير في وصف الإحساسات النفسية كالحوف وما شابه ذلك.

أجاد فى المدح ، كما بلغ الغاية فى الاعتذار . واعتذارياته إلى النعمان من عيون الشعر العربى ، وهى فنجديد من فنون الشعر الجاهلى ، وتبلغ غاية الجودة و الإحسان . وقد عده بعض العلماء من شعراء المعلقات ومطلع معلقته :

يا دار ميـة بالعليـاء فالسند أقوت وطال عليها سالف الامد

و تقع فى واحد وخسين بيتاً ، وهى من قصائده الاعتــذاريات ، بدأها ببــكا. الاطلال كالمألوف من أشمار الجاهلية ،ثم انتقل من ذلك إلى وصف ناقته :

فعد هما ترى إذ لا ارتجاع له وانم القنود على عيرانة أجد(١) وشجها بوحش وجرة ، ثم أفاض كعادته فى وصف وحش وجرة ، والـكلاب الصائدة ، ودخل من ذلك إلى النعان :

فتلك تبلغنى النعمان إن له فضلا على الناس في الآدنى و في البعد ولا أرى فاعلا في الناس يشبهه وما أحاشي من الآةوام من أحد

ثم طلب إليه أن يكون حكميا فى أمره؛ لا يقبل سعاية الساعين ، وننى عن نفسه ما اتهم به :

ما إن أتيت بشيء أنت تسكرهه إذا فلا رفعت سوطي إلى يدي هـذا لابرأ من قول قذفت به كانت نوافذه حرا على الكبد

ثم مدحه بالسكرم ، وأنه يشبه نهر الفرات ، واسترسل في وصف الفرات كمادته. يضاً . وختمها بقوله :

ما إن تاعذرة إلا تمكن نفس فإن صاحبها قد تاه في البلد (٢)

<sup>(</sup>۱) القتود : خشب الرحل ، والعيرانة المشبهة بالعسير في السرعة والنشاط . والاجد : الموثقة .

ع - وقدم عمر بن الحطاب النابغة على جميع الشعراء في غير موضع وفضله على جميع شعراء غطفان في موضع آخر (١)، ويروى عن حسان قصة تدل على مكان النابغة عند النعان، وفضله لديه على جميع الشعراء، وحسان منهم(٢). وحضر النابغة سوق عكاظ مرة فأنشده الاعشى ثم حسان ثم شعراء آخرون ثم الحنساء، فقال لها : لولا أن أبا بصير أنشدني لقلت إنك أشعر الجن والإنس، فقال له حسان : أنا أشعر منك ومن أبيك، فقال له النابغة ، بابن أخى إمك لا تحسن أن تقول :

فانك كـالليل الذى هو مدركى وإن خلت أن المنتأى عنك واسع ومن دوائع شعره قصيدته ؛

كليني لهم أيا أميمة ناصب وليل أقاسيه بطيء الكواكب ومن معانيه المبتدعة قوله:

نبئت أن أيا قابوس أوعدنى ولا قرار على زأر من الاسد وقوله:

فلوكنى اليمين بمتك خونا لأفردت اليمين عرب الشمال و آخذه عنه المثقب العمدي فقال :

ولو أنى تخالفنى شمالى بنصر لم تصاحبها يمينى وقوله:

فحملتنی ذنب امری، وترکته کندی العربکوی غیره وهوراتع وقد أخذه الکیت فقال:

ولا أكوى الصحاح براتعات بهن العر قبلي ماكوينا ويما يتمثل به من شعره:

ومن عصاك فعاقبه معاقية تنهى الظلوم ولا تقعد على ضمد<sup>(٢)</sup> وقوله:

واستبق إودك الصديق ولا تكن قتبا يعض بغارب ملحاحا

(١) ٢٤ الجميرة . (٢) ٣٩ ، ٣٦ الموسح نفسه .

. (٣) هو الذل والهوان .

وقد أخذه ابن مبادة فقال :

ما إن ألح على الآخوان أسألهم كما يلح بعض الغارب القتب

وْعَا يَتَمَثَّلُ بِهِ مِن شَعْرِهِ قُولُهُ :

لو أنها عرضت لأشط راهب عبد الإله صرورة متعبد لرنا لهجتها وحسن حديثها ولحاله رشدا وإن لم يرشد

أخذه ربيعة بن مقروم فقال :

لو أنها عرضت لأشمط راهب في رأس مشرفة الذرى يتبتل لونا لبهجتها وحسن حديثها ولهم من ناموسه يتنزل

ومن أمثالهم: أصدق من قطاة \_ قال النابغة:

تدعو القطا وبها تدعى إذا نسبت يا حسنها ُحين تدعوها فتنسب أخذه أبو نواس فقال: أصدق من قول قطاة قطا .

ومن حکمه :

ولست بمستبق أخا لا تلمه على شعب، أى الرجال المهذب ومما سبق إليه قوله:

نظرت إليك بحاجة لم نقضها . نظر السقيم إلى وجوه العود وقد أخذه أبو نواس فقال:

ضعيفة كر الطرف تحسب أنها فريبة عهد بالاضافة من سقم وبما يستحسن من قوله :

حسب الخليلين نأى الارض بينهما هددًا عليها وهددًا تحتها بالى وقوله :

المره يأمل أن يعيد شوطول عيش قد بضره تفنى بشاشته وبيد بتق بعد حلو العيش مره ونخسونه الآيام حد تتى لايرى شيئاً يسره

## كم شامت بي إن هلك ت وقاتل : قه دره

(۱) كتب الاستاذ عبد القادر رشيد الناصرى فى مجلة الرسالة المصرية ـ عـــدد ٦ - ٨ - ١٩٥١ يقول حول هذه الابيات :

جاء فى الصفحة (٤٢) من كتاب والشمر العربي في بلاطات الملوك، في صدد البحث عن شعر النابغة : أن الاستاذ نسيم نصر مؤلف الكتاب نسب هذه الابيات إلى النابغة .

وكذلك نسبها للذبيائي صاحب كتاب (الشمراء الجاهليون) د. محمد عبد للمنعم خفاجى اعباداً على بعض كتب الادب ، والاصوب نستتما إلى لبيد بن ربيعة العامرى حيث نشرها جامع ديوانه مع شعره ، وقد طبيع هذا الديوان سنه ه. ١٩ في أوربا .

وهى بشعر لبيد أنسب من شعر النابغة . لان لبيداً من المعمرين الذين ستموا طول الحياة ، كما يقول :

ولقد سئمت من الحياة وطولها وسؤال هذا الناس: كيف لبيد؟

وقد رد عليه كاتب في الرسالة عدد ٢٧ ــ ٨ ــ ١٩٥١ فقال: اطلعت مؤخراً على العدد ( ٩٤٤ ) من الرسالة فإذا الاستاذ الشاعر عبد القادر رشيد الناصرى يستنكر في صفحة البريد الادبي على الاستاذ صاحب كتاب (الشعر العربي في بلاطات الملوك) نسبة الابيات إلى النابغة الذبياني .

ويقول : إن د/ محمد عبد المنهم خفاجي نسبها هو الآخر كذلك إلى النابغة الذبياني في مؤلفه (الشعراء الجاهليون) اعتباداً على بعض كتب الادب ( . . والاصوب نسبتها إلى لبيد بن ربيعة العامري حيث نشرها جامع ديوانه مع شعره) . . . ! ! وهذا غريب ! أليس من المحتمل أن يكون هذا الذي جمع ديوان لبيد وطبعه في مطابع أوربا قد دس في تضاعيفه هذه الإبيات دساً دون تحقيق أو تمحيص وأخطأه في نسبتها !! وهل يصح عقلا أن تخطي النصوص والمراجع الادبية قديمها وحديثها و نضرب مها عرض الحائط ، لنصدق زعم زاعم من المحدثين مهما كان مركزه الادبي ومهما كانت درجة ثقافته . . إنك لو رجعت إلى الجزء الاول من (الشعر والشعراء) لابن قتيبة مثلا وهو كما نعلم مرجع من المراجع الادبية الموقوق مها له لوجدت فيه هذا النص: ( . قال أبو عبيدة عن الوليد بن روح قال: مكث النابذة زماناً لاية ول الشعر ، فأمر يوماً بغسل أبو عبيدة عن الوليد بن روح قال: مكث النابذة زماناً لاية ول الشعر ، فأمر يوماً بغسل أبو عبيدة عن الوليد بن روح قال: مكث النابذة زماناً لاية ول الشعر ، فأمر يوماً بغسل أبو عبيدة عن الوليد بن روح قال : مكث النابذة زماناً لاية ول الشعر ، فأمر يوماً بغسل أبو عبيدة عن الوليد بن روح قال : مكث النابذة زماناً لاية ول الشعر ، فأمر يوماً بغسل أبو عصب حاجبيه على عينيه ، فلما نظر إلى الناس قال :

المرء يأمل أن يعيش وطول عيش ما يضره

تَفَى بشاشسته ويمتى بعد حلو العيش مره ـــ الخ ـ

رويما سبق إليه ولم يحسن تشبيهه قوله :

من وحش وجرة موشى أكارعه طاوى المصير كسيف الصيقل الفرد فشيه الثور في بياضه والتماعه بالسيف المجرد من الغمد ، ولم تسمع كلمة والفرد ه ﴿ لا في هذا الشمر ؛ وللطرماح في الممني نفسه

يبدو وتضمره البلاد كأنه سيف على شرف يسل ويغمد وهذا أكل في النشبيه لدلالته على الاختفاء والظهور المـأخوذ من حركة هــذا الثور الوحشي:

وفضل (١) ناقد أمام الأصممي قول النابغة :

نظرت إليك بحاجة لم تقضها نظر السقيم إلى وجوه العود . و قو له :

خانك كالليل الذي هو مدركي وإن خلت أن المنتاي عنك أوسع .وقوله:

مِن وحس وجرة موشى أكارعه طاوى المصير كسيف الصيقل الفرد (٣) فقال الأصمى: أما تشبيه مرض الطرف فحسن، إلا أنه هجنه بذكره العلم،

م تشهيهه المرأة بالعليل ، و أحسن منه قول عدى بن الرقاع العاملي : وكسأنها بين اللساء أعارها عينيه أحور من جآذر جاسم وسنان أقصده النعاس فرنقت في عينه سينة وليس بنائم 140

.(١) مـ ٦٥ فحولة الشعراء للاصممي \_ طبع القاهرة ١٩٥٣ \_ د . محم خفاجي (٢) عاب الأصمعي هذا ألبيت لأن الليل والنهار قد تساويا فيما يدركانه ، وَإِنَّمَا كَانَ سبيله أن يأتى بما لاقسيم له . المنتاى: الموضع البعيد . وقد ذكرنا ذلك هناو ف،موضع آخر (٣) للصير جمعه مصران ، وجرة : موضع . هوشي أكارعه : أي بقو اثمه نقط سود .

«الصيقل: الحداد . طاوى للصير : ضامره . الفرد : الانقطعالة رين الذي لامثيل له فيجودته (٤) جاسم: موضع. الجآذر: جمع جؤذر ومو ولد الظني. السنة. النعـــاس.

الجور : أن تسودُ العين كلما مثل أعين الظباء} و البقر كما يقول ، أبو عمرو ، والجهور على أنه شده بياض العين في شدة سو ادما، و امرأة حوراء. بيئة الحور -

وأما تشبيه الإدراك بالليل فقد تساوى الليل والنهارفيها بدركافه ، وإنماكان سبيه أن يأتى بما ليس له قسيم ، حتى بأتى بمنى ينفرد به ، ولو قال قاتل : إن قول والنمرى، (١) في هذا أحسن لوجد مساغا إلى ذاك حيث يقول :

فلوكنت بالمنقاء (١) أو بسنامها لحلتك إلا أن تصد رّانى وأما قوله: وطاوى المصير كسيف الصيقل الفرد، فالطرماح (١٦) أحق بهذا المعنى، لانه أخذه فجوده، وزاد عليه، وإن كان النابغة اخترعه، وقول الطزماح هو:

يبدو وتضمره البلاد كأنه رسيف على شرف يسل ويغمد الله

فقد جمع فى هذا البيت استعارة لطيفة بقوله ، وتضمره البلاد ، وتشبيه اثنين بقوله ، ويسلويغمد ، وجمع حسن التقسيم ، وصحة المقابلة .

وقال جعفر (٥) أمام الأصمى فى بجلس الرشيد: لست أنص على شاعر واحد أنه أحسن الناس فى بيت تشهيما ، والكن قول امرى القيس :

كأن غلامي إذ علا حال متنه على ظهر باز في السها. محلق (٦) وقول عدى بن الرقاع : ٠

يتعاوران من الفـاز ملاءة غبرا. محكمة هما نسجاها تطوى إذا وردا مكانا خاستاً وإذا السنابك أسهات نشراها (٧)

(۱) شاعر عباسي مجيد كان منقطعا إلى البر امكة ، واسمه منصور .

(٢) العنقا. طائر عظيم معروف الامم مجهول الجسيم ، و تطاق الدنقاء على الداهية.

(٣) شاعر مشهور من شعراء الخوارج في عصر بي أمية .

(٤) تضمره . تغييه الشرف : المشكّلُن المرتفع . يسل . يخرج من الفحيد · يغمله . وضع فمه .

(٥) ص ٦٦ وما بعدها ــ فحولة الشعراء للاصمعى. وهو جعفر العرمكي الوزير. (٦) الغلام: الحادم علا: ارتفع. المتن: الظهر، وحال متنه: وسط ظهره.

البازى: طائر معروف من طيور الصيد . حلق الطائر: ادتفع فى طيرانه ــ المعنى: كأن خلامى إذا ركب هذا الفرس الصيد فانطلق يعدوبه راكب على ظهرباز محلق فى وسط السماء

(٧) يتماوران: يتبادلان الثيء فيما بينهما. خاستًا: صاباً . المهنابك: أطراف مقدم
 الحوافز. أسهاسته: سارت في السهل.

وقول النابغة :

بأنك شمس والمسلوك كواكب إذا طلت لم يبد منهن كوكب قال الاصمعي: قلت هذا حسن كله بارع، وغيره أحسن منه، وإبما يجب أن يقع التعيين على ما اخترعه قائله، ولم يتعرض له أحد، أو تعرض له شاعر فوقع دونه، فأما قول امرى، القيس:

على ظهر باز في السماء محلق

فن قول أبي دواد (١) : د: ا

إذا شــاء راكبه ضمه كاضم بازى السهاء الجنــاحا وأما قول عدى : « يتعاوران من الفبار ملاءة ، فن قول الحنساء (٢) :

جادی آبام فأفبلا وهما یقعاوران ملاءة الحضر وأول من نطق به جاهلی من بی عقیل ، قال ۲۰۰ :

آلا یادیار الحمی بالبردان عفت حجج بعدی لهن نمانی فلم یبق منها غیر نؤدی مهدم وغیر آثاف کالرکی دفار وآثاد هاب آورق اللون سافرت به الریح والامطار کل مکان ففار مربرات یحار بها القطا ویصحی بها الجنان یعترکان شیران من نسج الغبار علیهما قیصین اسمالا ویرتدیان وشارك عدیا آبو النجم (٤) ، وأوده فی احسن لفظ : قال یصف عیرا و آتانا ، و مه

<sup>(</sup>١) شاعر جاهلي قديم حكيم في شعره .

<sup>(</sup>۲) من أشعر النساء وأرثاهن ــ وهي شاعرة مخضرمة بجيدة ــ توفيت عام ٣٤هـ (٢) البردان. اسم موضع دفت. درست. ٢ حجج. أعوام. النؤى: ما يحفـــر. حول الحيمة. الآثافي ما يوضع عليه القدر. الجنان: مثني جن. القطا: طائر معروف أسمـــالا: باليات.

 <sup>(</sup>٤)راجز أموى مثنهور.

وأما قول النابغة: « بأنك شمس والملوككو اكب » فقد تقدمه فيه شاعر قديم من شعراء كندة يمدح عمرو بن هند ، وهو أحق به من النابغة ، إذا كان أباعذرته ، فقال: وكادت تميد الأرض بالناس إذا رأوا لممرو بن هند غضبة وهو عاتب هو الشمس وافت يوم سعد فأفضلت على كل ضوء والملوككواكب

قال الآصمعى: فكانى والله القمت جعفرا حجو ، فاهنز الرشيد فوق سريره . وكاد يطير عجبا وطربا ، وقال : والله لله درك ، ياأصمعى اسمع الآن ما كان عليه اختيارى ، فقالو : ليقل أمير المؤمنين ، فقال : عينت على ثلاثة أشعار أقسم بالله أنى أملك السبق بأحدها ، ثم قال الرشيد أتعرف باأصمعى تشبيها أفر أو أعظم ، فى أحقر مشبه وأصغره ، فى أحسن معرض ، من قول عنترة الذى لم يسبقه إليه سابق ولا نازعة منازع . ولا طمع فى مجاراته طامع ، حدين شبه ذباب الروض العدازب بنى قوله :

وخلا الذباب بها فليس ببادح غردا كفعل الشارب المترنم. هزجا يحك ذراعه بذراعه فعل المكب على الزناد الآجزم

ثم قال : ياأصمعي، هذا من النشهبات العقم (١) التي لاتنتج، فقلت : كذلك هر ياأمير المؤمنين، وبمجدك آليت ماسمعت قط أحدا يصف شعره بأحسن من هـذه الصفة، ولا استطاع بلوغ هذه الغاية، فقال مهلا لا تعجل. أتعرف أحسن من قول الحطيئة يصف لغام ناقته، أو تعلم أحدا قبله أو بعده شبه تشبيهه، حيث يقول:

رى بين لحبيها (٢) إذا ماترغمت لغاما كسبج العنكبوت الممدد فقلت: والله ماعلمت أحد تقدمه إلى هذا التشبيه ، أو أشار إليه بعده ولا قبله

<sup>(</sup>۱) شبت بالريح العقيم الق لا تنتج ثمرة ولا تلقح شجرة — والذباب: النحل الغرد: الطرب. المقرم: الذي يرجع صوته بينه وبين نفسه الهزج: المتغنى: والاجذم: مقطوع اليد أو الانامل.

<sup>(</sup>٢) الضمير في لحبيه للناقة . رغمت : سارت في الرغام اللغام : ما يخرج من فم الناقة

# نماذج من نثر النابغة .

قال يمدح همرو بن الجرث بالنثر المسجع: ألا أنعم صباحاً أيها الملك المبداك، السهاء غط اؤك، والارض وط اؤك، ووالدى فداؤك، والعرب وقاؤك، والعجم حاؤك، والحد كما جلساؤك، والمداراة سياؤك، والعقل شعارك، والسلم مندارك، والحلم دثارك، والسكينة مهادك، والبر وسادك، والوقار غشاؤك، والصدق وداؤك، والحلم دثارك، والسكينة مهادك، والبر وسادك، والوقار غشاؤك، والصدق وداؤك، وأخر الآجاء أحياؤك، وأشرف الاجداد أجدادك، وخير الآباء آباؤك، وأفضل الاعمام أعمامك، وأسرى الاخوال أخوالك، وأعف النساء حلائلك، وأخر الاعمام أعمامك، وأطهر الاعمات أمها تك،

أيفاخرك المنذر اللخمى ؟ فواقه لقفاك خير من وجهه ، ولشمالك أجود من يمينه، ولاخصك خير من رأسه ، ولحطوك خير من صوابه ، ولصمتك خير من كلامه .

فهب لی آساری قومی ، و استبقین بذلك شكری ، فإنك من أشر اف قحطان ، و أنا من سروات عدنان (۱) .

#### مغزلته الشمرية عند النقاد:

١ - سأل عمر بن الحفطاب وَيُنْكِينَة وفدا من غطفان ، فقال : أي شعر إلى كم الذي يقول :

حلفت فلم أثرك انفسك ديبة وليس وداء الله للمرء مطلب قالوا : النابغة . قال نأى شعراك كم الذي يقول :

فإنك كالليل الذي هو مدركي وإن خلت أنالمنتأى عنك واسع قالوا: النابغة . قال : هذا أشعر شعراف كم ٢٠١ .

٢ - وسئل حسان: من أشعر الناس ، قال أبو أمامة يعنى النابغة ، وقد سبق عترافه له في مجلس النعان .

 <sup>(</sup>١) را جع ٧٣١ و ٧٣٧ القسم الرابع شعراء النصر انية .

<sup>(</sup>٢) الأغاني ٣ ؛ ٤ - ١١ .

- ۳ وسئل ابن عباس عن أشمر الناس؟ فقال: أجب يا أبا الاسود الدؤلى.
   فقال: الذي يقول: و فإنك كالميل الذي هو مدركي . . . .
- ٤ وعن أبي عمرو بن العلاء، قال: كان أوس بن حجر فحل العرب، فلما نشأ النابغة طأطأ منه، وذكر عنده النابغة ، فقال ، ما كان زهير يصلح أن يكون أخيذا (راوية) للنابغة ١٠٠٠ .
  - ه وأنشد عبد الملك شعراً له ؛ فقال : هذا أشعر العرب(٢٠).
- ت وقال الاصمى: سمعت أبا العلاء يقول: كان زهير بمدح السوقة ، ولو ضرب أسفل قدميه مائة على أن يقول.
  - و فإنك كالليل . . . ، ما قاله ، فكيف بغير زهير ؟
- وذكر الحليل النابغة ، فقال : كان أعذب على أفواه الملوك ، وأبسط قوافى شعر ، كأن الشعر تمرات تدانين من خلده ، فهو يجنيهن اختيارا ، له سهولة السبق ، وراعة اللسان ، ونقاية الفطن ، لا يتوحر عليه الـكلام ، لعذو بة مخرجه ، وسهولة مطلبه .
- ٨ وكان حماد يقدم النابغة ، ويقول : لا كتفائك بالبيت الواحد من شعره ،
   لا بل بنصف بيت ، لا بل بربع بيت ، كقوله « أى الرجال المهذب ٣٠ .
- ٩ وحكى الأصمى عن ابن أبى طرفة: كفاك من الشعراء أربعة : زهير إذا رغب ، والنابغة إذا رهب ، والأعشى إذا طرب ، وعنقرة إذا ركب : وقريب من هذا ما نسب لكثير أو نصيب (٩) .
- ١٠ وإن فيما سبق من احتكام الفحول إليه فى أشعارهم بعكاظ ما يدل على
   مكانته الأدبية ، ومنزلته الشعرية .

<sup>(</sup>١) ٤ ج ١١ للرجع .

<sup>(</sup>٢) ٧ - ١١ المرجع.

<sup>(</sup>٣) طبقات المشعراء لان فتيبة من ٢٥ .

<sup>(</sup>٤) المزهر السيوطي ٢ ص ٢٩٧ .

وإن كانت صلته بالنعان وبماكانت هي السبب في اعتلائه عرش هذه الحكومة الادبية.

١١ - وقد وضعه ابن سلام في الطبقة الأولى من شعرا. الجاهلية وهم : امرؤ القيس ، والنابغة ، وزهير ، والأعشى .

وجعله أبو عبيدة في الطبقة الأولى مع امرى. القيس وزهير ، وجعــل الأعشى في الطبقة الثانية مع لبيد وطوفة — وأيد أبو زيد صاحب الجهرة رأيه .

ويقول الذينُ يقدمون النابغة : إنه أوضحهم معنى وأبعدهم غاية وأكثر فائدة .

أما الذين يقدمون الأعشى فيقولون إنه أمد-هم للملوك وأوصفهم للخمــــر وأغزرهم شعراً وأحسنهم قريضاً .

والذبن يقدمون زهيراً يقولون : هو أكثرهم تهذيباً للشعر، وأكثرهم طرحاً الفضول الحكلام وأجمهم للكثير من المعنى في القليل من اللفظ.

والذين يقدمون أمراً القيس يقولون : هو كُثير الابتكار في المساني والتجديد في أساليب الغزل وغيره .

### ديو ان النامغة :

والاصمعى أول من جمع شعر النبابغة ، فاختار له أدبعما وعشرين قصيدة ، ثم زاد عليها الطوسى بضع قصائد ، وهى كلها موجودة فى دواوين الشعراء الستة الجماهليين أأتى خشرها المستشرق وليم بن الوردسنة ١٨٧٠ ، وألحق بشعر النمابغة فيهما كل ما وقف عليه من مقطوعاته التى وردت فى كتب الآدب وهى نحو ستين قطعة .

عوجوا فحيوا لنعم دمنة الدار ماذا تحيون من تؤي وأحجــار؟

التي عدها صاحب الجهرة من المعلقات .

ولكن التبزيزي عَـدُ من المعلقات دالية النابغة في الاعتذار .

وقد شرح ديوان النابغة البطليوسي ، ونشر الآب شيخو في شعراء النصرانية الحكثير من شعر النابغة مشروحاً.

ونشر أمين عمر زيتون بالقاهرة سنة ١٢٩٣ ه الديوان بشروح مختصرة مرف البطليوسي مع أربعة دواوين لمروة والفرزدق وحاتم وعلقمة الفحل بعنوان خسة دواوين العرب.

وطبع الديوان في بيروت سنة ١٩٢٩ بعد أن وقف عليه الشيخ عبد الرحنسلام-

## الشعر السياسي

### عند النابغة الذبياني

كان النابغة الذبياني، قبل أن تسوء العسدلاقة بين بنى عامر وبنى غطفان ( هبس وذبيان )، يحاول أن يتلافى أسباب الحلف بين هذين الحبين العظيمين. وكانت غطفان قد اصطلحت مع هوازن على اقتسام الأرزاق على إثر غيث أصاب بعض بلادهما ، فلما حان فناؤه أغادت خيل من هوازن على غطفان ، فأصابوا طائفة من أمو الحم وكان السكفيل على غطفان عامر بن مالك ، وزرعة بن عمر ، فاكان من النابغة إلا أن وجه إليهما هذا العتاب الرقيق ، وفيه تتجلى شخصيته ورسالته القبلية :

فأبلع عامراً عنى رسولاً أعاقب سيدى قيس جيماً فيا حاولتها بقيا دخيسل إلى ذبيان حستى صبحتهم أثمة تعذران إلى منها أحاد بن المضيرة إن قيسا فإن غلبت شقاوتهم عليهم ألا ياليتنى والمسرء ميت غرمت غرامة فى صلح قيس

وزرعة إن نأيت وإن دنوت وأخبر صاحبي بما اشتكيت بصان الورد فيها والسكيت ودونهم الربائع والحبيت أن قد سمعت وقد رأيت أحلوا بالمحارم فادعيت فإنى في صلاحهم سعبت وما يغنى من الحدثان ليت ولم يتفاسدوا فيها بنيت

فهو يحاول أن يصلح بين القبيلتين، وتتجلى روحه المحبة السلام والوئام، ولكنه سرعان ما يكون صارماً قاسياً أشد ما تـكون الصرامة والقسوة حين تدعو الحاجة

<sup>(</sup>۱) الربائع: أرض . والخبيت: كذلك أرض وفيها مان ضا بيء بن الحارث البرجمي. وكان حبسه فيها عثمان بن عقان .

إلى ذلك . فحدين قتلت بندو عامر زهير بن جذيمة سيد بني عيس ، بل سيدبني غطفان وهو ازن ، وأمعن خالد بن جعفر المكلابي العامري في طغيانه ، كان النابغة من أشد ما يكون صرامة على زرعة بن عمرو هذا الذي سبق للنابغة أن خاطبه ذلك الخطاب الرقيق . ذلك لان النابغة كان حريصاً على محالفة بني أسد لقومه ، وقد قدم لهم يدا بيضاء حين اشتركوا مع المنذر بن ماه السباه ملك الحيرة في حرب الغساسنة . فلما هزم المنذر يوم حليمة ( ٤٥٥ م ) . وقتل ، وأسر عدد كرير من جيشه منهم رجال من بني أسد فأجاب شفاعته. وهذا يدلنا على مكانة النابغة لدى الفساسنة ، وبعد نظره في اصطناع المعروف لبني أسد ، فقد كان بعلم أنهم أقوياه يعتمد عليهم في الشدائد .

وقابلة زرعة بن خويلد بسوق عكاظ ، وأشار على النابغة بأن يترك قومه حلف بنى أسد ، فأنى النابغة إلغدر . وبلغه بعد ذلك أن زرعة يتوعده ، فقال النابغة بهجوه ويخوفه بجموع كثيرة من بنى ذبيان ، وبنى عبس ، وبنى أسد ، وبنى كلب ، جموع . لها دراية بفنون المعارك ولن تـكون لزرعة وقومه طاقة مها . وفي هذه الابيات نرى النابغة الداعية إلى السلم ، يعلن أنه لابد من القوة لإقر ارالسلام ، ولعل تلويحه باستخدام القوة قد يثنى بنى عامر عن العدوان :

نبئت زرعة والسفلة كاسما فحلفت بازرع بن عمرو إننى أرأيت بوم عكاظحين لقيتنى إنا اقتسمنا خطتينا بيننا فلتأتينك قصائد وليدفعن

بهدى إلى غرائب الأشعار ما يشق على العدو ضرارى تحت العجاج فما شققت غبارى فحملت برة واحتملت فحار جيش إليك قوادم ألاكوار

فهذا الشعر قبل أن يكون هجاء شخصياً إنما يمثل وجهة النظر السياسية التي يعتنقها الشاعر ، وهذه الابيات إذن ألصق بناب الشعر السياسي منها بباب الهجاء :

ويقول:

رهط بن کوز محقبی أدرعهم

فيهم ، ورهط ربيعة بن حذار

حارهط حراب وقبد سورة في ألجد ليس غرابها بمطار وبنو قمين لا محالة أنهم ﴿ آمُوكُ غَيْرِ مَقْلَمَى الْأَظْفَارِ حولی بنی دیدان لا پیصونی و بنو بغیض کلهم انصاری ولما استمر الحلف بين عبس وذبيان في حرب داحس والنبزاء ، اشتد حرص النابغة على حلف بني أسد لقومه ، وقد كثر أعداؤهم فلم يعد بنو عامر وحدهم ، بل صار بنو عبس حرباً عليهم، وطللاً تمنىالعامريون أن يفرقو ا بين ذبيان وحلفاتها حتى يستطيعوا

وَكَانَ النَّابِغَةُ فِي حَرْصُهُ عَلَى بَنِّي أَسْدَ سَيَاسِيا مَاهُراً ، فَهُو لَا يَفْتَأُ يَشْبِيدُ بَأَعَالِهُمْ المجيدة ويهني. قومه بأن ديارهم خلت لهم بعد جلاء بن عبس عنها ، ولم يبق بها الا حاتها وهم بنو أسد . وهذا الإعتراف بما شجع بني أسد على تصرته :

اليهنا بني ذبيان أن بلادهم خلفت لهم من كل مولى و تابع سوی آسد یعمونها کل شارق بالنی کین ذی سلاح ودادع

وبعزو لبني أسد إجلاء بني عبس إلى بلاد باهلة :

فدم عنك قوماً لاعتاب عليهم مم الحقوا عبسا بارض القعاقع وكيف يترك حلف بني أسد ، وبعض بني ذبيان بتقاعسون عن نصرة قومهم في حرمم الشعواء:

فا أنا في سهم ولا نصر مالك ومولاهم عبد بن سعد بطامع ا وقد استطاع بنو ذبيان بفضل هذا الحلف أن يصمدوا في هذه الحروب الطويلة وأن يظلوا في ديارهم ، في حين أن بني عبس أخذت تطوف الجزيرة العربية من شمالها إلى جنوبها ، تجاور هذه القبية حبناً لنتركها إلى أخرى .

ورغم العدلم المستحكم بين عبس وذبيان وطول مدته، ورغم أن النابغة قد شهد المُرْبِ مِنْ أُولِمًا ، فإنه لم يتعرض لهجاء عبس أبدأ ، ذلك لانهم قومه ، وطالما شاركو ا بني ذبيان ضراءها وبأساءها ، ولهم جميعا أعداء بكر هونهم سويًا ا -

وه عيينة أن ينقض حلف بن أسد لأنهم قنلوا رجلين من بني عبس انتقاماً لمقتل فضلة الاسدى ، و لكن النا بغة كان حكيها وراء عاطفة طائشة أو زوة طارئة ، فهو ولن كان يحب بني عبس ويوه أنه لو يتم الصلح بينهم وبين قومه إلا أنه لا يفرط فى بني أسك بأى تمن كان ، ولا يستطيع أن يجحد فضلهم ، ولذلك حدر عيينة عاهم به ، وأخذ يمدح بني أسد بقصيدة تعد من روائع الشعر العربي ، وفيها يقول مخاطباً عيينة :

سأهديه إليك : إليك عنى فليس يرد مذهبها التظي ورانية المدابن فليدنى أيربوع بن غيظ المعن يقمقع خلف رجليه بشن هوى الربح تنسج كل ف فإنك سوف تترك والتمنى وليس بهذا الدليل عطمأن فإنى لست منك ولست منى إلى يوم النسار وهم مجنى . وم أصاب يوم عكاظ ، إنى أتيتهم بود الصدر مي وكانوا يوم ذلك عند ظنى رحيب السرب أرعن مرجحن. على أوصال ذيال رفن عليها معشر أشباه جن دفعن إليه في الرهج المكن. قرعت ندامة من ذاك سي.

ألكني ما عين إليك كولا قرافي كالسلام إذا استمرت بهن أدين من يبغي أذاتي أتخذل ناصرى وتعن عبسا كأنك من جمال بني أقيش تكون نعامة طورآ وطورآ أن بمادهم واستبق منهم ادی جرعاء لیس بها أنیس إذا حاولت في أســد فجورا فهم درعی التی استلامت فیها وهم وردوا الجفار على تميم شهدت لهم مواطن صادقات وهم ساروا لحجر في خميس وهم زحفوا لنسان بزحف بكل مجرب كاللبث يسمو وخر كالقداح مسومات غداة تعاورته ثم بيض ولو أنى طمئتك فى أمرر

كان النابخة بتمتع بمنزلة لاتداني لدى بنى غسان جعلته يلهج بالشاء عليهم، وماتشفع مرة إلا وقبلت شفاعته ، وأكرم الاسرى ورجعوا إلى ديارهم مزودين بالمطايا والهبات سياسة من الغساسنة من ناحية ، وإكراماً للشاعر الفحل من ناحية أخرى ، ولا عجب بعد ذلك حين نراه يقول فيهم :

وقه عيشا من دأى أهل قبة أضر لمن عادوا وأكثر نافعاً وأعظم أحلاما وأكثر سيدا وأفضل مشفوعاً إليه وشافعاً متى تلقهم لا تلق للبيت عودة والاالضيف، عنوعاً ولاالجارضائعاً.

أو حين يقول فى بمض اعتذاريا ته النمان بن المنذر:

ملوك وإخوان إذا ما آتيتهم أحكم فى أموالهم وأقرب ورغم هذه المكانة الممتازة التي يتمتع بها النابغة لدى الفساسنة، فيقضى حوائج قومه، ويفك العانى، ويعين المحتاج، ويحفظ القومه أحلافهم، فلا يتقاعسون هن نصرتهم حين يحزبهم الآمر فإن قوم النابغة لم يحفظوا له هذه الآبادى البيضاء وقد حز ذلك فى نفسه واستعار مثلا خياليا مشهوراً لدى العرب فى عدم الوفاء وفى الفدر والحديمة، يصور به حال قومه هؤلاء الذين تنكروا له، وعادوه من غير جزيرة اقرفها، فقال:

فقد أصبحت عن منهج الحق حائره سفيها ولن ترعوا لذى الود آصره وماأصبحت بشكو من الوجد ساهره وما انفكت الأمثال في الناس سائره ولا تغشيني منك بالظلم بادره وجادت به نفس عن الحق جائره فيصبح ذا مال ويقتل واتره وأثل موجودا وسد مفاقر كم مذكرة من المعاول باتره

الاأبلغا ذبيان عنى دسالة أجدكم لن تزجروا عن ظلامة وإنى لالق من ذوى الصغن منهم كما لقيت ذات الصفا من حليفها فقالت له: أدعوك للعقل وافيا فلما توفى العقل إلا أقله تذكر أنى يجعل الله جنة خلما رأى أن تجعل الله ماله خلما رأى أن تحسر الله ماله أكب على فأس يحمد غرابها

فقام لها من فوق جعر مشيد ليقتلها أو تخطى البكف بادره فلما وقاها الله ضربة فأسه وللعر عين لا تغمض ناظره فقال تصالى نجعل الله بيئنا على ما لنا أو تنجزى لى آخره فقالت : يمين الله أفعل إننى وأيتك غداراً يمينك فاجره آلى لى قبع لا يزال مقابلى وضربة فأس فوق وأسى فاقره

وهكذا نرى شنون القبيلة العامة وحروبها وسياستها قد احتلت مكافأ خصبا من تفكير النابغة وشعره ، و، وقد أفاد النابغة من هذا الاهتهام بالسياسة القبلية مغنمين : أولها خاص به، وهو أنه صار وجيها مسموع المكلمة مقبول الشفاعة بحبوباً من الحلفاء الذين اصطنعهم وأسبغ عليهم فضله، وإن حسده بمض من أكل الضغن قلوبهم شأن كل المصلحين في العالم لا يعدمون شائنا وحاسدا . وثانيهما عام وهو أنه حفظ لقبيلته حلفاءها وعوها فانتصرت في خروبها ولم قرزاً في أموالها فوادت قوة وغي .

#### ختارات من شعره :

#### - 1 -

### قال النابغة الذبياني عدم النعان وبعتذر إليه :

يا دار مية بالعلياء فالسند أقوت وطال عليها سالف الأبد(١) وقفت فيها أصيلاناً أسائلها عيث جواباً وما بالربع من أحد(٢)

<sup>(</sup>١) مية : اسم امرأة . والعلماء : مكان مرتفع من الأرض . والسند : ما قابلك من الوادى، وعلا من السفح . وأقوت : خلمت من أهلما. والسالف : الماضى والآبد : الدهر.

<sup>(</sup>٧) الأصيل: وقت ما بعد العصر إلى المغرب، جمع أصلان ، وأصيلان: تصغير أصلان؛ وهو اسم صاغه على فعلان من الأصيل. وروى أصيلال باللام، وهى بدل من النون. وعيت: عجزت و لربع: المنزل.

والنوى كالحوض بالمظلومة الجلد(١) ضرب الوليدة بالمسحاة في الناد(٢) ودفعته إلى السجفين فالنصد(٩) أخنى عليها الذي أخنى لبد(٩) وانم القنود على عيرانة أجد(٩) له صريف صريف القعو بالمبد(٩)

الا الآوارى لاياً ما أيينها ردت عليه اقاصيه ولبده خلت سبيل أتى كان يحبسه أمست خلاء وأمسى أهلها احتملوا فعد عما ترى إذ لا ارتجاع له مقذوفة بدخيس النحض بازلها

<sup>(</sup>۱) الآوارى: واحدها آرى ، وهو عبس الدابة ومعلقها . وللكى: البطء أو الجهد ، والنؤى : حفير بجعل حول البيت أو الحبيمة ، لثلايصل إليها المطر . والمظلومة : الآرض البيات موضع تحويض . والجلد : الآرض الغليظة الصلبة . شبه داخل الحاجز بالحوض فى المظلومة . يعنى أرضا مروا بها فى البرية فتحوضوا حوضا سقوا فيه إبلهم ، وليست بموضع تحويض . ويقال ظلمت الحوض : إذا عملته فى موضع لا تعمل فيه الحياض .

<sup>(</sup>٢) أقاصيه : جمع أقصى ، وهو ما شـذ منـه و بعــد . ولبده : ألصق القراب بعضـه ببعض . والوليدة : الحادمة الشابة . وضربها بالمسحاة : لإصلاحه والثاد : المسكان الندى .

<sup>(</sup>٣) الآتى : السيل يأتى من بلد إلى بلد، أو يأتى من كل ناحية . والسجفان : مصرعاً الستر ، يكونان فى مقدم البيت . والنضد : ما نضد واستى من متاج البيت .

 <sup>(</sup>٤) أخى عليها : غيرها وأفسد آياتها . ولبد : زحوا أنه نسر كان للقان بن عاد عمر طويلا .

<sup>(</sup>٥) أنم : أرفع · والقتود : عيدان الرحل. والعهدانة : النأقة المشبهة بالمير : لصلابة خفها . والاجد : الموثقة الخلق . يقال : بنيانمؤجد : إذا كان مرصوصا بعضه إلى بعض .

<sup>(</sup>٦) المقدّوفة: التي كأنها رميت باللحم. والدّخيس: الكثير المتداخل. والنحض: اللحم. والبازل: نابها حين بزل اللحم، يقال: بزل البعير بزولا: إذا فطر نابه وانشق، بدخوله في السنة التاسعة، فهو بازل، ويستوى فيه الذكر والآنثى والصريف: الصياح من النصاطوالفرح؛ ويقال: صرف الباب صريفا: صوت عند إغلاقه أو فتحه. والقمو: البكرة من خشب أو غيره، وقيل: المحور من الحديد. والمسد: الحبل المفتول.

كأن رحلي وقد زال النهار بنا يوم الجليل على مستأنس وحد(١) من وحش وجرة موشى أكادعـه طاوى المصير كسيف الصيقل الفرد(٢) فظل يعجم أعلى الروق منقبضاً في حالك اللون صدق غير ذي أود(٣) قالت له النفس إنى لا أدى طمعاً وإن مولاك لم يسلم ولم يصد (٤) فضلا على الناس في الأدني وفي البعد(٠) فتلك تبلغني النعمان إن له ولا أحاشي من الأقوام من أحد(٦) ولا أرى فأعلا في الناس يشبهه قم في البرية فاحددها عن الفند(٧) إلا سلمان إذ قال الإله له يبنون تدمر بالصفاح والعمد(٨) وخيس الجن إنى قد أذنت لهم

<sup>(</sup>۱) زال النهار: انتصف. ويوم الجليل: روى (بذى الجليل)، وهو واد قرب مكة بنبت الثمام وهو تبت ضعيف. وللستأنس: الذى ينظر بعينه، لأنه أحس إنسيا، ووحد: منفرد.

<sup>(</sup>٢) وجرة مكان بين مكان بين مكه والبصرة ، فيه وحوش كثيرة . وموشى الآكادع : هو الآبيض فى قوائمه نقط سود . وطاوى المصير : ضامره . والمصير : واحد المصران ، وكى به عن البطن . كمبيف الصيقل : أى يلم . والصيقل : جلاء السيوف . والفرد : الذى لا مثيل له فى الجودة .

<sup>(</sup>٣) يمجم: يمضغ. والروق: القرن. منقبضا: قدتقبض من شدة الوجع. والحالك: الشديد السواد. والصدق: الصلب المستوى من الرماح. والاود: الاعوجاج.

<sup>(</sup>٤) يقول : حدث السكلب نفسه أن لا طمع فى الآكل من لحم الثور ، وأن صاحبه لم يسلم إذ قتلت كلابه ، ولم يصد الثور الذى قتلها .

 <sup>(</sup>٥) تاك : إشارة إلى ناقته . والبعد ، بفتح العين : جمع باعد ، وهو ضد القريب . .
 (٦) أى لا أرى أحدا يفعل فعلا كريما يشبهه فى فعله . وأحاشى : أستثنى .

<sup>(</sup>٧) أحددها : أمنها . والفند : الخطأ في القول والفعل وغيره ، بما يفند صاحبه عليه .

<sup>(</sup>٨) خيس : ذلل . وتدمر : مدينة بالشبام : والصفاح : حجارة عراض ، والعمد : أساطين من الرخام .

همن أطأعك فانفعه بطاعته كما أطاعك وإدلله على الرشد" ومن عصاك فعاقب معاقبة تنهى الظلوم ولا تقعد على ضد(٢) إلا لمثلك أو من أنت سابقه سبق الجو اد إذا استولى على الأمد (١٦) أعطى لفارهة حملو توابعها من المواهب لا تعطى على نكد<sup>(1)</sup> الواهب المشة المعكاء زينها سعدان توضح في أوبارها اللبد<sup>(ه)</sup> والأدم فد خينت فتلا مرافقها مشدودة برحال الحيرة المجددان قملا لعمز الذى مسحت كمبته وماهر بقءلي الأنصاب من جسد (٧٠) والمؤمن العبائذات الطبير تمسحها ركبان مكة بين الغيل والسعد(٨)

(١) يقال : رشد ، بضم أوله وسكون ثانيه ، وزشد بفتحتين .

(٢) الظلوم : كثير الظلم . والضمد : الذل والغيظ أو شدة الغضب والحقد .

(٣) الآمد : الفاية التي تجرى إليها . قال الاعلم : وأكثر أهل اللغة لا يعرف معنى البيت .

(٤) أعطى أكثر إعطاء ، والفارمة الناقة الـكريَّة ، وللطيَّة الحسنة . وتوابِعها حايِتبِعها من هباث . والنكد : الضيق والعسر .

(ه) للمكاء: الغلاظ الشداد. والسعدان: نبت تسمن عليه الإبل ، ويقذوها غذاء حسناً: وتوضع: الله للمضع. والله ما تلمد من الد

حسناً : وتوضح : اسم الموضع ، واللبد ما تلبد من الوبر . (٣) الادم: الدين من الذين منذ من و الله و التراد و الترا

(٦) الادم : البيض من النوق . وخيست : ذلك . والفتلاء : التي يانت مرافقها من آباطها ، فلا يصيبها ضاغط ولا حاز ، وهو جرح يصيب كراكرها إذا صكتها .

(٧) هريق: صب على الانصاب، وهي حجارة كانت في الجاهلية يذبح عندها العنائر. هو الحسد و الجساد . الزعفر أن وهو هنا الدم . أقسم بالله أولاً ، ثم بالدماء التي كانت شصب على الانصاب .

(٨) للؤمن : الذي آمنها من الحوف ، وهو الله . والعائذات : اللاجئات إلى الحرم . وتحسحها : أي تمسخ الركبان عليها ، ولاتهيجها بأخسة . والغيل والسعد : تقدم تفسيرهما .

إذن فلا رفعت سوطى إلى يدى(١) ما قلت من سيء عما أنيت به كانت مقالتهم فرعاً على الكبدانا إلا مقالة أفدوام شقيت بها قرت بها هين من يأنيك بالفند<sup>٢١)</sup> إذن فعاقبى ربى معاقب ولا قرار على زأر من الأسد<sup>(4)</sup> أنبئت أن أبا قابوس أوعدني وما أثمر من مال ومن ولد<sup>(ها</sup> مهلا فدا. لك الأقوام كلهم رإن تأثفك الاعداء بالرفيد<sup>(٧)</sup> لا تذذِفتي بركن لاكفاء له ترمى غواربه العمرين بالزبد<sup>(۱۷)</sup> فا الفرات إذا هب الرياح له فيه ركام من البلبوت والخضد (١/١ يمده كل واد مترع لجب

(۱) يقول: إذا كنت قلت هذا الذي بلغك ، فضلت يدى ، حتى لا أطيق رفع السوطة على خفته ، وروى في تاريخ العروس : «ما إن ندست بشيء أنت تسكرهه ، ، يقال : مانديني من فلان شيء يكرهه ، أي ما بلغني ولا أصابني ، وما نديت له كني بشر ، وما . نديت يشيء تدكرهه ، وأنشد البيت ،

(٢) القرع: الصد والعنرب . يقول : اشتدت على مقالهم ، وهبتك من أجلها ه اكأنها قرعت كند، بذلك .

فسكأنها قرعت كبدى بذلك . د مراور در داك در براي معاقبة تقو

(٣) الفند: المكذب. يقول: إن كان الأمر على ما يصف ، فعاقبنى ربى معاقبة تقو بها عين حاسدى والسكاذب على .

(٤) أبو قابوس : كنية النمان . يقول : لقد توعدنى النمان وأهدر دم ؛ وإذه زار الاسد فلا قرار لاحد بجواره .

(٥) مهلا : أي تثبت في أمرى ولا تعجل على . وأثمر : أجمع وأكثر .

(٦) السكماء : النظير والمثل. وتأتفك الاعداء : صاروا حوالم كالاثاني. والرفد : المصب من الناس .

(٧) الفرات : نهر معروف . والعبرين : الناحيتين . والغوارب : الأمواج . الوبد :
 ما يطرحه الوادى إذا جاش ماؤه ، واضطربت أمواجه .

(٨) مترع: علوم. واللجب: ذو الصوت. والركام: الحطام المتسكانف والينبوت.
 شجر الخشخاش. والحضد: ماخضد و تكسر.

يظل من خوفه الملاح معتصباً بالحيزرانة بعد الآين والنجد<sup>111</sup> يوماً بأجود منه سيب نافلة ولا يحول عطباء اليوم دون غد<sup>171</sup> هـذا الثناء فإن تهمع به حسناً فلم أعرض أبيت اللمن بالصفد<sup>171</sup> هـذا الن ذي عذرة إلا تمكن نفعت فإن صاحبها مشارك النكد<sup>(1)</sup>

- 7 -

وقال يعتذر إلى النعان بن النذر :

عفا ذو حساً من فرنى فالفوارع فجنبا أديك فالتلاع الدوافع (١٠٠ فجتمع الأشراج غير رسمها مصايف مرت بعدنا وموابع (١٦٠ توهمت آيات لها فعرفتها لسنة أعوام وذا العام سابغ (٧٠)

(١) الملاح: صاحب السفينة. والخيزرانة: السكان، وَهُو ذَنَبِ السفينة. والآين: الفترة والإعياء. والنبعد: العرق والـكرب.

(٢) السيب : العطاء . والنافلة : الويادة . ولا يحول : أي لا يمنع \_ وصف النمان
 و هذه الابيات باحسن ما عكن من الكرم .

(٣) الصفد: العطاء.

(٤) عذرة : اعتذار . يريد: إن لم ينفع هذا الاعتذار عندك ، فصاحبه حليف الهم . قليل الخير .

(ه) عفاً : درس . وذوحساً : مكان فى بلاد بنى مرة ; وفرتنى . امم امرأة . والفوارع: أعلى الجبل ؛ أو مكان بعينه . وأريك : موضع . التلاع : جمع تلمة وهى نجارى الماء أعلى الآدوية ، أو ما إنهبط من الوادى . والدوافع : الى تدفيج إلى الوادى .

(٦) الأشراج : مسايل الماء من الحرة إلى السهل . والمصايف : جمع مصيف ، من الصيف ، والمرابع : جمع مربع ، من الربيع .

 (٧) أى : خبت عنها سبعة أعوام : فلما رأيتها لم أتبيتها إلا بعد طول تفرس وتأمل لدوسها وتغير معالمها .

رماد ككحل العين لايا أبينه ونۋى كجذم الحوض أثام خاشع (١) كـأن بحر الرامسات ذيولها عليه حصير تمقنه الصوانع(أ) على ظهر مبناة جديد سيورها يطوف بها وسط المطيمة بالمع ال فكفكفت من عبرة فرددتها على النحر منها مستهل ودامع ال على حين عانبت المشيب على الصبا وقلت ألما أصح والشيب وازع(٥) وقد حال م دون ذلك شاغل مكان الشفاف تبتغيه الاصابع وعيد أبي قابوس في غير كنهه أتانى ودونى راكس فالضواجع(١٧ فبت كىأنى ساورتنى ضئيلة من الرقش في أنيابها السم ناقع يسهد من ليل التمام سلسمها لحلى النساء في يديه قعاقع<sup>(٩)</sup>

(١) لايا : جمدا ومشقة . والنؤى : حفير حول الحيمة كالطوق يصرف عنها ماء المطر . والجذم : الاصل . وأثأم : متثلم . خاشع ؛ لاصق بالارض .

(٢) الرامسات: الرياح الشديدات الحبوب، الى ترمس الآثر ، أى تعفية وتدفئه

وذيول الربح : أو اخرها أو أو اللها . و بمقته : زينته .

(٣) المبناة : هي التي يبسط عليها التاجر ما يبيعه ، حصيراً كان أو نطماً . والسيور . الأشراك . واللطيمة : سوق العطارين ، أو عير يحمل عليها الطيب ، أو العايب نفسه .

(٤) كفكف الدمع: مسحه . والعبرة : الدمعة . والمستمل : السائل المنصب والدامع: الذي يترقرق في العين قبيل أن يتصب .

(ه) صحاً : أفاق . والوازع : السكاف الزاجر عن اللهو .

(٦) الشغاف: حجاب القلب.

(٨) مشيلة : أفعى دقيقة الجسم . وساورتنى : لدغتنى . الرقش : جمع رقشاء ، وهي التي فيها نقط بيض وسود . والناقع : التياتل .

(٩) يسهد: يمنع من النوم. وليل التمام: أطول ليالى الشماء. والسليم: الملدوغ: خاولاً له بالسلامة. وقعاقع: أصوات.كانوا يجعلون الحلى والحلاخل في يدى الملدوغ:

ويحكمونها لئلاينام ، فيدب الدم فيدر

تطلقه طورا وطورا تراجع (۱) و تلك التي تستك منها المسامع (۱) و ذلك من تلقاء مثلك رائع (۱) لقد نطقت بطلا على الاقارع (١) وجوه قرود تبتغي من تجادع (١) له من عدو مثل ذلك شافع (١) ولم يأت بالحق الذي هو ناصع (١) ولم يأت في ساعدي الجوامع (٨) وهل يأتين ذو أمة وهو طائع (١)

مناذرها الراقون من سوء سمها أتانى أبهت اللمن أنك لمتنى مقالة أن قد قلت سوف أناله لمعمرى على بهين أقارع عوف لا أحاول غيرها أتاك أمرؤ مستبطن لى بغضه أتاك بقول هلهل اللسج كاذب أناك بقول لم أكن لاقوله حلفت فلم أترك لنفسك ديبة

(١٠) يقول: من خبشو لاتجيب الراقى. فرة تجيب ومرة لا تجيب .وتناذرها:خوف بعضهم بعضا إياها .

(٢) أبيت اللمن :كلة يدعى بها الملوك ، أى حفظت ما تلمن به . وتستك : تضيق. .
 ( الممنى ) أتتنى منك ملامة يضبق عنها السمع ويأباها .

(٣) مقالة : مرفوع على أنه بدل من قاعل أثانى فى البيت السابق ، سوف أناله أى بأذى . أى ذلك خبر مفزع منك ومن مثلك من أحل القدرة والسلطان .

- (٤) أراد بالأقارع بن قريع بن عوفٍ ، وكانو ا وشو ابه إلى النهان .
  - ( ) تجادع لشاتم .
- (٦) أى أتاك امرؤ منهم مستبطن لى بغضاله يشفعه آخر مثله من الاعداء بالوشاية : (٧) ملهل كرجمفر : صفة لقول ، أى أتاك بقول سخيفك النسج كاذب ، ولم يأتك جالحق الواضح .
- (٨) الجوامع : جمع جامعة وهي : الغل والقيد في اليد أو المعنق . وكبلت أي ضيقت .
  - (٩) الآمة: الدين اللاستقامة أى وهل آثم في يمني ، وأنا أدين لك وفي طاعتك .

ماف وثعرة يزدن إلا لا سعوهن التدافع(١) وصا عيونها لهن دذايا بالطريق ودائع(٢) ون لحيهم فهن كأطراف الحي خواضع(٣) ي، وتركته كذى العربكوي غيره وهوراتع(١) يأخي مكذب ولاحلني على البراءة نافع(٠)

مصطحبات من لصاف وثبرة سماما تباری الربح خوصا عیونها علمن شعث عامدون لحجم لكلفتني ذنب امرى، وتركته فإن كنت لا ذو الصغن عي مكذب

(١) لصاف وثيرة ماءان يستقى منهما الركبان عن طريق مدكة و إلال : جبل عن يمين إمام الحج حيث يقف بعرفة . للمنى : حلفت بنوق مصطحبات للحجاج يمتطونها من لصاف وثيرة إلى عرفة حيث ينتهين إلى إلال بورنه ، ثم يقصدن مدكة متدافعات في السيد أى يدفع بعضهن بعضا من الازد حام . وحلف جهدد النوق التي تزور عرفة ومكة تعظيا لها .

(٢) السمام: طائر أكبر من الخطاف سريع الطيران. وتبارى الريخ: تمارضها. وخوصا عيونها: أى ضيقات عيونها ، والرفايا: جمع رذية ، وهو للتروك للطروج من الإبل الحالمات في أثناء الطريق. والمعنى: توور هذه الإبل إلا لا حال كونهن سريمات السير كالسام ضيقات العيون من الجهد وانقاء الغبار ، وقد سقط منها هو اللك في الطريق مودعة به .

(٣) شعث : جمع أشعث وهو المفير الشمر من طول السفر المتفرقة ، والحنى : جميع حنية ، وهى القوس .. للمنى : على هذه النوق رجال شعث قاصدون الحج،وقد أصبحت هذه النوق من عناء السفر ضامرة كالقوس المبرية خاصعة الاعناق إعياء وتعبا .

(ع) لىكلفتنى: جواب القسم. والمر: قرح مثل القوياء تنخرج من الإبل متفرقة فى مشافرها وقوائمها، فتكوى الصحاح فى هذه المواضع لئلا تعديها المراض. (المدنى) لقد آخذ تنى بذنب الجانى وتركته، فأنا وهو كثل الفصيل المعرود، يقرك واتعا يأكل ماشاء فى مرعاه، ويكوى غيره وهو سلم.

<sup>(</sup>٥) الصفن : الحقد والعداوة . ويروى : • فان كنت لاذا الصفن عنى مكذبا ...

قيس بن الخطيم "

. (۸۶ ق ۹ – ۲ ق ۹)

- \-

· 7—'k

قيس شاعر جاهلي مشهور ، ولد ونشأ وعاش في للدينة ، وطارت شهرته بالشعر فيها وفي الحجاز عامة ، وكان أحد خسة شعراء من شعراء المدينة ، شاع ذكره ، وذاع صيتهم في كل مكان في العصر الجاهلي : ثلاثة منهم من الحزرج ، م : حسان ، وكعب أن مالك، وعبد الله بن رواحة . واثنان من الأوس ، هما : قيس شاعر فا ، وأبو قيس أن الأسلت . . . وقيس من بني ظفر ، أما أبو قيس فن عمرو بن عوف .

وكان بمض النقاد يفضل قيساً على حسان ، وإن كان ابن سلام لم يوافقهم في اجم ٣٠٠.

وكان قبس شاعر الأوس ، كما كان أحد صنادبدها في الجاهلية

وكان يعد من شمراء الطبقة الثانية في الجاهلية ، وقد أعجب بشعره النابغة الذيباني حكم الشعراء في الجاهلية .

قال حسان بن ثابت : قدم النسابغة الدبيساني سوق عكاظ أو المدينة ، فنزل عن راحلته ثم جنا على ركبتيه ثم اعتمد على عصاء ثم قال : ألا رجل يدشد ؟ فتقدم قيس الن الحمليم فجلس بين بديه فأنشده:

<sup>(</sup>۱) راجع ؛ ۸۶ و ۹۱ – ۹۳ طبقات الصعراء لابن سلام ( المطبعة المحمودية بمصر) و ۳ – ۲۷ = ۳ الآغانی طبعة دار السكتب المصرية و ۱۹۱ – ۱۹۴ / ۱ معامدالتنصرص طبعة عین الدین حبد الحبد .

<sup>(</sup>٢) ص ٩١ طبقات الشعراء لابن سلام .

أتمرف رسماً كالطراد المذاهب لعمرة (۱) وحشا (۲) غيرمو نفراك ديار الى كادت ونحن على منى تحل بنيا لولا نجياء الركانب تبدت (۱۲ لنا كالشمس تحت غمامة بدا حاجب منها وضنت بحاجب

وهى قصيدة طويلة ، فلما أتى على آخرها ، قال : أنت أشعر الناس يا ابن أخى -ثم أنشده حسان بعده ، فقــال له : أنت أشعر الناس ، ويروى أنه قال له : أنشد فو الله إنك لشاعر قبل أن تتكلم .

. وقال حسان للخنساء: إهجى قيس بن الخطيم ، فقالت: لا أهجو أحدا حتى أراه ، فلما رأته قالت : والله لا أهجو هذا أبدا .

#### **- 7 -**

### نسه وبيته ونشأنه

قیس هو ابن الحطیم (<sup>۱)</sup> بن عدی بن عمرو بن سود<sup>(۲)</sup> بن ظفر ، ویکنی آبا زید ؛ من بنی ظفر ، من الاوس .

ولد بالمدينة ، ونشأ بين العز الفاخر ، والمجد الباهر ، والعدد الكاثر ، وشاهد خصومات قومه و الآوس ، مع الحزرج ، واشترك فيها ، ولم تلبث مفاخر آبائه ، ومواقف الحصومة ، ودواعى المنافسة بينه وبين أترابه من الشعراء ، أن ألهمته الشعر ، وفجرت على لسانه ينابيع البلاغة ، وأمدته برائع القريض ، وأخذ يدأب على الفروسية والبطولة وأعمال الشجاعة .

وقد قتل جد قيس وهو عدى بيد رجل من عبد الفيس ، وقيل من بني عامر من قوم خداش ؛ ثم قتل أبوه الخطيم ، قبل أن يثأر بمقتل عدى ، قتله رجل من بني حارثة

(۱) هی عمرة بنت رواحة أخت عبد الله بن رواحة ؛ وهم أم النعمان بن بشير . وقيل . هم امرأة لحسان ذكرها قيس لان حسانا كان ذكر ليلى بنت الخطيم في شعره إ

(۲) پروی . قفرا ( ۹۱ طبقات الشعراء ) .

(٣) و: ترامت ( ٩١ طبقات الشعراء) .

(٤) سمى و الخطيم ، لضربة كانت خطمت أنفه .

(٥) ويروى: سعد ، وفي خزانة الآدب للبغدادي ( ١٦٨ : ٣ ) : سواد -

ابن الحارثِ بن الحزرج يَقال له مالك، وقيل قائله من بن عبد القيس ؛ وكان قيس. المان ذلك صغيراً ؛ فلما بلغ قيس، وعرف أخيار قومه وموضع ثأره ؛ أخذ يلتمس غرة من قائل أبيه وجده في المواسم، حتى ظفر بقائل أبيه بيثرب فقتله ، وظفر بقائل جده في ذي المجاز (ا) ، فأخذ بناره منه . وبذلك طاوت شهرة قيس ، وكثر طالبوا النارمنه .

وكان قيش من أجل الشباب فى المدينة وأحزمهم وأذكاهم وأكثرهم فروسية ، وكان شاعراً بجود الشعر ؛ بليغ القريض ؛ فزاد ذلك من مكانته فى هذا المجتمع . العربي القدير .

واشترك قيس في المصارك بين قومه و الآوس ، وبين الحسورج ، وأبلي فيها بلسانه وسنانه بلاء حسنا .

وتزوج قيس، وطابت حياته، وكمانت زوجه هي حواء بلت يزيد ن سنسان ابن كريز: ولكنه لم يترك الكفاح و النضال يوماً من أيامه ؛ حتى ليروى أنه خرج يوم سابع عرسه ؛ وعليه غلالة وملحقة مصبوغة بالورس ؛ ليشترك في إحدى هذه الحصومات ؛ ويكافح ويناضل أعداء قومه . وكان أشهر أيام الأوس والحزرج يوم بعاث (١١) ، وقد شهده قيس .

وبروی أنه كـان الله من حديث قيس بن الخطيم أن جده عدى بن عمرو قتله دجل من به عمرو بن عامر يقال له مالك ، وقتل أباه الخطيم بن عدى رجل من عبد قيس بمن يسكن هجر ؛ وكـان قيس يوم قتل أبوه صبياً صغيراً ، وقتل الخطيم قبل أن يأد بأبيه عدى ؛ فشيت أم قيس على ابنها أن يخرج فيطلب بنار أبيه وجده فيهلك .

فعمدت إلى كومة من تراب عند باب دارهم ، فوضعت عليها أحجار أوجعات تقول لقيس : هذا قبر أبيك وجدك ، ذكان قيس لا يشك في ذلك ،

(١) موضع بعرفة كانت تقام فيه في الجاملية سوق مرن أسواق العرب .

(۲) بعاث موضع فی نواحی المدینة ، كانت به وقائع بین الاوس والحسزرج فی الجاملیة ،

<sup>(</sup>٣) الأغاني ص ٣ ؛ ٤ ، ٥ ، ٦ ج ٣ .

ونها أبدا شديد الساعدين، فنازع يوماً فتى من فنيان بنى ظفر، فقال له ذلك الفق والله لو جملت شدة ساعديك على قاتل أبيك وحدك لركمان خيراً لك من أن تخرجها على ، فقال : ومن قاتل أبي وجدى ؟ قال . سل أمك تخبرك .

فأخذ السيف ووضع قائمه على الأرض ، وذبابه (۱) بين ثدبيه وقال لأمه : أخبر بني من قتل أبي وجدى ؟ قالت : ما قاكما يموت الناس ، وهذان قبراهما بالفناء . فقال : واقه لتخبرينني من قتلها أو لاتحاملن هلي هذا السيف حتى يخرج من ظهرى اختالت : أما جدك فقتله رجل من بني عرو بن عامر بن ربيعة يقال له مالك ، وأما أبوك فقتله رجل من عبد قيس عن يسكن هجر .

فقال: وَاقَهُ لا أَنْهَى حَى أَقْتَلَ قَاتِلَ أَبِي وَجَدَى ، فَقَالَتَ : يَا بَيَ ، إِنْ مَالَـكَا قَاتُلَ جُدك مِن قوم خداش بن زهير ، ولاييك عند خداش نعمة هولهما شاكر ، فأته قاستشره في أمرك واستعنه يعنك .

فرج قيس من ساعته حتى أتى ناضحه (٢) وهو يستى نخله، فضرب الجرير (٣) بالسيف فقطعه ، فسقطت الدلو فى البير ، وأخذ برأس الجمل فحمل عليه جرار آيين من ثمر ، وقال : من يكفيننى أمر هذه العجوز (يعنى أمه ) فإن مت أنفق عليها من هذا الحائط (١) حتى تموت ثم هو له ، وإن عشت فمالى عائد إلى وله منه ما شاء أن يا كل من ثمره ؟ فقال وجل من قومه : أنا له ! فأعطاه الحائط .

ثم خرج یسال عن خداش بن زهیر حتی دل علیه بمر الظهران الله مسار لمل خوام الله عن خداش خداش خداش الله عن الله عن

<sup>(</sup>١) ذباب السيف : طرفه الذي يصرب به

<sup>(</sup>٧) الناضح : البعد يستق عليه الماء .

<sup>(</sup>٣) الجرو: الحبل

<sup>(</sup>٤) الحائط: البستان.

<sup>(•)</sup> الظهران : واد قرب مكه عند قرية يقمال لهـــا (مر) تضاف اليه فيقمال مر الظهران .

هل من طمام؟ فاطلعت إليه، فأعجما جماله، وكان من أحسن الناس وجهآ؛ فقالت: واقه ما عندنا من زول (1) نرصاه لك إلا تمرآ؛ فقال: لا أبالى، فأخرجي ماكان عندك؛ فأرسلت إليه، بقباع (٢٠) فيه تمر، فأخذ منه تمرة فأكل شقها ورد شقها الباقى فى القباع، ثم أمر بالقباع فأدخل على امرأة خداش بن زهير، ثم ذهب لهمض حاجاته

ورجع خداش فأخبرته خبر قيس ، فقال : هذا رجل متحرم (٣) . وأقبل قيس داجهاً وهو مع امرأته يأكل رطباً . فلما رأى خداش رحله وهو على بعيره قال لامرأته : هذا صيفك ؟ قالت : نعم ؛ قال : كأن قدمه قدم الخطيم صديق اليثري ، فلما دنا منه قرع طنب البيت بسناف رعمه ، واستأذن ، فاذن له خداش ، فدخل إليه ، فلسبه (٩) خانقسب ، وأخبره بالذي جاه له ، وساله أن يعينه ، وأن يشير عليه في أمره ، فرحب به خداش ، وذكر نعمة أبيه عنده ، وقال : إن هذا الآمر ما زلت أتوقعه منك منذ حين ، فاما قاتل جدك فهو ابن عم لى وأنا أحينك عليه ، فإذا اجتمعنا في نادينا جلست بينه و تحدثت معه ، فإذا ضربت فخذه فئب إليه فاقتله .

قال قيس: فاقبلت معه نحوه حتى قمت على رأسه لما جالسه خداش ، فحين ضرب خدد صربت رأسه بسيف يقال له: ذو الحرصين ، فثار إلى القوم ليقتلونى ، فحال خداش بينهم و بينى ، وقال : دعوه فإنه والله ما قتل إلا قاتل جده .

ثم دعا خداش بحمل من إبله فركبه ، وانطلق مع قيس إلى العبدى الذى قتل أباه حتى إذا كانا قريباً من محر أشار عليه خداش أن ينطلق حتى يسأل عن قاتل أبيه ،

 <sup>(</sup>١) النول : ما ميا الضيف من قرى.
 (١) النول : ما ميا الضيف من قرى.

<sup>. (</sup>٢) القباع: المكيال الضخم.

<sup>﴿ ﴿ ﴾ )</sup> نسبه : طلب إليه أن ينقسب .

فإذا دل عليه قال له: إن لصا من لصوص قومك عارضى فاخذ منى متاعاً لى . فسألت من سيد قومه ؟ فد للت عليك ، فا فطلق حتى تأخذ متاعى منه ، فإن اتبعك وحده فستنال ما تريد منه ، وإن أخرج معك غيره فاضحك ، فإن سألك مم ضحكت ؟ فقل : إن الشريف عندنا لا يصنع كا صنعت إذا دعى إلى اللص من قومه ، إنما يخرج وحده بسوطه دون سيفه ، فإذا رآه اللص أعطى كل شيء أخذه ، هيبة له ، فان أمر أصحابه بالرجوع فذلك خير لك ، وإن أبى إلا أن يحضوا معه فائتنى به ، فانى أرجو أن تقتله وتقتل أصحابه .

وبزل خداش تحت ظل شجرة ، وخرج قيس حتى أنى العبدى فقال له ما أمره خداش ، فأحفظه ، فأمر أصحابه فرجعوا ومضى مع قيس : فلما طلع على خداش ، قال له : اختريا قيس إما أن أعينك وإما أن أكفيك ، قال لا أديد واحدة منهما ، واحكن إن قتلى فلا يفلتنك ، ثم ثار إليه فطعنه قيس بالجربة فى خاصرته فانفذها من الجانب الآخر ، فات مكأنه .

فلما فرغ منه قال له خداش : إنا إن فررنا الآن ظلبنا قـومه ، ولكن ادخل بنا مكاناً قريباً من مقتله ، فان قومه لا يظنون أنك قتلته ؛ وأقت قريباً منه ، ولكنهم ر إذا افتقدوه اقتفوا أره ، فاذا وجدوه قتيلا خرجوا في طلبنا في كل وجه ، فاذا يئسوا وجعموا .

قالى: فدخلا فى دارات من رمال هناك، ونقد العبدى قومه فاقتفوا أثره ذوجدوه قتيلا، فخرجوا بطلبونهما فى كل وجه ثم رجعوا؛ فكان من أمرهم ما قال خداش، وأقاما مكانهما أياماً ثم خرجا، فلم يتكا حتى أتيا منزل خداش ففارقه عنده قيس بن الخطيم ورجع إلى أهله، فنى ذلك يقول قيس:

تذكر ليل حسنها وصفاءها وبانت فا إن يستطيع لقاءها ومثلك قد أصبيت ليست بكنة (١) ولا جارة أفضت إلى خباءها

<sup>(</sup>١) الكنة : امرأة الإن أو الآخ .

إذا ما اصطبحت أدبعاً خط متزرى(١) وأتبعت دلوى فى الساح رشادها(٢)، ثارت عديا والحطيم ظم أضع وصية أشياخ جعلت إزاءها

- ٣ -

### ألوان من حياة قيس :

وهكذا عاش قيس يتمثل مفاخر قومه، ويدافع عنهم؛ ويناصل دونهم؛ وبكافح في سبيل استرداد شرفه وكرامته؛ وينافس الشعراء؛ ويشترك في المساجلات والمنافرات والمفاخرات

إلى أن آذن الله بشروق شمس الإسلام ؛ وانتشرت دعوة النبي عليه السلام في المدينة . وآمنت بها زوج قيس وكان قيس يتولى إيذا مها ويقيم على الشرك ، فلما قدم قيس مكة عرض عليه الرسول الإسلام ؛ فاستنظره قيس حتى يقدم رسول الله المدينة ؛ فسأله عليه السلام أن لا يتعرض الزوجه بإيذا ، فقال قيس : نعم وكرامة يا أبا القاسم است بعائد في شيء تسكرهه : فلما قدم المدينة قال لها : إن صاحبك لقد لقيني فطلب إلى أن لا أعرض الك فشأنك وأمرك ؛ ويستبعدهذه الرواية بعض الماس ، ويعللونها بأن قيسا قتل قبل الهجرة .

#### مقتل قيس:

لماهدأت الحسرب بين الاوس والحزوج . تذكرت الحزرج قيسا ونكايته فيهم ، وتواعدوا قتله و وخرج قيس من مسئوله ليلا يريدما لا له بالشوط (٣) . فلم مر بأطسم (١) بني حادثة ؛ رمى من الاطسم بثلاثة أسهم وقع أحدها في صدره فساح صيحة سمعها قومه ، فجاءوا فحملوه إلى منزله ؛ فلم يروا له كفشا إلا أما صحصة يزيد بن عسوف ؛ من بني النجار ، فاندس إليه وجل من الاوس

<sup>(</sup>١) يزيد أنه إذا شرب أربعا اختال حق جو توبهمن الحبيلاء .

 <sup>(</sup>۲) يريد أنه بلغ في السباح منتهاه ؛ يقال أتبع الدلو رشاءها وأتبع الفرس لجامها إذا
 بذل آخر مجهوده .

<sup>(</sup>٣) بستانُ بالمدينة . ﴿ ﴿ وَ ﴾ الآطم : الحصن .

حق اغتاله في منزله ؛ فضرب عنقه ، واشتمل على رأسه فأتى مه قيسا ، وهو بآخر رمق ؛ فألقاه بين يديه ، وقال : يا قيس قد أدركت بثارك ، ولم يلبث قيس بعد ذلك أن مات .

#### / - { -

#### شمر قیس:

ولقيس ديوان شعر أغلبه في الخصومات التي كانت دائرة بين قومه والخزرج، وبعض منه في الغزل والحكمة والعنساب والفخر والهجاء، وغير ذلك من أغراض شعره، وقد طبع ما وجد من ديوانه في ليزج عام ١٩١٤.

ويمتاز شمر قيس بالروح الغنائى الرفيع، وبالموسيق الجيلة الرفاقة، وبالآسلوب القوى الجزل مع العذوبة في أحيان كثيرة.

وكان قيس من البادعين فى وصف الحيال والطيف، والذين بلغوا الغاية فى هذا الباب ، وأمير شعره قصيدته 1

أتعرف رسما كاطراد المذهب لعمرة وحشا غير موقف راكب

### أسباب شاعريته:

ولا شك أن من أهم أمباب نبوغ قيس فى الشعر : وراثته للشعر عن قومه ، وبيئته الشاعرة ، والما فسات الشعرية بينه وبين الشعراء ، واشتراكه مع قومه فى حرب بعاث ومفاخراته لحصوم الآوس ، ومواهبه المطبوعة على الشعر ، وأخذه البلاغة عن البيئة العربية الشاعرة ، إلى غير ذلك من الآسباب .

### أشجع العرب شعراً :

وبعتـبر قيس بن الخطـم فى رأى بعض النقـاد القدامى من أشجع العـرب شعراً ، وقد روى أن عبدالملك بن مروان سأل يوما عن أشجع العـرب شعراً فقيل : حمرو بن معد يكرب ، فقال : كيف ، وهو الذي يقول : جُاشت إلى النفس أول مرة وردت على مكروهما فاستقرت فقالوا : فعمرو بن الاطنابة ، فقال كيف ؟ وهو الذي يقول :

وقولی کلما جشأت وجاشت مکانك تعمدی او تستریحی قالوا: فعامر بن الطفیل، قال کیف؟ وهو الذی یقول:

أقول لنفسى لا يجاد بمثلها أقلى مراحاً إننى غير مدبر قالوا : فن أشجعهم عند أمير المؤمنين . قال : أربعة ، عباس بن مرداس ، وقيس بن الخطيم الأوسى ، وعنقرة بن شداد العبسى ، ورجل من مزينة . أما عباس فلقوله :

أشد على الكتيبة لا أبالى أفيها كان حتنى أم سوأها وأما قيس بن الحطيم فلقوله:

وإنى لدى الحرب العوان موكل بتقديم نفس لا أديد بقاءها وأما عنقرة بن شداد فلقوله :

إذا يتقون بى الاسنة لم اخم هنها ولكنى نصايق مقدمى وأما المزنى فلقوله:

دعوت بنى قطافة فاستجابوا فقلت ردوا فقد طاب الورود (١٠٥ – ۵ –

صورة من شعر قيس

قال قيس بن الحطيم : ألا أبلغا ذا الحزرجي رسالة رسالة حق لست فيها منفداً فإنا تركناكم لدى الروم غدوة فريقهن مقتولاً به ومطردا

(١) بحنع الأمثال به : ٤٢ .

أتذكر أمراً لم تنله وإنما تناول سجل الحرب من كان انجدا ونحن حماة الحرب ليست تضريا نسوق خميساً كالقطا متبدرا

وقد أجابه أنس بن العلاء أخو بنى الحرث بن الحزرج بقوله :

ألم خيـال من أميمة موهنا فلم أغتمض ليل النمام تهجدا سوائل يمن فالحساء فأرشدا وكان إها القلب جيداء ترتقى وماء على حافانة أبـد الفطاء تخلل به دمن المماطن أعدا أقمت به ليلا طويلا فلم أجــد اذى أرب يبغى الرغائب مقعدا نكن لايبالوا أن يغيبوا ونشهدا ونحن حماة العشيرة أينما نحامي على جدم الاعر ما لنا ونبذل حرات النفوس لتجمدا مبحاهم عند ألقتال بغارة فأصبح قيس بعدها متلددا له فارس يبغى القتال تنجدا يعض على أطرافه كلما بدا

- Y -

#### قال قيس أيضا:

فا ظبية من طباء الحسي عبيطاء فسمع منها، بغاماً بحقف قد انبت بقلا تواما ترشح طفلا وتحنو له هي قامت تريك أثيثا ركاما بأحسن منها غداة الرحيل إلا عنــا. وإلا غراما فما كان حب ابنة الحزرجي من الناعجات تباري ، الزماما فهل ينسين حبها جسرة كأن قتردا على نقنق آزج بباری بجو نعـاما فببنا بموج تراه استقاما وفى الارض يسبق طرف البصير على ضنكه خشية أن نلاما وما قط خسف ُ أقسا به وقوما أمحنا حي محسدهم وكانوا لمن يعتريهم سناما أذاعت جم كل خيفانة طروح طموح تلوك اللجاما

- r -

روقال قيس بن الخطيم:

فأنا الذي إن خنتها ترعـــاها مارا به من خطة أفشــاها لو يستطيع بجلده أخفـــاه ياعرو إن تسدى الأمانة بيننا ياعمرو ليس أخو الأمانة بالذي ياعرو إن أخــا الامانة كاتم

- { -

وقال قيس أيضا:

وكل شديدة نزلت محى سيأنى بعد شدتها رخاء خقل للمتق عرض المنايا توق وليس ينفعك الوقاء على المعلى الحريص غنى لحرص وقد ينمى لذى العجز الثراء غنى النفس ماعرت شقاء

— b —

وقال قيس بن الخطيم في حرب حاطب وفي حرب بغاث قصيدته :

أتعرف رسما كاطراد المذاهب لاسماء وحشا غير موقف داكب غاجابه عبدالله بن دواحة يقول:

تبارى مطايا تتق بعيونها مخافة وقع السوط خوص الحواجب إذا محدي المساوب أحساب قوم وجدتنا ذوى نائل فيها كرام المضارب نحامى على أحسابنا بتلادنها كفتقر أو سائل الحق راغب

وأحمى هدته السبيل حماومنا وخصم أقنا بعد ما لج شاغب ومعترك صنك ترى الموت وسطه مشبنا له مثى الجمال المصاعب فهم جسر تحت الدروع كأنهم أسود متى تنضى السيوف تضارب بعاقلهم فى كل يوم كريهة معالصبرمنسوب القنا والقواضب

#### **-7-**

#### وقال قيس:

من اللائى إذا يمشين هوناً تعليبن المجاسد والبرودات إذا ماهن زايان الفمودا كأن بطونهن سيوف هنــد تبدت لى لتقتلى فأبدت معاصم فخمة منها وجيسدا غداة البين دينارا . نقيدا ووجهاً خلته لما بدا لي سقينا بالفضاء كؤوش حتف بني عوف وإخوتهم يزيدالاا لقيناهم بكل أخى حروب يقود وراءه جمعا عتيدا(٢)-طوى أحشاءها التعداء قوادا14 ومشرفة التلائل مضمرات كأكلكم الفغايا والهيداله أكنتم تعسبون لتال قومى

<sup>(</sup>۱) المجاسد: جمع بحسد وهو كل ثوب متصبع من الوعفر ارب ، وبقال الرعفران: بعساد .

<sup>(</sup>٢) يريد عبد بني سلة بن على بن يريد .

<sup>﴿ (</sup>٣) عتيدا مبيتا .

<sup>(</sup>٤) التلائل الاعناق. التمداء: المدو. القود: الطوال الاعناق.

<sup>(</sup>ه) الفغايا أن يركب النخل غبار فيفاظ جلد بسرها . الهبيد : حب الحنظل المنقوع. في ماء حتى تذهب مرارته .

أصاب القتل ساعدة بن كعب بوغادر في بجالسها قرودا وإن سيوفنا ذهبت عليه بني شر الحنه مهلا بعيدا ويأبي جمعنه إلا فرارا ويأبي جمعنه إلا فرارا الله فهل ينهاك لبك أن تعودا الا من مبلغ غنى كعيبا فهل ينهاك لبك أن تعودا أراني كلها صدرت أمرا بني الرقعاء جشمكم صعودا

## فى تقييم الأدب الحجازى

وبعد؛ فهذه هي قصة والآهب الحجازي في العصر الجاهلي، قد أشرفت على غايتها . وفوه في هذه الصفحات القليلة الباقية أن نجمل الحديث عن مكانة هذا الآدب بين الآداب العربية في الجاهلية ، ثم استاذيته على الآدب العربي عامة فيما تلا العصر الجاهلي من عصور:

#### - 1 -

يتفق ابن سلام مع أبي حبيدة في أن المنقدمين على جميع الشمراء أدبعة ، هم : امرؤ القيس ، وزهير ، والنابغة والاعشى . وعلى هذا كاد ينعقد الإجماع ؛ بيد أن الحلاف في أيهم المقدم على زملائه ، فعلماء البصرة يقدمون امرأ القيس ، وأهل السكوفة بقدمون الاعشى ، والحجازيون يقدمون زهيراً والنابغة .

فن احتج لامرى القيس نظر إلى سبقه فى ابتداع أشياء استحسنها العرب واتبعه غينا الشعراء؛ كاستيقاف الأصحاب وبكاء الاطلال والإكثار من التغزل وتشبيه اللساء بالبيض والظباء، والحيل بالعقبان والوحوش، وأنها قيد الاوابد، وغير هذا .

ومن احتج للأعشى قال : إنه أكثرهم عروضاً ، وأذهبهم فى الشعر فنو نا، وأكثرهم طوبلة جيدة ومدحا وهجاء ونظراً وصفة

ومن فعنل زهيرا ينظر إلى أنه أحصفهم شعراً ، وأبعدهم من سخف ، وأجمعهم للمكثير من المعانى فى قليل من الالفاظ ، وأنه كان لا يعاظل بين السكلام ، ولا يتبع حوشيه ، وأنه مع بلوغه فى المدح لم يمدح أحداً بغير ما هر فيه .

ومن فضل النابخة قال : إنه أحسهم ديباجة شعر ، وأكثرهم رونق كلام ، وأجرلهم بيتا ، وكأن شعره منثور لا تكلف فيه .

والذى يعنينا هنا هو أن حظ الحجاز من فحولة الشعراء من الطبقة الأولى حظ عظيم ؛ فحين لم تظفر كندة إلا بامرىء القيس ، ولم تظفر البمامة إلا بالاعشى ، ظفر الحجاز بشاعرين كميرين هما زهير والنابغة الذبيانى كا ذكرنا .

#### **- ۲** -

وإذا نظرنا إلى مكانة النثر فأكثر ما أثر من النثر من الحطب والوصايا والمفاخرات والمحاورات والمنافرات في العصر الجاهلي بنسب لادباء حجازيين، وقد تحدثنا عن خصائصها وقيمتها البلاغية في الفصول الخاصة بها .

#### - " -

وأما عن الشعر فقد ابتكر الحجازيون فنو فا جديدة فى الأدب العربى، كفن الاعتذار . كان ذلك على يدى الناخة الذبيانى الشاعر الحجازى الجهير . ومن روائع اعتفارياته تلك البائية الخالدة التى يقول فيها :

أثانى أبيت اللعرب أنك لمتنى وتلك التى أهتم منها وأنصب والعينية الراءمة التي يقول فيها :

وعيد أنى قابوس فى غير كنهم أنانى ودونى راكس فالصواجع فبع كأنى ساورتنى صنيلة من الرقش فى أنيابها السم نافع (١) ولا يسمح الجسال هنا بتحليل هاتين القصيدتين والتعليق عليهما فلذلك موضعه . وقد قام بدراسة اعتذاريات النابغة بعض الباحثين . وحسبنا أن نشير

<sup>(</sup>١) راكس: واد، والصواجع: جمع صَاجع وهو منحن الوادّى، أو اسم مكان. وُساورتنى: واثبتنى. صَدِّيلة: دقيقة اللحم وهي أكثر سما من غيرها. الرقشاء: الني فيها نقط سود وبيض. الناقع: الثابت.

هنا إلى أن اعتذاريات النابغة قد خلدت فى صحائف الآدب العربى، وأن الليالى النابغية التى كان يتقلب فيها على أحر من الجر، والتى شكا فيها من الهم الذى كان يسرى في قلبه وجسمه سريان السم، قد جرت بجرى الامثال، فقيل: ليلة نابغية، وأن هذا الغن الذى ابتدعه وحلق فيه ما فتى يطل علينا من نافذة الآدب العربى بين حين وآخر على يد يعض الشعراء، وإن لم يصلوا إلى ما وصل إليه النابغة من خصب وعمق وقدرة فائقة على تصوير خلجات النفس، وما يهجس فيها من خوف وجزع واصطراب.

كذلك ابتدع الحجازيون فن العزل الكيدى ورثاء القبائل، والقصص الدبى . كاظهر فى بيئهم الشعر السياسى، وشعر المعارضة، وشعر الثورة على الحكام المستبدين وعلى الاختباعية الفاسدة ، واستخلصوا من حقائق الكون وتجارب الحياة النظرات الصائبة ، ونظموها شعراً ، حتى أصبح من أهم خصائص الشعر الحجازى ذبوع الحسكم الحائدة والامثال الرائعة .

أما من ناحية الآلفاظ والآساليب فنلاحظ في الغالب شيوع الآلفاظ العذبة ، وندرة السكات الغريبة ، وقلة التعمل والتكلف في التراكيب ، ومضى الآشعار في اكثير من الآحيان على نحو سهل سائغ ، يشبه أن يكون ارتجالا ، وهذا على خلاف ما عليه الغالب في شعراء نجد . كما فلاحظ أيضاً غلبة الروح الغنائية على الشعر الحجازى ، ورقة الموسيق ، وخفة الآوزان ، وغيرها من السهات ، التي تجعل هذا الشعر أصلح ما يكون للرقص والغشيد والغناء .

ويبدو هذا جليا في شعر المدن وبخاصة شعراً يثرب والمهارة في إخفاء الصنعة الفنية تبدو واضحة في شعراء الحجاز ، وخير دليل على ذاك شعر النابغة الذبياني ، الذي تتوام أخيلته وصوره الشعرية مع موسيقاء العذبة الآسرة ، فكأنه شلال طبيعي متدفق ، يروعك بجاله وقوة اندفاعه .

وتبدو هــذه الظاهرة أكثر وضوحاً إذا ما قارنا شعر النابغة بشعر غــيره من الشعراء الذين نبتوا في بيئة نجد .

والشاعر الذي ظل حياته يعاود شعره بالصقل والتهذيب وبدا في نتاجه أثر الصنعة الفنية ، هو زهير بن أبي سلمي . وزهير وإن كان حجازياً من قبيلة مزينة التي تقطن جبلي قدس وآرة ، إلا أنه نشأ عند أخواله بني عبد الله بن غطفان بنجد ، ولمل لهذه النشأة أثرها فيا يبدو على شعره من صناعة و تعمل .

\_ 0 -

وإذا عد نقاد الفرنجة وغيرهم أن من نقائص الآدب العربي تعدد الموضوعات في القصيد الواحد ، واعتبارهم البيت الشعرى هو الوحدة الفنية القصيدة لا المقطوعة الشعرية أو جملة الآبيات التي أخذ بعضها برقاب بعض ، بحيث تسكون نسقاً فنياً واحداً مترابطاً ، أقول ، إذا عد هذا من نقائص الآدب العربي ، فإننا نجد في أشعار الحجازيين ما يخفف من حدة هذا النقد ، فإن كثيراً من قصائد الصعاليك ، كالشنفرى ، وتأبط شرا ، يعتظم موضوعا واحداً ، أو على الآقل نرى فيه الوحدة الفنية تنسق في عدة أبيات ، بحيث لو أسقطنا منها بيتاً أو نقلناه إلى غير موضعه اختل بناء المقطوعة ، واضطرب المعنى اضطراباً شديداً . وحسبنا دليلا على هذا قصيدة تأبط شرا التي ذكر ناها واضطرب المعنى اضطراباً شديداً . وحسبنا دليلا على هذا قصيدة تأبط شرا التي ذكر ناها في الشهر السياسي ، ولامية العرب التي تنتظم عدة معان متسقة يؤدى فيها كل بضعة أبيات معنى واحدا ، يضطرب في بعض الآحيان إذا ماغير نا نظامها . كذلك نلت هدده الظاهرة في القصيدة التي تنسب لامية بن أبي الصلت في رئاء قتلي بدو والتي عقول فها ;

ألا بكيت على للكرا م بنى الكرام أولى المادح كا الحيام على فرو ع الأيك فى الغصن الجوانح يبكين حرى مستك للمات برحن مع الروانح

إلى آخر ثمانية أبيات (1) تمضى في اتساق . ولا يمكن حذف بيت منها أو تغيير موضعه دون أن ينهار بناؤها الفني .

وقل مثل ذلك في كثير من قصائد أمية في القصص الدبني . وقد مضى شطر منها في الشعر الديني وفي ترجمته . ومن البسير على القارى. أن يلاحظ فيها الاتساق و الوحدة الفنية . التي تسكاد تنتظم القصيدة من أولها إلى آخرها ، وهددا القصص الديني يعتبر من خصائص الادب الحجازى في الجاهلية .

كذلك كان للنابغة مشاركة حسنة فى ابتسكار الأسلوب القصصى الذى نجده فى بعض ما أنتج من شعر ، كا فعل فى و أسطورة ذات الصفا ، ومؤدى هذه الأسطورة : أن أخوين كانا قريبين من واد فيه حية قد حته فنزله أحدهما فنهشته فقتلته ، فذهب أخوه ليقتص منها فعاهدته على أن يقركها وتعطيه كل يوم ديناراً ، ومكنا على ذلك دهرا ، ولما أثرى الرجل ذكر أخاه وصمم على قتل الحية ، ولكنه لما ضربها بفاسه أخطأها وأثرت الفاس فى باب جحرها ، ثم إنها قطعت عنه الدينار فندم ، فقال لها : هل لك فى أن نتوائق ونبود إلى ما كنا عليه ؟ فقالت : وكيف أعادوك وهذا أثر فأسك ، فن أن نتوائق ونبود إلى ما كنا عليه ؟ فقالت : وكيف أعادوك وهذا أثر فأسك ، فنهار يضرب لمن لايجاب إلى عهد لظهور آثار غدره .

وقد نظم النابغة حديث الحية في قصة شعرية يقول فيها :

وإنى لآلق من ذوى الضغن منهم وما أصبحت تشكو من الوجد ساهره كالقيت ذات الصفا من حليفها وما انفكت الآمثال فى الناس سائره فقالت له ، أدعوك العقل وافياً ولا تغشينى منك بالظلم بادره فواثقها بالله حين تراضبا وكانت تديه المال غبا وظاهره

إلى آخر القصيدة الى ذكرناها بترجته ( ص ٢٥٩ ).

وَكَمَا فَعَلَ فَى تَصُورِ الْمُعَرَكَةُ بَيْنِ النُّورُ وَكَلَابِ الصَّيْدُ تَصُلُورُ الْ رَائِمُـا حَيَالًا نَابِضاً يَفِيضَ بِالْحَرِكَةُ وَالْحِيَاةُ . وَهَانَانُ القَصَيْدِتَانُ تَتَعَانَقُ أَبِيَاتُهُمَا تَعَانَقًا فَنَيَأ جَيلًا

<sup>(</sup>١) راجع هذه الابيات في ص ٦١٠ من هذا الكتاب.

فى وحدة رائعة كـأنها رقصة جماعية حديثة تؤديها فتيات جميلات ، يختل أداؤها وجمالها ونظامها إذا ما غيرت إحدى الراقضات وضعها أو حركتها .

والنابغة مغرم بتقليب المعنى على وجوهه المختَلفة ، واستيفائه وتوضيحه حتى ينفذ إلى صميمه . . . وقد ساعدته هذه السمة على التسلسل و نوخى القرابط بين الآبيات من ناحية ، ورسم لوحات حية من تاحية أخرى مستعيناً بالتمثيل والتشبيه .

ومن ذلك تصویره للفرات الذی یرمی أمواجهٔ بالزبد ، وأن عدوحه أجود منه . ویمکن القاری، الرجوع إلی دالیته التی أوردناها .

ومن ذلك الصورة التي جلا فيها قصة فناة الحي وهي زرقاءاليمامة في إصابتها الحكم على عدد الحمام إذ:

> قالت ألا ليتما هذا الحمام لنا إلى حمامتنا أو نصفه فقد فسبوه فألفوه كما حسبت تسعا وتسعين لمتنقص ولم تزد. فكملت مائة فبها حمامتها وأسرعت حسبة فيذلك العدد

وفى بيتين سابقين على هـذا الآبيات يصف الحمام المسرع لورود النمد بين جبلين وزوقاء البيامة تتبعه بعينين صافيتين كالزجاج لم يصبهما الرمد ويطلب إلى المنعان أن يصيب فى الحبكم فى أمره وقضيته كما أصابت فتـاة الحي فى عدد الحمام . والآبيات الحسة مترابطة تـكون وحدة شعرية .

/ ويطول بنا الحديث لواردنا أن نمضى فى إيرادالادلة على ظاهرة الوحدة والترابط فى الادب الحجازى القديم .

وحسبنا أننا أقنا الحجة من الشعر الحجازى على من يدعى أن الشعر العرب مفكك الآواصر ، وأن البيت دائماً لا القصيدة أو القطوعة الشعرية هو أساس وحدته .

وحسبنا كذلك أن نسجل أستاذية النابغة وأضرابه من شعراء الحجاز وأسبقيتهم في عاولة القصص الشعرى ؛ وفي توخى الوحدة الفكرية في القصيد .

#### -7-

أما مكانة الحجازيين في النقد الآدبي ، فحسبنا ما ذكره حماد الراوية من أن العرب مكانت تعرض أشعارها على قريش ، فما قبلوه منها كان مقبولا ، وماددوه كان مردودا. ثم ما ذكره أيصناً من أن علقمة بن عبدة لمسا أنشدهم قصيدته :

هل ماعلت وما استودعت مكتوم أم حبلها إذ نأتك اليوم مصروم

قالوا: هذه سمط في الدمر ، فلما عاد إليهم فانشدهم قصيدته:

طحابك قلب في الحسان طروب بعيد الشباب مصر حان مشيب

قالوا : هاتان سمطا الدهر ١

ولسنا بحساجة إلى تفصيل حكومة النابغسة الأدبينة في سوق عكاظ فهى معروفة مشهورة

#### **-** V -

وقصارى القول أن الآدب الحجازى ذو مكانة رفيعة ، وأن الحجاز – منذ الجاهلية – كان يعتبر رمزا الوحدة العربية ، فالكعبة الغراء التي كانت تهفو إليها تقلوب العرب من كل مكان ، ولا تزال هي أحد العوامل الرئيسية لهذه الوحدة كا أن لغة قريش المصقولة المهذبة التي صارت لغة الجزيرة كلها في أرقى أطوارها ، والتي يحرص الشعراء على أن بقع شعرهم بها ليكون أنفذ وأذبع وأدنى إلى أذواق القبائل وأفهلهم وكانت هذه المذة كذلك عاملا جوهرياً في توحيد العرب وضم صفوفهم والمناه والمعاهدة كذلك عاملا جوهرياً في توحيد العرب وضم صفوفهم والمناه والمناه كذلك عاملا جوهرياً في توحيد العرب وضم صفوفهم والمناه والمناه كذلك عاملا جوهرياً في توحيد العرب وضم صفوفهم والمناه المناه المناه المناه كذلك عاملا جوهرياً في توحيد العرب وضم صفوفهم والمناه المناه ا

وإذا أضفنا إلى هذين العاملين رجاحة عقل الزعماء الحجازيين واعتماد العرب عليهم فى الفصيل فى قضاياهم الفردية والقبلية والفنية كذلك، ومحاربة الحجازيين عليهم فى الغرمات والاباطيل، ثم تفرقهم الاقتصادى، وميلهم إلى السلام، ودعوتهم إلى النكافل الاجتماعى فى حياتهم وشعرهم حتى يكون فقيرهم كالكافى (الغى)، ثم الزعامة السياسية والدينية الحصيفة الموجهة

إذا فعلنا فلك ، تمثلت أعامنا جملة العوامل التي جعلت من الحجاز في اللباهلية قلباً للشاعر العربية ، التي كان الآدب الحيجازي بما فصلناه في هذا الكتاب مرآة تنعيكس عليه عناصرها القوية ، وصورتها الجيلة الرائعة ؛ تلك الصورة التي تجددت ملاعها ، وتحددت معالمها ، واتسعت رقمتها ، حتى شمات الإنسانية جعاه ، بقضل دين الإسلام الحالد ، وفي إطاره الرائع القويم ، وعبر عنها الآدب الحجازي ، وكشف عن خصائصها ومقوماتها الجديدة في ظل العقيدة الإسلامية الحالدة ، تعبيراً قوياً واضحاً ، ولكن هدده قصة أخرى نامل أن بتاح لنا عرضها وتجليثها في فرصة قوياً واضحاً ، ولكن هدده قصة أخرى نامل أن بتاح لنا عرضها وتجليثها في فرصة قريبة إن شاه الله . . .

# ثبت بأسماء طائفة من الشعراء الحجازيين في الجاهلية

| ملاحظات                                                                                                  | الده          | قبيلته     | امم الشاعر                |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|------------|---------------------------|
|                                                                                                          | مكة وما حولها | كنانة      | ربیعة بن مكدم             |
|                                                                                                          | •             | •          | حلحلة بن قيس الكناني      |
|                                                                                                          |               | • •        | الشداخ بن عوف الكناني     |
|                                                                                                          | ,             |            | ممرة بن حميد الكناني      |
|                                                                                                          |               | •          | صفوان بن أمية الكنائي     |
|                                                                                                          |               | Ð          | عمير بن أيس الكنائي       |
|                                                                                                          |               |            | أمية بن الاسكر            |
|                                                                                                          | 5.            | قریش       | زيد بن عمرو               |
|                                                                                                          | •             | •          | نبيه بن الحجاج            |
|                                                                                                          |               | •          | عبدالله بن الزيمري        |
|                                                                                                          | •             | . <b>.</b> | حارة بن الوليد            |
|                                                                                                          |               |            | معدی بن نوفل              |
|                                                                                                          |               |            | ورقة بن نوفل              |
|                                                                                                          |               |            | قشيلة بلت الحرت بن ال مشر |
|                                                                                                          |               |            | أميمة بنت عبد شمس         |
|                                                                                                          |               | •          | معافر بن ای حرو           |
|                                                                                                          |               | •          | أبو سفيان بن الحارث       |
|                                                                                                          |               | •          | هبيرة بن أبي وهب الخزومي  |
|                                                                                                          |               | •          | مغرار بن الخطاب الفهرى    |
|                                                                                                          |               | -          | عبد الله بن حدافة السندي  |
|                                                                                                          |               | •          | أبو طالب بن عبد الطلب     |
|                                                                                                          |               | <b>3</b> . | الزبيد بن عبد المطلب      |
|                                                                                                          |               |            | أبوعزة الحبى              |
| Harrier - Indiana (1984) - Harris (1984) | <b>V</b>      |            |                           |

| ملاحظات              | إلى والله      | نيك            | . امم الشاعر أ                |
|----------------------|----------------|----------------|-------------------------------|
|                      | المائت         | 4.8            | أبو أأصلت بن أني ربيعة الثقني |
| من أصحاب الجمهرات    | •              |                | أمية ن أن الصلت الثقني        |
|                      |                |                | غيلان بن سلمة الثقنى          |
|                      |                |                | أبو محجن الثقني               |
|                      |                |                | كنانة بن عبد باليل            |
| من قيس بن عيلان      |                | عدوان          | <b>ذو الإضب</b> ع العدو انى   |
| من أصحاب للذهبات     | ارب            | الاوس          | أحيحة بن الجلاح               |
|                      |                |                | أبو قيش بن الأسلت             |
|                      | <b>5.</b>      |                | قيس بن الحطم                  |
|                      |                | الخروج         | محروبن الاطنابة               |
|                      |                |                | مالك بن أبي كعب               |
|                      |                |                | کعب بن مالك ،                 |
| من أصحاب للذهبات     |                |                | حسان ن اابت                   |
| له حمن د الأبلق، وقد |                |                | عبداله بن رواحة               |
| اشتهر بالوفاء ،      |                |                | السموءل بن غريض               |
| اخر السورال          |                |                | سهية بن غريض                  |
|                      |                | بنو قريظة      | آوس بن دق                     |
|                      |                |                | أبر الوناد                    |
|                      |                | بنو النضير     | كعب بن الاشرف                 |
|                      |                | بنو قريظة      | الربيع بن أبي الحقيق          |
|                      |                |                | شریح بن عمران                 |
|                      |                |                | عدم بن بيد                    |
|                      |                |                | أبو قيس بن رفاعة              |
|                      | شرنى المدينة   | فزارة بن ذبيان | . م ظور بن زبان               |
| من أصحاب الملقات     | ال جبل أجأ     | ذبيان بنيغيض   | अंग्रेस क्ष                   |
|                      | وسلميسا كزذيان | مرة بن عوف     | المصين بن الحام المزى         |
|                      |                |                |                               |

| ملاحظات                                                               | . بلده            | لقيلته              | اسم الشاعر                       |
|-----------------------------------------------------------------------|-------------------|---------------------|----------------------------------|
| - UE> 74                                                              |                   |                     |                                  |
|                                                                       |                   | مرة بن عوف          | الحارث بن ظالم المرى             |
|                                                                       |                   | ثعلبة بن سعد        | الشاخ ت منراد الثمان             |
|                                                                       |                   | سليم بن منصور       | صخر بن اشريد السلى               |
| المخضرم أدرك الاسلام فأسلم                                            |                   | 3 3 3               | المساس من مرداس السلبي           |
|                                                                       |                   |                     | خفاف بن عبر السلى                |
| عخضرمة                                                                |                   |                     | الحنساء بنت عرو السلبية          |
|                                                                       |                   | قيس                 | الخبل القيسي                     |
| (منأصحاب العلقا <b>ت</b> ويتصل نسبه<br>( إلى الأصم بن عثمان • مزينة » | من القرام المارية | ماؤن بن ثعلبة       | زهير بن أن سلى المرني            |
| ( إلى الأصم بن عثمان « مزينة »                                        | بين العديم والديب | سرول ل سنب          | کب ن زمیر                        |
| ومساكن مزينة جبلاقدس وآرة                                             |                   | 1 .                 | معن بن أرس المزنى                |
|                                                                       |                   | مزينة بن أد         |                                  |
| مخضرم من أصواب المواتي                                                |                   | ېنو مازن بن معاوية  | أبو ذو يب المذلى<br>المرابع علان |
| من سعد بن هذيل                                                        |                   | ينو خيم بن عمرو     |                                  |
|                                                                       |                   | (بنو کاملة بن لحیان | حرو بن المجلان                   |
| من أصحاب والمنتقيات،                                                  |                   | ابن مذیل)           | المنتخل الهذل                    |
| من ر حاب و المسقيات ۽                                                 |                   | بنو لحیان بن مذیل   | أبو العبال المذلى                |
|                                                                       |                   | سعد بن هذيل         | أبو خراش الهذلي                  |
| يخضرم أددك الاسلام فأسلم                                              |                   | 3.4                 | دويَدَ بن الصمة                  |
|                                                                       |                   | جثم بن معاوية       |                                  |
| من مالك بن نصر بن الأزد                                               | الحجاز            | سلامان برمفرج       |                                  |
| من المنء بن الآزد                                                     |                   | لاواس بنالحجر       |                                  |
| وهو من عمر و بن خزاعة بن رويمة                                        |                   | سلول بن كعب         | قيس بن منقذ السلولي              |
| ويمرف أبن الحدايد يتوهي أمه<br>بن الصما ليك هو و الشنفري              |                   | فهم بن عمرو .       | تأبط شرأ                         |
| ساهرت جرهم اسماعيل بن ابر اهم                                         | · ` `             |                     | مصاص بن عرو الجرمي               |
| من الموالي                                                            |                   |                     | صحم عبد بي المسحاس               |
|                                                                       |                   |                     |                                  |

مصادر السكتاب

### مصادر الكناب (١)

### (أولا) مصادر عربية مخطوطة

 خطية برقم ١١٣٨ \_\_ أدب بذار اليكنب ،

(١) دير أن , الإيادي ،

اقة الحرام

(٢) شفاء العرام بأخبار بلدالله الحرام: لتنق الدين الفاسي مخطوط رقم ١٤٨٣١٤ دار الحكتب

(٧) حاسة الحالديين عطوط مرقم ٨٥٥ أدب دار المكتب.

(٤)دبوان الخنساء منطوط برقم . وأدب ش مخط الشنقيطي سنة ١٢٨٨ م (٥) ديوان قيس بن الخطم

مخطوط المسكنية التيمورية وقم ٢٩٦ شعر .

اللازهري مصورة فو توغرافية ملك الآسةاذ أحد (٦) تهذيب اللغة عيد الغفور مطار عنالنسخة الخطية الموجودة مكتبة

شيخ الإسلام عارف حكمت بالمدينة المنورة ممرة ٣٤ (٧) أوائل الأواثل لآبي ملال المسكرى مخطوط بدار الكتب

(٨) أمية بن أبي ف نظر ﴾ رسالة للا ستاذية لسلمان حسن ربيــــــــــــ مخطوطة المستشرقين ا مكتبة كلية اللثمة العربية .

رقم ۲۷۰۵ تاریخ .

(٩) بلاد العرب للحسن بن عبد الله الأصبهاني الممروف بلفدة.

إيخطوطة الاستاذ حدالجاسر (١٠) إفادة الأنام بذكر أخبسار بلد الشيخ عبدالله بن محدين غازى المسكى ساع أجزاء

بخط المؤلف.

(١) هذه مصاعد السكتاب فها عدا القهيد إذ قد ذ كرنا مصادر التهيد عقبه مباشرة

### ( ٹانیا ) مصادر عربیة مطبوعة

القرآن المكريم

ححيح الإمام البخارى

دائرة المعارف الإسلامية

بلوغ الارب في أحوال المرب

( تفسير ) الجامع لاحكام القرآن التاريخ الإسلاى العام

الحيوان للجاحظ

تاريخ الشمر العـــوبي حي آخر القرن الشالث الهجرى مهد العرب حياة محد

> قصص الإنبياء تاريخ الطوى

> سبيرة ابن هشام

الطبقات الكبرى

: طبع عيسي الحلي .

و الطبعة العربية .

: السيد محردشكرى الآلومي٣أ جزاءالمطبع الرحمانية عصر ١٩٢٤

: الإمام القرطبي طبخة دار الكنب المصرية .

: للدكتور على إبراهيم حسن ط (١) القاهرة ١٩٥٣ مطبعة السمادة .

: تحقيق الاستاذ عبد السلام مارون ــ ٧ أجراء مصطنى الباني الحلم • ١٩٤٠.

السس المبشكارة لدراسة الادب الجاهلي: الاستاذ عبد العزيز مزروع الازهري الطبعة

الادلى ١٩٥٠م.

للمدكتور نجيب محدالبهبيقالقاهرةدارالكتب ١٩٥٠ : للدكتور عبد الوهاب عزام سلسلة و اقرأ ، .

: للدكنور عمد حسين هيكل.

للشبخ عبد الوهاب النجار الطبعة الثالثة ١٩٥٣ و

: تحقيق الاستاذ عمد عن آلدن عبد الحيد القاهرة . مطيمة حجازي .

: لان صعد مطبعة بريل بليدن ١٢٢١ \* .

تاریخ ابن خلدون

كاج العروس من جو اهر القاموس : للإمام عمد مرتضى الربيدي للطبعة الخورية ٢٠٥١٠

شقاء الغرام بأخسار البلد الحرام . للإمام تق الدين أحد بن على الفاس المسكي نشر مكتبة

: النيضة الحديثة عمد بطعيس الحلى ١٩٥٦ با لقامرة. : تحقیق د . خفاجی وآخرین

القصل فالمللوالاعواء والتحسسل: الإمامابن ومالطاعرى المطبعة الإدبية بالقاعر ٢٣١٧هـ

عاضرات في تاريخ الأمم الإسلامية : الأستاذ عمد الخضري بك .

على مامش السيرة : الدكنور طه حسين .

الكامل في التاريخ . لان الآثير المطبعة المنيرية .

طبقات فحول ألصغراء : لمحمد من سلام الجمحي تجقيق محمود شاكر القاهرة ـــ

دار المعارف ۲۹۹۲ .

: لابن منظور . : لأبي الفرج الاصبهاني ، ٢١ جوء ط ساسي

ط. دار الكنب.

. لاین در بد .

فتوح البلدان . البلاذري مطبعة المرسوعات عصر ١٩٠١ . خلاصة الوفا بأخبار المصانى بالسمهودي بولاق ١٢٨٥ ه.

معجم البلدان

: لياقوت مطبعة السملاة بمصر ١٩٠٩. ٤ المرحوم عمد معروك نافع الطبعة الثانيســة ٩٥٧ ٩ عصر ما قبل الإسلام

مطبعة السعادة عصره

: لا بن النجار .

لابى على القالى ط دار الـكتب ١٩٢٦.

: لفيلب حتى ترجمة الاستاذ محمد مبروك نافع .

: للدكتور جوادعلي و أجراء . مطبعة بغدالا.

: للأستاذ سميد الافغاني دمدق ١٩٣٧ .

: للاستاذعيدا لحيدالعبادى مطبعة الآداب باسكندرية ١٩٤٨ -: للأزرق المطبعة الماجدية بكة ١٣٥٢ .

: لابن صدربه .

تماريخ العرب قبل الإسلام أسواق العرب

الدرة الثمينة في تاريخ المدينة

صور من التاريخ الإسلامي أخبار مكة

المقد الفريد

لسان العرب

الأغان

الاشتقاق

الآمال

ذيل الأمالي

تاريخ العرب

المومر

تاريخ آدأب العرب

تاريخ آداب المغة العربية

خزانة الادب

صفة جزبرة المرب

موقع عكاظ

الأزمنة والامكنة

الاصنام

فى طريق الميثولوجيا عند العرب الحياة الادبية في العصر الجاعلي

الأحكام السلطانية

تاريخ الشعوب الإسلامية

الأساطير للعربية قبل الإسلام عنوان المجد في تاريخ نجد

فجر الإسلام

الطب عند العرب

الفن ومذاهبه في النثر العربي من حديث الشعر والنثر

ف الادب الجامل الأمثال في النثر العربي

بحمع الامثال أمثال العرب

: للسبوطي .

و للاستاذ مصطنى صادق الرافعي : لجورجي زيدان. الجوء الأول مطبعة الملال عصر ١٩١١م -

: الشبخ عبد القادر بن عمر البغدادي ۽ أجزاء المطبعة الاميرية ببولاق .

: للحسن بنَّ أحمد الممداني تحقيق الشيخ عمدبن بليهد مطبعة السعادة ١٩٥٣ .

معجم ما استعجم من أسماء البلاد والمواضع : لابي عبيدالبسكري طأوروبا، طمصر، تحقيق

الاستاد مصطنى السقا . : للا ساندة عبدالوهاب عَراموا بن بليهد ، وحد لجامه

ودار المعارف عصر . : للمرزوقي ط الهند ١٣٣٧ ه .

: السكلي ط ٧ دار السكتب ١٩٢٤.

: لهمود سلم الجوت بيروت ١٩٥٥.

: لمحمد عبد المنعم خفاجي . : للماوردى.

: لـكارل بروكلان تعريب نبيه فارس ومنهر البعلبكي

بيروت ۱۹٤۸ . . الاستاذ محمد عبد المعيد خان طِ القاهر، ١٩٣٧.

: لابن بشر . . للدكتور أحمد أمين .

: لمحمد إبراهيم كراوية القامرة ١٦ ١٩ . : للد كنور شوقى ضيف .

> : الد كنور طه حسين . : للدكتور طه حسين .

: الدكتور عبد الجيد طابدين القاهرة ١٩٥٦م.

: للسيداني القاهرة ١٥٣ (عبد الرحن محد). : للفضل الضبي مطبعة الجـــواتب ــ القسطنطينية

جهزة الامثال

البيان والتبيين

صبح الأعش

الفهرست

البكامل

: لاب علال العسكرى (على عامش جمع الامثال للميداني ط القاهرة ١٣١٠ ه)

: للرد، ط أوروباً و ط مصر ١٣٥٥ ه.

: الجاحظ ( ١ ) تحقيق حسن السندو في المطبعة الرحمانية

١٩٤٢ ، د (ب) تحقيق عبد السلام هارون لجنة

الناليف ١٩٤٩.

: القلفشندي ١٨ جرءاً \_ ط دار الكتب .

شرح ابن أبي الحديدعلي نهج البلاغة : ١ : ٧ للسيخ عمد الخضري مطبعة مصر

مهذب الأغاني حصادر الشعر الجامل وقيمتها التاريخية : الدكتور ناصر الدين الاسددار الكنب المصرية ٦٩٥٦م

. لأني عبدالله المصب الربيري تحقيق ا . ليفي برو فنسأل انسب قریش

دار المارف ۱۹۵۲ : للدكتور طــه حسين . دار الكتب المصرية ك العمر الجاهل

1977 - 1468

: للشيخ حمرة فتح الله المطبعة الأميرية عصر ١٩٠٨ . المواهب الفتحية

ألمرشد إلى فهم أشعار العرب وصناعتها: للدكتور عبد الله الطيب.

: لأن الندم المطبعة الرحمانية ١٣٤٨ ه.

: ظ دار الكنب المصرية ٣ أجراء ١٩٥٥ - ١٩٥٠ ديوان المذليين شرح أشعار الهذليين

: ط لندن .

: لابن قنيب تعقيق الشيخ أحمد محمد شاكر القمر والشمراء وط الباني الحلي ١٢٦٤ م

الا ديب : نشر الدكتور أحد الرفاعي . ٧ جزءًا إرضاد الأريب إلى ممرة

النابغة الذبياني : للاستاذ عمر الدسوق ط أولى القاهرة ١٩٤٩ م

: القرشي . المطبعة الرحمانية عصر ١٩٢٦ . جهرة أشعار العرب

. ط عيسي الباق ألحلبي ٢٥٥٢ . أيام العرب في الحاجلية : للضبي تحقيق الاستاذين أحمد شاكر وعبد السلام المفضليات

**مارون .** مطبعة المعارف عصر ١٩٤٣ ·

: لشهاب الدين أحمد بن عبد الوهاب النـــــويرى ط عَمَايَةِ الاربِ في فنون الادب دار الكتب المصرية .

هیوان حسان بن تآبت الروض الانف دیوان الحاسة

عيار الشمر

الحاسـة ديوأن قيس بن الخطيم المخازى زاد المماد في حدى خير العباد شعراء النصرانية

مطالع البدور في منازل السرور سمط اللالي في شرح أمالي القالي

العقدد الثمنيين في دراوين الصنمراء السنة الجاهليين.

معجم الشعراء شرح القصائد العشر

عاضرات الآدباء ختح البارى بشرح صحبح

ديوان زهير بن أي سلبي

جمهرة أنساب العرب

من وحى البلد الامين مـ و - الذهب

مروج الذهب الحياة العربية من الشعر الجاهلي:

: شرح عبدالرحن البرقوق المطبعة الرحمانية ١٩٩٩مم تالدرا مطابق الحال أن مدرور

: السهيل مطبعة الجالية بمصر ١٩١٤ م لان عام(١) بشرح التعريزي ط يولاق

ط لجنة التأليف ١٣٧١ (٣) اشرح وتحتيق محد عبد المنعم خفاجي ط صبيح ١٩٥٥ م

عبد المسمع حما جي ط صبيح ١٩٥٥ م : لابن طباطبا . تحقيق الدكتور طه الحاجري : ويحد زغلول سلام القاهرة ١٩ه١ م

البحترى ط الرحمانية بمصر ١٩٢٩ م . : نشر رودلف جيير بفينا ١٩١٤ .

: للواقدى ط كاكتا ١٨٥٥ .

: لابن القبم الجوزية ط صبيح بمصر ١٣٥٣ — ١٩٣٤ م . اللب لويس شيخو، ط الآباء اليسوعيين بير وت. ١٨٩

: لملاء الدين البهائي مصر ١٣٩٩ .

: للبسكرى تحقيق الاسستاذ عبسد الدريز الميمنى ط لجنة التأليف ١٩٣٦ .

نشره و ايم بن الورد البروسي لندن ١٨٠٠ م .

: للرزباني مكتبة القدسي بالقاهرة ع م ١٣٥ م،

: النبريزى ، ط صبيح عصر : الراغب الاصبهائي ط المويلحي ``

: المسقلاني المطبغة الاميرية ١٣٠١.

: بشرح الشيبائى تملب ط دار الـكتب ١٩٤٤ : لان حرم الاندلس تحقيق الله ليني بروفنسال ط المعادية .. عصر شنة درود

المعارف عصر سنة ١٩٤٨ م . : الاستاذ خمد الطيب النجار

: المسعودي مطبعة بولاق بمصر .

: للدكتور أحمد محمد الحوف الطبعة الثانية نهضة "

مصر ۱۹۵۲م .

الخصص : لابن سيده الطبعة المطبعة الابهرية ببولاق ١٣١٦ هـ الاب العرب العربي قال عند في العصر الجاهل : الاستاذ محد هاشم عطية \_الطبعة الثالثة ط مصطفى الحلبي ١٩٢٦ :

الغول في العصر الجاملي : للدكتور أحد محمد الحوفي الطبعة الاولى . ١٩٥٠ م نهضة مصر .

تماريخ الأدب العرب في العصر الجاهل : للاستاذ السباعي بيوى جا مطبعة السعادة ١٩٤٨ تاريخ مكة ... اللاستاذ أحد السباعي ط دار السكتاب العربي تاريخ مكة

ديوان سلامه بن جندل ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ لَوْيَسَ شَيْخُو الْمُطْهِمَةُ الْكَاثُرُ لَيْكُيَّةً

ببیروت ۱۹۱۰ دیوان النایغة الذبیانی . : ( [ ) مطبعة السعادة بمصر .

(ت) شرح البطليوسي طبعة بيروت المرأة في الشمر الجاهلي : للدكتور أحمد محمد الحوفي الطبعة الاولى نهضة

مصر ۱۹۵۶ ۰

قارَ بِحُ الشعر المنياسي إلى } للاستاذ أحدالشا يب مطيعة الاعتاد عصره ١٩٤٥م. المنتصف القرن الثنائي

: الاستاذ عبد الحميد حسن . : لابن حجر المسقلاني . طامصر ١٣٢٥ هـ ١٩٠٧ م

: تعقيق الميمني ط دار الكتب المصرية ١٩٥٠ م.

: منجموع أشعار العرب ؛ نشر و ليم ن الورد البروس. ط ليبسنغ.

> : للزعشرى : الدكتور عمد عمد حسين .

النقائض : نقائض جرير والفرزدق ط بريل بليدن ١٩٠٧ م الشعر الغنائر, في الامصار الاسملامية ١ مكة ١

الشعر الغنائي في الأمصار الإسسلامية المكة الدكمتور شوق ضيف

الاصول الفنية الادب

ديوان سحم

الاصميات

أأساس البلاغة

الإصابة في تمييز الصحابة

الحجاء والحجاءون في الجاملية

تاريخ الموسيق المربية : تاليف فارمر . ترجمة الدكتور حسين نصار عيون الانباء في طبقات الاطباء : لابن أبي أصيبعة

أخيار الحدكماء رجالات الحجاز

رسالة القيان

إقسان العيون في سيرة الامين و المآ

الموشدح ألفصول والغامات

تواجم شعراء جاهليين

تاريخ الادب العربي معجم القباكل العربية

شمال الحجاز الصعراء الجاهلمون

فحولة الشمراء

تاريخ الادب العرق لبرو كلمان تاريخ الآدب العربى

ألحراة الادبية في العصر الجاملي

: القفطى برط ليبزج ١٣٧٠ﻫ

: الاستاذ إر أهيم هاشم فلالى الطبعة الإولى ، مصر : الجاحظ من ثلاث رسائل له .

( المطبعة السلفية عصر ١٣٤٤ ه

للطبعة الآزهرية عصر ١٧٧٩هـ.

؛ للرزَّباني ط السَّلفية القاهرة ١٣٤٣م

: لابي العلاء المعرى .

: للاستاذ السبّاعي بيوسي ط : للاستاذ أحد حسن الزيات

: للاستاذ عمر رضا كمحالة

: للاستاذ ا . رموسل

: لحمد عبد المنعم خفاجي

: للاصمى. تحقيق الاستاذكيمد خفاجي طالقاهرة

: الجزء الاول – دار الممارف

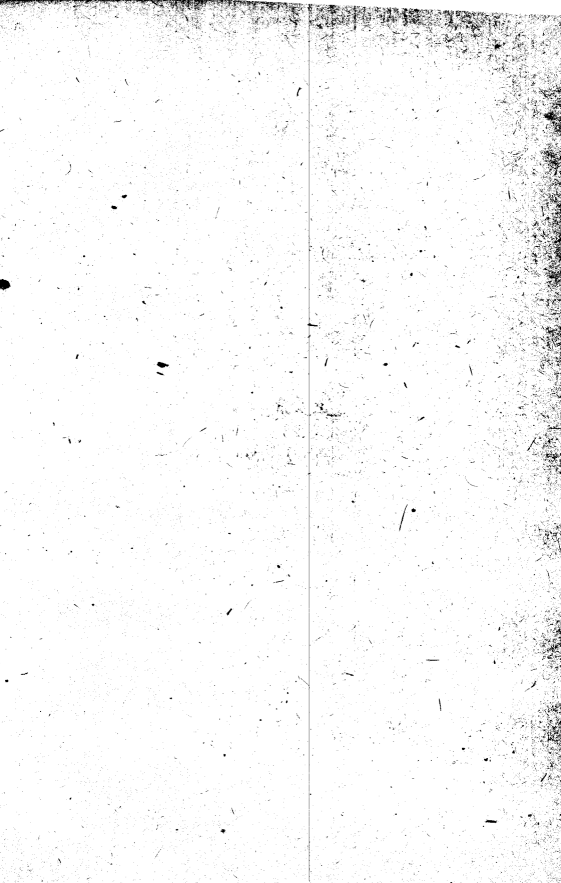
:, د شوقى جهنة \_ الجزء الاول

: ذخفاجي ١٩٥٨

## ( قالثا ) مصادر إفر بجية

- 1 History of the Arabs. by Ph. K. Hitti, London 1953
- 2 The Background of Islam.
- 3-A. literary History of the Atabs. by Reynold A. Nicholson, Cambridge 1953
- 4 Cassell's Encyclopsedia of Literature, London 1953.
- 5 Encyclopaedia of Religion & Ethica ed., Hastings 1908-22.
- 6 Arabic Literature by Gibb.
- , 7 Dictionary of World Literature, New York 1943.

فهوس السكيناب



٥ - ٨ الاهداء ٥ - كلة الطبع ٧ - مقدمة ٩
 ٩ - ١١٠ تمير : وصف عام للحجاز وبيئته الطبيعية والد

تمهيد : وصف عام للحجاز وبيئته الطبيعية والبشرية .

الجزيرة العربية : موقعها وطبيعتها ص ٢٠ - أقسام الججاز الطبيعية الحجاز : بيئه اجلحاز الطبيعية ٢٠ - أقسام الججاز الطبيعية ٢٢ - جيولوجية الحجاز ص ٣٧ : الأعصر الجيولوجية ٣٧ - ١ الطبقات الارضية ٤٢ - الطبوغ افيا ٤٢ - جبال الحجاز ٤٢ - الطبقات الارضية ٤٢ - السدود في الحجاز ٨٢ - أودية الحجاز ٥٢ - السدود في الحجاز ٨٢ - أودية الحجاز ٥٢ - سبول الحجاز ٥٠ - بعض الآثار القديمة في الحجاز ٥٠ - بعد الحجاز ٣٠ - آثار منطقة الطائف ٣٠ - جدو الحجاز ٣٠ - الأروة الزراعية والحيوانية ٤٣ - الزراعة ٤٣ - فواكم الحجاز وخضرواته ٥٥ - الماشية ٣٠ - الاصواف والجلود فواكم الحجاز وخضرواته ٥٥ - الماشية ٣٠ - الاصواف والجلود مهد المذهب بقرب الطائف ٥٠ - الفلزات ٥٠ - الذهب بقرب الطائف ٥٠ - الفلزات ٥٠ - الذهب بقرب الطائف ٥٠ - الفلزات ٥٠ - اللافلزات ٢٠ - المجلس ، خامة الباريوم ، المغنيسيما ، الصلصال ٢٠ - اللافلزات ٢٠ - الجبس ، خامة الباريوم ، المغنيسيما ، الصلصال ٢٠ - اللافلزات ٢٠ - الجبس ، خامة الباريوم ، المغنيسيما ، الصلصال ٢٠ - اللافلزات ٢٠ - الجبس ، خامة الباريوم ، المغنيسيما ، الصلصال ٢٠ - اللافلزات ٢٠ - الجبس ، خامة الباريوم ، المغنيسيما ، الصلصال ٢٠ - اللافلزات ٢٠ - المجلس ، خامة الباريوم ، المغنيسيما ، الصلصال ٢٠ - المجلس ، خامة الباريوم ، المغنيسيما ، الصلصال ٢٠ - المجلس ، خامة الباريوم ، المغنيسيما ، الصلصال ٢٠ - المجلس ، خامة الباريوم ، المغنيسيما ، الصلصال ٢٠ - المجلس ، خامة الباريوم ، المغنيسيما ، الصلى المجلس ، خامة الباروم ، المغنيسيما ، المحلس المجلس ، خامة الباروم ، المغنيسيما ، الصلى المجلس ، خامة الباروم ، المغنيسيما ، المجلس ، خامة الباروم ، المغنيسيما ، المحلس المجلس ، خامة الباروم ، المغنيس المجلس المحلس المح

مدن العجاز ٤٧ - مكة (٤٧ - ٧٥) المسافات بين المدينة وغيرها ٤٤ - للمدينة ( ٥١ - ٠٠) - المسافات بين المدينة وغيرها ( ٥٥ - ٠٠) - جدة ٢١ - الطائف ٥١ - ينبع ٧٧ - الوجه ٨١ - الجوف والعلا وغيرها الوجه ٨١ - الجوف والعلا وغيرها ( ٧٠ - ٧٧) - تبوك والعقبة ٧٧ - السلالات البشرية فى العجاز ٧٧ - ١١ السمب العربي وأقسامه ٧٧ - أشهر القبائل القعطانية والعدنانية ٤٧ - العرب العدنائية ٧٧ - العرب العدنائية ٧٧ - العلالات العجازية القديمة في مكة ٢٥ - السلالات العجازية القديمة في العجاز ٥٨ - السلالات العجاز ٥٨ - عرب الطائف في العجاز ٥٨ - المصريون في العجاز ٥٨ - المسلام وي العجاز ٥٨ - المسلوم وي العدار وي العالم وي العجاز ٥٨ - المسلوم وي العدار وي العدار وي العالم وي العدار وي العالم وي العدار وي العالم وي العدار وي العدار

القبائل الحجازية في العصر الحاصر ٨٨ – بلى وثمالة ٨٨ – ثقيف ٨٨ – الجحادلة ، ٩ – الجمافرة ٩٩ – جهينة ٩٩ – قبيلة حرب ٩٩ – الحويطات ٥٥ – ذو حسن ٩٧ – خشم وخزاعة وربيعة البمن ٩٥ – زهران وبنو سعد ٨٨ – سفيان ٩٩ – الاشرف ٩٩ – شمران وبنو شهر والشلاوى مفيان ٩٩ – فهم وقريش ١٠٢ – فهم وقريش ١٠٠ بنو مالك وهذيل ١٠٣ – مصادر التمهيد ١٠٨

١١١ - ٢٢٢ القسم الأول: العوامل للؤثرة في الأدب الحجازي:

١١٣ ـ ١٥٩ الباب الاول: الحياة السياسية ـ توطئة ١١٣

الفصل الأول: أهمية الحجاز في العصر القديم ١١٨

المصل الثانى: تاويخ الحجاز السياسى ١٢٧ ـ مكة وهجرة إراهـم وإسماعيل ١٢٧ و ١٢٥ ـ بناء البيت ١٣١ ـ بعد إسماعيل ١٢٧ ـ عـودة بعد إسماعيل ١٢٦ ـ عـودة الحكم إلى بـنى إسماعيل ١٢٧ ـ سلالة إسماعيل ١٢٧ ـ قصى ١٢٨ ـ توارث أبجاد قصى بعد وفاته ١٣١ ـ عبد مناف وذريته ١٣٧ ـ هاشم بن عبد مناف ١٣٣ ـ عبد المطلب ١٢٤ - حلف المفيدين ١٣٧ ـ حلف المفيول ١٣٨ ـ معاهدات مع الأمم المجاورة ١٣٨ ـ المدينة وتاريخها السياسى قبل الإسلام

العصل الثالث: طبيعة الحسكم فى الحجاز فى العصر الجاهلي ؟ ١٤ - الحسكم فى مكة الحسكم القبلى ٥٤٠ - الحسكم فى مكة ١٤٧ - الحسكم فى مكة ١٤٧ - مكة لقاح ١٤٨ - الحسكرية مه المسكية ورياان قريش ١٤٨ - الحدومة المسكية مه ١٠٠ - الحدوب الجاشمي والحدوب المحكومة المسكية والتكافل الاجتماعي ١٥٧ - الحابيش قريش وقوة الدفاع العسكرى ١٥٤

-١٩٥ - ١٩٥ الباب الثانى: الحياة الاجتماعية لمرب الحجاز فالمصر الجاهلي:

الفصل الأول ، تمهيد ١٦٠ ـ الحلف ١٦٦ ـ الولاء ١٦٧ -

الخلم وعصبيسة الابوة ١٩٧ \_ عصبية الحثيب ولا ١٦٨ -

الفصل الثاني: أسواق العرب في الحجاز وحياة الحجاز التجارية ١٧٤ – أهم الاسواق ١٧٧ – سوق عكاظ ١٧٧ – أثرها في الادب ١٧٩ – سوق بحنة ١٨١ – ذو المجاز ودومة الجندل ١٨١ – سوق نطاة خيبر ١٨٧ – الحياة التجارية ١٨٣ . الفصل الثالث: اللغة العربية في الحجاز ١٨٥ – أصلها ١٨٥ –

المعلق العالم . المد للعربية في الحجاز ١٨٥ – اصلها ١٨٥ – المثلة المهجات الشأة العربية ١٨٩ – اختلاف اللهجات العربية ١٨٩ – عوامل تهذيب اللغة العربية ١٨٩ .

١٩٦ - ٢١٢ الباب الثالث: الحياة الدينية.

الفصل الأول: معبودات الحجازيين وعاداتهم الدينية ١٩٩ – الحنيفية ١٩٧ – اليهودية ١٩٨ – المسيحية ١٩٩ – الاصنام وأتباعها ١٩٩ – الحس ٢٠٧ . وأتباعها ١٩٩ – الحس ٢٠٧ – الفصل الثالي : أشهر الاصنام في الحجاز ٢٠٧ – هبل ٢٠٠ – العزى ٢٠٧ – ود ٢٠٠ – ود ٢٠٠ – ور و ٢٠٠ .

١١٣ - ٢٢٢ الباب الرابع: الحياة المقلية عند عرب الحجاز في المصر الجامل.

مرقة فالمصرالجاهل - مرقة المصرالجاهل - مرقة المصرالجاهل - مرقة ابن نوفل الحجازى ٢٢٣ - زيدبن عروب نفيل القرشي ٢٣٧ - عبد الله بن جدعان ٣٣٠ - أشراف الحجازيين ٢٣٤ - من حكام المرب ٢٣٥ - من مشهوري الحجازيين ٢٣٦ - من مشهوري الحجازيين ٢٣٥ .

۲٤١ – ۲٤٢ القسم الثانى: الحياة الادبية في الحجاز في العصر الجاهلى، النشر: ٢٤٢ – ٢٥٦ الهباب الأولى صورة عامة للنثر الحجازى في العصر الجاهلى: تمييد ٢٤٢ – النثر الحجازى ٢٤٣ – حظ الادب الحجازى من النثر الفي ٢٤٦ – ما تورات من النثر الحجازى ٢٥٠.

٢٥٦ — ٢٢٠ الباب التائي : فنون النشر الحجازى :

النصل الأول: المسكم والامثال ٢٥٠ — الحسكمة والمثل و مدلولها الاصطلاحي ٢٥٩ — الحسكمة ٢٥٩ — الفرق بين الحسكمة والمثل ٥٥١ — المثل وخصائصة ٢٠٠ — أمثال الاحسلام والمنبوءات ٢٠١ — المثل القياسي ٢٦٧ — المثل الخراف ٢٦٧ — المثل الصعبي ٣٠٧ — المثل الادبي ، المثل القولى — والمثل السكتابي والفرق بينهما ٢٦٤ — خصائص المثل العربي في اللغة وألاسلوب والفرق بينهما ٢٠٨ — أقدم الأمثال ٢٧١ أثر البيئة في الامثال الحجازية والمصادر الاجنبية في الامثال الحجازية والمصادر الاجنبية الغربية ٢٨٧ — الفرق بين المثل اليمني والمثل الحجازية (٢٨٢ — الامثال الحجازية (٢٨٢ — الامثال المجازية (٢٨٢ — ١٩٨١).

تمهيد: ٩٩٧ – دفاع عن الخطابة الحجازية ٢٠١ – خصائص الحطابة الحجازيين و ١٠ اخمن الخطابة الحجازيين و ١٠ اخمن خطبهم (٣٠٤ – ١٠٣) – الوصايا ٣١٧ – طائفة من وصايا الحجازيين ٢١٤ .

الفصل الثالث: الحاورات والمفاخرات والمنافرات وسجع الكهان ٣١٧ ـ سجع الكهان ٣٢٠ .

٣٧٣ ألشعر:

٣٣٥ - ٣٤٧ الباب الأول: فكرة عامة عن العمر الحجازي.

الفصل الأول: عاذج من هذا الشعر ٣٢٥.

القصل الثاني: لحة عامة عن الشعراء الحجازيين ٣٣٨.

۳۶۳ – ۶۰۰ الببالثانی: الشعرالحجازی بینالصحة و الوضع - تقسیمه ۲۶۶ – الشعر الحجازی فی المیزان ۳۶۸ – استدراکات ابن مشام علی ابن السحاق ۳۰۲ – لامیة العرب ۳۲۱ – لامیة تأبط شرا ۳۳۳ – شعر أمیة الدینی ۳۲۷ – دو اوین القبائل الحجازیة ۲۳۰ شعر اسماء

دواوین القبائل الحجازیة ۳۷۳ ـ دیوان الهذایین ۳۷۰ ـ الدواوین المفردة ۸۷۸ ـ روایة النابغة ۳۸۸ ـ روایة دیوان ذهیر ۴۸۹ ـ روایة دیوان ذهیر ۴۸۹ ـ قصائدزهیر و مقطعاته مرتبة کما جاءت فی روایة الاصمعی و مقارنتها بما فی الفسخ الاخری ۳۹۷ .

#### ٤٠١ – ٢٤ الباب ثقالث: فنون الشعر الحجازي:

الفصل الأول: الشعر السياسي ٢٠٠ ــ أيام الحجازيين ف الجاهلية ٢٠٠ ــ أيام الاوس والحزرج ٥٠٠ ــ أيام قريش الجاهلية ٢٠٠ ــ أيام الاوس والحزرج ٥٠٠ ــ أيام قريش ٨٠٤ ــ صميم الشعر السياسي لغة واصطلاحا ٢٠٠ ــ أبواب الشعر السياسي ٣٢٠ ــ نقد القبيلة ٣٢٠ ــ نقد القبيلة و٢٤ ــ شعر الصماليك ٣٣١ ــ الشعر السياسي الما وسافزرج ٣٣١ ــ شعر الغابغة السياسي ٥٣١ ــ شعر قريش السياسي ٣٤٠ ــ حادثة الفيل وعلاقتها بالشعر السياسي ٢٤١ ــ السياسي ٢٤١ ــ المحارضة عندقريش المحارضة عندقريش المحارضة عندقريش المحارضة عندقريش ١٤٤ ــ نقد الحكام المستبدين ٤٤١ ــ شعر المعارضة عندقريش ١٤٤ ــ نقد الحكام المستبدين ٤٤٦

الفصل الثائى: الشعر الحاسى ٥٠٤ ــ معنداه وأشهر شمراته فى الحجاز ٥٠٤ و ٥٠١ ــ شعدر الإفدام ٥٠١ ــ إنصاف الحصوم ٢٥٤ ــ المدعوة للسلام ٤٥٤ ــ المرأة الحجازية والحرب ٢٥١ ــ المثل الاعلى للبطولة العربية ٥٥٤ .

النصل الثائث: الشمس الاجتماعي ٢٦٤ ك علاقات الاسرة في شعر الحجاز الجاهلي ٣٦٤ ــ المرأة ٢٤٤ ــ الآم ٥٦٥ ــ البنت ٢٦٨ ــ الزوجة ٢٦٩ ــ الحب والزواج ٢٧٤ ــ الطلاق ٥٧٤ ــ الحياة الخلقية ٧٧٤ ــ الكرم٧٧٤ ــ الوفاء ٨٧٤ ــ الحلم ٢٧٩ ــ العادات الاجتماعية، الخر ٣٨٤، الميسر ٤٨٨ ــ النسىء ٤٨٧ .

الفصل الرابع: الشمر الديني ٨٨٠٠

تصهيد: ٨٨٤ ـ الاصنام والصعر ، ٩٤ ـ التوحيد والشغر ٩٩٤ ـ الله ٩٩٥ ـ القسم بالله ٥٩٤ ـ قـدرة الله ٩٩٤ ـ عـلام الغيوب ٩٩٤ ـ الإيمان والبعث ٩٩٩ ـ حادثة الفيل ٩٩٤ ـ الإيمان والبعث ٩٩٩ ـ حادثة الفيل ٩٩٤ ـ

مكانه الحرم والشعائر الدينية ١٠٥ – اللقاء ٢٠٥ – نذر الابناء الحجادة الجن والشجر ٥٠٥ – شعائر اليه و و والنصارى ١٠٥ – عبادة الجن والشجر ٥٠٥ – القصص الدينى ٢٠٥ – معتقد ات الحجازيين ٥٠٩ – الغول، النطير ٥٠٥ – شيطان الشعر ١٥٠ – الماقر على القبور ١١٥ – الهامة والصدى ١١٥ – تعليق الحلى على المديغ ١١٥ – كى السلم ليصح الاجرب ١١٥ – تعليق الحلى الشور لتشرب البقر ١١٥ – الاستمطار بالابقار الحروقة ١٤٥ الشور لتشرب البقر ١١٥ – الاستمطار بالابقار الحروقة ١٤٥ الفصل الحامس: الشعر الغزل ٥١٥ – فينوس المحجازيين ١١٥ – أنواع الغزل ١٥٠ – الغزل العذرى ٢٠٥ – الغزل المذرى ٢٠٥ – الغزل المدرى ٢٠٥ – الغزل المدرى ٢٠٥ – الغزل المدرى ٢٠٥ – الغزل المدرى ٢٠٥ – الفرل المدرى ١١٥ – الغزل المدرى ١١٥ – الغراء المحاء والشعر المحاء وخصائصه ٢٣٥ – الفرق بين الهجاء والشعر الهجاء السياسى ٣٤٥ – الهجاء السياسى ٣٤٥ – الهجاء السياسى ٣٤٥ – الهجاء الهدي ٤٤٥ – الهجاء الهدين ١٩٥ – الهجاء الهدي ١٤٥ – الهجاء الهدي ١٩٥ – الهجاء الهدي الهجاء الهدي ١٩٥ – الهجاء الهدي الهجاء الهدي الهجاء الهدي الهجاء الهدي الهجاء الهجاء الهدي الهجاء الهد

الفصل السابع: فنون شعرية أخرَى ١٤٥ – الوصف ١٤٥ – الديح ٥٥٠ أدوات الكتابة ٥٥١ – المديح ٥٥٠ الرثاء ٥٥٨ – نشيد الانتقام ٢٦٥ – رثاء القبائل ٣٦٥ – ٥٦٥ الباب الرابع: الموسيقي والغنا. وعلاقتهما بالشعر الحجازى وأوزانه، الحداء والنصب ٣٣٥ – السناد والهزج والنوح مهم مهم مهم الآلات الموسيقية ٣٧٥ – المتنزهات والغناء ٤٧٥ – متنزهات مسكة ٥٧٥ – القيان والغناء بالشعر ٣٧٥ – علاقة الغناء بالشعر وأوزانه ٥٨٠ – ١٨٥ – ٢٥٥ المياب الحامس : خصائص الشعر الحجازى .

۹۸۰ — ۱۸۱ التراجم : أمية بن أبى الصلت ، حياته ونسبه وأسرته ( ۹۹۰ و ۹۸۰ — نشأته وحياته ۹۷۰ – نشأته وحياته ۹۷۰ –

المفحة

الموضوع

ألوان من حياته ٥٥٩ ــ شعره وأهم الدراسات عن أميــة وشعره ٣٠٠ و مكانته في الشعر وآراء النقادفيه ١٠٠ \_ أسباب شاعریت، ۲۰۵ ـ خصائص شعره ۲۰۷ ـ شعره فی غمیر الدين ٩٠٩ - شعره الدين ٦١٢ - عاذج من شعره ٦١٣ -بعض المنحول من شعره ـ دين أمية ١٩٩ ـ مصادر فته لدينية ٦١٩ ــ آراء المستشرقين في أمية ٦١٩ ــ موازئة أدبية بين قصيدتين لامية وعمرو بن كاثوم ــــ النابغة الذبياني، عميد ٩٢٩ فسب الشاعر ٩٣٩ \_ نشاء النامغة ١٧٣ \_ النابغة في الحيرة \_ النبغة عند الفساسنة ٧٣٧ \_ شخصية النايغة \_ نهجه الفني في الشعر ١٧٩ \_ شعره ١٢٩ \_ خصائص شعر النابغة ٦٤٧ ــ عماذج من نشره ٢٥١ ــ منزلته الشمرية عندالنقاد ٢٥١ - ديوانه ٢٥٣ - الشمر السياسي عند النايفة هه ٦ - مختارات من شعره ٦٦٠ .

٣٦٩ – ٧٧٧ قيس بن الخطم : تهيد ٣٦٩ – نسبه وبيئته ونشاته ٧٧٧ – ألوان من حياته ومقتله ٧٥٥ ــ شعره وشاعريته ٦٧٦ ــ صور من شعره ۹۷۷.

> خاتمة في تقسيم الادب الحجازي . 787 44.

اسماء الشور أم الحجاز بين في الجاهلية

مصادر الكتاب 798

### انتهى الكتاب

رقم الايداع بدار الكتب ٢٨١٩ / ٨٠ الترقيم الدولى ٥/٦٠/ ٥١٩٥ – ٩٧٧

> داراتباب للطباعة ١٥ ثاع الساسة القاهرة ت: ٨٢٩٧٢